ANSELM SCHULZ

Nachfolge Christi — Wesen des Christentums?

Die Uberschrift stellt das Thema als Frage dar, und das geschieht mit gutem Grund.
Denn die Auffassung, Nachfolge Christi sei nur eine Funktion fiir elitire Christen,
ist noch immer sehr verbreitet. Beim Stichwort ,Nachfolge” assoziieren viele die
Vorstellung der evangelischen Rite; die Lebensform der Orden oder andere aufler-
gewdhnliche Weisen des christlichen Daseins tauchen in der Erinnerung auf. Daf8 der
biblische Befund in der Nachfolge Christi die Urform der christlichen Existenz aus-
driickt, ist immer noch weithin unbekannt. Ich versuche darzulegen, dafl , Nachfolgen”
und , Jiingerschaft” in der Zeit der frilhen Kirche zu Kategorien geworden sind,
welche die christliche Existenz als solche deuten und auslegen.

Bei den neutestamentlichen Schriftstellern haben die beiden Begriffe ,Nachfolgen”
(éxohovdeiv) und ,Jiinger — Schiiler” (uodnric) im Anschluf an den Sprachgebrauch
des rabbinischen Judentums weithin synonyme Bedeutung. Des niheren erldutert
der Terminus ,Nachfolgen” das Verhiltnis eines Jiingers zu seinem Meister, und
zwar als Abhiingigkeit. Diese tritt im AuBeren zutage. Der Jiinger-Schiiler geht hinter
seinem Meister-Rabbi her, er folgt ihm nach. Solche Vorstellung hat sich zu einem
Bildwort verfestigt, das besagt: wer hinter einem anderen hergeht, ist sein Jiinger-
Schiiler.

Obgleich die Ereignisse an Ostern das Ende jeder irdischen Gemeinschaft mit Jesu
bedeuten, hat die Urkirche schon sehr bald in den Anhingern des historischen Jesus
und in ihrer ,Nachfolge” ein Leitbild ihrer eigenen christlichen Existenz als glaubende
Menschen erkannt. Die urchristlichen Theologen und Seelsorger bemiihen sich, das
Christsein durch vordsterliche Begriffe wie Jiingerschaft und Nachfolgen zu erldutern.
Die Beobachtung, daf8 unsere Evangelien Biicher des Glaubens der Kirche sind, be-
stimmt fiir den Glauben der Kirche, ist der Schliissel zu ihrem sachgerechten Ver-
stindnis; das wird auf jeder Seite des Evangeliums bestiitigt. So sind die Exegeten
geneigt, auch in den Rahmenangaben, in denen von ,Jiingern” die Rede ist, nicht nur
und vor allem die kleine Zahl der Anhiinger des irdischen Jesus zu erkennen, sondern
die Gldubigen insgesamt. Freilich bleiben das zu einem Teil Vermutungen, doch gibt
es in der Apostelgeschichte und im vierten Evangelium eine Fiille von Belegen, die
zeigen, daf die Begriffe ,Nachfolgen” und ,Jiinger” von der apostolischen Zeit als
Interpretamente der dhristlichen Existenz bemiiht werden.

Diese Zeugnisse und ihre Inhalte sollen nun dargestellt werden.

Der , Jiinger”, ein Deutewort fiir den Christen

1. In der Apostelgeschichte

Die Apostelgeschichte ist jenes urchristliche Zeugnis innerhalb des Neuen Testaments,
das das Christ-Sein ausdriicklich als Jiingerschaft bezeichnet (11, 26): ,Es geschah...,
daf in Antiochien die Jiinger zuerst Christen genannt wurden.” Es ist nicht mehr
moglich, den Weg genau nachzugehen, auf dem das vordsterliche Verstindnis von
»Schiiler des Rabbi Jesus” zur Bedeutung ,Christ” seinen Sinnwandel erfuhr. Daf
dieser Begriff in der Apostelgeschichte vorkommt, setzt bereits einen gepriigten
Begriffsinhalt voraus. An einigen Stellen werden die nachésterlichen Jiinger sogar
ausdriicklich von denen unterscheiden, die schon in den Tagen des Erdenlebens Jesu
seine Mitarbeiter und Anhinger waren, die nun differenzierend , Apostel” (z.B.:
1, 2. 26; 2, 37; 4, 36 u. a.) oder ,die Zwolf” (6, 2) genannt werden. Gegeniiber den
Jiingern kommt den Zwédlfen eine gewisse autoritative Stellung in der Urgemeinde
zu (6, 1 f): ,In diesen Tagen, da die Zahl der Jiinger sich stark vermehrte, begannen
die Hellenisten gegen die Hebrier zu murren, weil ihre Witwen bei der tiglichen
Versorgung vernachlissigt wurden. Darum riefen die Zwélf die Gesamtheit der Jiinger

18 273



zusammen und sagten: ,Es gehort sich nicht, da8 wir die Verkiindigung des Wortes
Gottes vernachlissigen und den Tischdienst besorgen.’” Jene Zeugnisse der Apostel-
geschichte, die solche Christen, die sicher nicht Anhinger des irdischen Jesus gewesen
sind, wie etwa Paulus (9, 26) oder Timotheus (16, 1), als Jiinger bezeichnen, bestitigen,
daf die Bindung an den geschichtlichen Jesus im Begriff , Jiinger” = Christ nicht mehr
enthalten war. Gerade dieses Merkmal aber gehort unabdinglich zu denen, die im
Kreise der Zwolf, der Gemeinschaft der Apostel, sind (vgl. 1, 21 f).

Mit ,Jiinger” sind in der Apostelgeschichte der einzelne Jiinger (9, 10. 26; 16, 1; 21,
16), bestimmte Gemeinden (11, 26; 14, 22 f; 14, 27 f), Gruppen in der jungen Kirche,
also Heidenchristen (15, 10), Judenchristen (19, 9), aber auch die Getauften im all-
gemeinen (20, 30) gemeint. Auffallend ist, da der Jiingerbegriff nur zwischen
Kapitel 6 und 21 begegnet. Man darf deshalb annehmen, daf einzelne, aber nicht alle
Quellen der lukanischen Geschichtstheologie mit der Christenbezeichnung ,Jiinger”
vertraut gewesen sind. Auch findet sich an keiner Stelle eine nihere Bestimmung
dessen, was Lukas wohl theologisch mit dem Begriff ,Jiinger” meint; nur indirekt
kann man dessen theologische Bedeutung erhellen. Dazu eignen sich am besten solche
Texte, in denen der Jiingerbegriff inmitten anderer theologisch bedeutsamer Aussagen
steht. Als ein solches Beispiel dient uns der Abschnitt Apg 11, 19—30. Das Stiick
schildert die Entstehungsgriinde und Anfinge der ersten heidenchristlichen Gemeinde:
Die Gliubigen nimlich, die nach der Verfolgung des Stephanus zerstreut worden
waren, kamen bis nach Phonizien, Cypern und Antiochien, wo sie nur den Juden das
~Wort verkiindeten”. Einige aber fanden sich, die sich auch an die Griechen wandten
und ihnen ,die Frohbotschaft vom Herrn Jesus verkiindeten”. Das Wort an die
Hellenen war ,,von der Hand des Herrn begleitet”, so. daf ,eine grofe Anzahl gliubig
wurde und sich zum Herrn bekehrte”. Die Kunde von diesem Geschehen kam nach
Jerusalem. Daraufhin wurde sogleich Barnabas nach Antiochien geschickt. Er ermunterte
die Gliubigen aus dem Heidentum, ,sie sollten mit ganzer Hingabe des Herzens dem
Herrn treu bleiben”. Und ,,s0 wurde noch viel Volk fiir den Herrn hinzugewonnen”.
Auch von dem gemeinsamen Wirken des Barnabas und des Saulus in der antiocheni-
schen Gemeinde wird berichtet. Hier werden auch zum ersten Mal die Glieder der
Gemeinde, die Jiinger, ,/Christen” genannt. Als Antwort auf die Weissagung des
Propheten Agabus iiber eine bevorstehende Hungersnot beschlossen die Jiinger der
Gemeinde von Antiochien, die paldstinensischen Christen, die Briider in Judia, zu unter-
stiitzen.

Die Apostelgeschichte bietet eine Fiille von schon mehr oder minder geprigten
Begriffen, die teils erginzend, teils synonym als Bezeichnung der Christen dienen,
so etwa: ,die Heiligen” (9, 13. 32. 41), ,die Briider”, ,die Gemeinde”, ,,die Kirchen”
eines Gebietes (15, 41; 16, 5; 20, 17) und ,die Christen”. Gelegentlich erscheinen
auch ausfithrliche Wendungen: Die Christen sind solche, die ,,den Namen des Herrn
anrufen” (9, 14. 21), sie sind , Anhinger der (neuen) Lehre” (9, 2). Im Mittelpunkt
ihrer Existenz steht der Glaube. Sie heiBen daher ,die Glaubenden” (5, 14; 22, 19)
und ,,die Gliubiggewordenen”, sie sind solche, ,,die gerettet werden sollen” (2, 47).
Unter den Aquivalenten fiir den Begriff ,Jiinger” nehmen die Worter ,glauben”,
,gldubig”, ,,Glaube” einen besonderen Platz ein. Der Ausdruck ,,die Glaubenden” ist
oft einfach synonym fiir Christen gebraucht (2, 44; 4, 32; 5, 14; 18, 27; 19, 18). Gleich-
bedeutend sind etwa die Wendungen ,,an den Herrn glauben” (5, 14; 22, 19), ,,an den
Herrn Jesus gliubig geworden sein” (11, 17), ,,zum Glauben an Gott gekommen sein”
(16, 34), ,gehorsam den Glauben annehmen” (6, 7), ,die Herzen der Jiinger stirken
und sie ermahnen, am Glauben festzuhalten” (14, 22); ,,Gott hat den Heiden eine Tiir
zum Glauben aufgetan” (14, 27). An anderer Stelle (10, 45) werden die Judenchristen
die Gliubigen aus der Beschneidung” genannt; 16, 1 heifit die Mutter des Timotheus
eine gliubig gewordene Jiidin”.

Besonders das Ereignis des Christwerdens wird in der Apostelgeschichte mehrmals
mit morevew wiedergegeben. Daneben finden sich aber noch andere Wendungen, die

274



den Beginn der christlichen Existenz umschreiben: ,,das Wort Gottes annehmen” (8, 14;
11, 1), ,sich zum Herrn bekehren” (9, 35), ,das Wort Gottes annehmen und getauft
werden” (2, 41). 15, 19 werden die Heidenchristen ,Menschen” genannt, ,die sich von
den Heiden zu Gott bekehren”. Im Anschluf an Js 35, 5; 42, 7 umschreibt Apg 26, 18
den Sinn und das erstrebte Ziel der Arbeit des Paulus an den Heiden mit den Worten:
,Ich werde dich erretten vor dem Volke (Israel) und vor den Heiden, zu denen ich dich
sende, um ihnen die Augen zu 6ffnen, auf daf sie sich von der Finsternis zum Licht
und von der Herrschaft des Satans zu Gott hinwenden, damit sie Vergebung der
Siinden und Erbteil bei den Geheiligten erlangen durch den Glauben an mich.” Die
Frucht der Predigt des Paulus von Jesus dem Christus in Thessalonich ist, daf8 ,,sich
einige von ihnen iiberzeugen lieBen und sich Paulus und Silas anschlossen” (17, 2 f).
Die Wendung ,sich iiberzeugen lassen” kehrt wieder beim Ringen des Paulus um den
Glauben von Juden und Griechen in Korinth (18, 4) und Rom (28, 23 f). Vor dem
Hohen Rat erkliren die Apostel: ,Gott schenkt den Heiligen Geist denen, die ihm
gehorchen” (5, 32), womit jeder Gliubige gemeint ist, denn 14, 1 f wird dem Christ-
werden der Juden und Griechen der Ungehorsam der iibrigen gegeniibergestellt.

Barnabas ermuntert die Gemeinde von Antiochien, ,mit ganzer Hingabe des Herzens
dem Herrn treu zu bleiben” (11, 23). In dhnliche Richtung geht die Sorge des Paulus
und des Barnabas fiir die neugegriindeten Kirchen Siidgalatiens; sie ist ,,ein Stirken
der Herzen, verbunden mit der Mahnung, am Glauben festzuhalten” (14, 22). Das
Angebot des eschatologischen Heils bei der Verkiindigung der Botschaft Gottes ist
eine Gnade Gottes. Jene, an die das Wort ergangen ist, iibernehmen die Verpflichtung,
»bei der Gnade Gottes zu verbleiben” (13, 43). 13, 48 heifit es von den Heiden, die sich
im Glauben der Kunde von ihrer Erlésung 6ffnen: ,,Es wurden alle gliubig, die zum
ewigen Leben bestimmt waren.” Unmittelbar zuvor gilt der Unglaube der Juden als
Selbsturteil, , durch das sie sich des ewigen Lebens fiir unwiirdig erachten” (13, 46).
Der Eintritt der Heiden in die Kirche wird 15, 14 auf einen gottlichen Ratschlufl
zuriickgefiihrt, der darauf zielt, aus Heiden ,,ein Volk fiir seinen Namen zu gewinnen”.
Nach 18, 10 mahnt der Herr seinen Diener Paulus, unablissig in Korinth zu wirken,
»weil ich ein zahlreiches Volk in dieser Stadt habe”. Aus den Ereignissen bei der
Aufnahme des Heiden Kornelius in die Kirche gewinnt die Urgemeinde zu Jerusalem
die Einsicht: ,,Also hat Gott auch den Heiden die Bufle zum Leben gegeben” (11, 18).
Die Zugehérigkeit zur Gemeinde ist das Unterpfand des kiinftigen Heiles. Deshalb
verheifit Gott durch seinen Engel dem Kornelius (11, 14): ,Petrus wird zu dir Worte
sprechen, durch die du gerettet werden wirst” — &dhnlich wie auch das Wachstum der
Kirche (2, 47) als eine Tat des Herrn gesehen wird, der ,ihnen tiglich solche zu-
gesellte, die gerettet werden sollten”.

Die so vielgestaltigen Zeugnisse der Apostelgeschichte kiinden von dem Streben, das
Geheimnis der christlichen Berufung von méglichst vielen Seiten her anzugehen. Die
Texte stimmen bei aller Ausdrucksfiille darin iiberein, da88 die Bezeichnung der Christen
als Jiinger auf das engste mit dem Heil zusammenhingt. Im Mittelpunkt des Jiinger-
begriffes steht die Gemeinschaft im Glauben, die den Christen untrennbar an den
erhhten Herrn bindet. Sie gliedert den Menschen, welcher der Botschaft Gottes
gehorcht, jenem Volk ein, das fiir das ewige Leben bestimmt ist und darum gerettet
wird. Hilt der Jiinger die Glaubenstreue aufrecht, tut er BuBSe und bekehrt er sich,
dann werden seine Siinden getilgt werden. Der Herr wird ihm ,,erquickende Zeiten”
schenken und den fiir Israel bestimmten Messias senden, den jetzt noch ,,der Himmel
aufnehmen mufl bis zu den Tagen der Wiederherstellung aller Dinge, wovon Gott
durch den Mund seiner heiligen Propheten von alters her geweissagt hat” (3, 19—21).

2. Im vierten Evangelium

Das Nebeneinander von historischen Fakten und deren theologische Vertiefung im
Hinblick auf die durch die Erh6hung Jesu verinderte geschichtliche Lage der Christen-
heit ist wohl die bemerkenswerteste Eigentiimlichkeit des vierten Evangeliums. Am

275



johanneischen Begriff , Jiinger” it sich sehr anschaulich verdeutlichen, wie in einem
Prozef theologischer Reflexion eine an Raum und Zeit gebundene Vorstellung vom
Anhinger des irdischen Jesus zu einem Theologumenon wird, das den gliubigen
Christen kennzeichnet.

Der Vorgang hebt damit an, da8 der Evangelist zunichst die im synoptischen Ver-
stindnis schon enthaltenen religiésen Begriffselemente nachdriicklicher artikuliert und
ihnen den Vorrang gibt. Das it sich an der Perikope vom Widerspruch vieler
Anhinger Jesu gegen die Eucharistieverheifung (6, 60—66) und am Schulgesprich
zwischen Jesus und den Zwélfen (6, 67—71) deutlich zeigen. Da Jesu Verheifung
unter seinen Anhingern ablehnende Entriistung hervorrufen muflte, wird vom Evan-
gelisten mit verschiedenen Griinden dargelegt. Im Mittelpunkt der ,Beweisfiihrung”
steht das Vorauswissen des Menschensohnes, das zugleich den wahren Grund fiir den
Anstoff an seinem Wort aufdeckt: ,Die Worte, die ich zu euch geredet habe, sind
Geist und Leben. Aber es sind einige unter euch, die nicht glauben. Denn Jesus wuflte
von Anfang an, welche es sind, die nicht glauben, und wer es ist, der ihn verraten
werde.” Der Unglaube der Jiinger, die wahre Ursache ihres Argernisnehmens, hat
seine Wurzel in der mangelnden Erwihlung durch den Vater: ,JUnd er sagte: Des-
wegen habe ich zu euch gesagt, da niemand zu mir kommen (= an mich glauben)
kann, wenn es ihm nicht vom Vater gegeben ist.” Allein der von Gott geschenkte
Glaube an Jesus, den Offenbarer, kann ein tragfihiges Fundament echter Anhinger-
schaft sein. Ohne Glauben findet auch eine irdische Gemeinschaft mit Jesus ein
rasches Ende. Ein blof menschliches ,Mit-Jesus-Wandern” fithrt unfehlbar in die
Katastrophe des Abfalls. Das besagt die Bemerkung (6, 66): ,,Von da an zogen sich
viele von seinen Jiingern zuriick und wanderten nicht mehr mit ihm.”

Weil der Glaube das theologisch Ausschlaggebende fiir die bleibende Jiingerschaft ist,
riickt Johannes ihn auch im anschliefenden Gesprich zwischen Jesus und seinen
Jiingern in die Mitte (6, 67—71). Jesus stellt die Zwdlf angesichts des beginnenden
Abfalls innerhalb seiner Anhiinger ausdriicklich vor die Moglichkeit der Entscheidung,
zu glauben oder seine Gemeinschaft zu verlassen: ,Wollt nicht auch ihr fortgehen?”
Beinahe entriistet fragt Petrus zuriick: ,Herr, zu wem sollten wir fortgehen?”, und
er spricht wohl im Namen aller iibrigen, wenn er bekennt: ,,Und wir haben geglaubt
und erkannt, daf du der Heilige Gottes bist!” Der Glaube und das ihn vertiefende
Erkennen sind das Fundament der Jiingerschaft. Allein der Glaube an die heils-
geschichtliche Funktion Jesu als des Vermittlers der Offenbarung Gottes befihigt
dazu, die zeitlich ohnedies begrenzte irdische Gemeinschaft mit Jesus aufrechtzu-
erhalten.

Die johanneischen Berufungsszenen (1, 35—51) charakterisieren den Anschluf an
Jesus als Tat des Glaubens, der sich in einem Bekenntnis niederschligt. Es fillt auf,
daf die Darstellung im vierten Evangelium fast immer mit einem Zeugnis fiir Jesus
beginnt. Als Johannes der Taufer seine Schiiler zur Nachfolge Jesu auffordert, enthiillt
er ihnen zuvor das Geheimnis der Person Jesu und legt vor ihnen Zeugnis ab (1, 36):
,Siche da, das Lamm Gottes!” Andreas, einer der beiden ersten Anhinger Jesu,
handelt ebenso. Bevor er seinen Bruder Simon zu Jesus fiihrt, bezeugt er ihm, daB
Jesus der Messias sei (1, 41). Auch der AnschluB des Philippus an Jesus wird vom
Evangelisten als Glaubensakt verstanden und gedeutet. Vor Nathanael bekennt er
(1, 45): ,,Den, von dem Moses im Gesetz geschrieben hat und die Propheten, haben
wir gefunden, Jesus, den Sohn Josephs aus Nazareth.” Die kritischen Bedenken
Nathanaels werden unter dem Eindruck der Personlichkeit Jesu ins Gegenteil gekehrt
(1, 49): ,,Rabbi, du bist der Sohn Gottes, du bist (der) Konig von Israel.”

Nachdem nun der Evangelist als eigentlichen Kern jeder wahren Zugehérigkeit zu
Christus die Haltung des Glaubens herausgestellt hat, verliert ganz von selbst die
innerweltlihe Gemeinschaft mit Jesus an Wert. Das vierte Evangelium kann auf
diese ,,sekundiren” Formen von Jiingerschaft unter Umstinden bereits ginzlich ver-
zichten — die irdisch gebundene Gemeinschaft mit Jesus war ja unmdglich geworden —,

276



ohne das Wesentliche an der Jiingerschaft, die nun um so ausschlieBlicher als religitse
Glaubensgemeinschaft in den Vordergrund tritt, aufgeben zu miissen. So heiflit es
8, 30—-32: ,,Als er dieses redete, kamen viele zum Glauben an ihn. Da sagte Jesus zu
den Juden, die an ihn gliubig geworden waren: Wenn ihr in meinem Worte bleibt,
seid ihr wirklich meine Jiinger, und ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahr-
heit wird euch frei machen.” Wirkliche Jiingerschaft besteht nach diesen Worten in der
Glaubenstreue, im Festhalten an der in Christus erschlossenen Wirklichkeit Gottes,
im ,Bleiben in seinem Wort”. Glaubenstreue aber wird sich zu einem Erkennen ver-
tiefen, dem sich die gottliche Wirklichkeit wahrhaft erdffnet und deren grofites
Geschenk die Freiheit ist.

Der Glaube nun weitet sich aus auf den Nichsten hin (13, 34 f): ,,Ein neues Gebot
gebe ich euch, daB ihr einander liebt, wie (und weil) ich euch geliebt habe, damit
auch ihr einander liebt. Daran werden alle erkennen, daf ihr meine Jiinger seid,
wenn ihr Liebe untereinander habt!” Die gegenseitige Liebe der Jiinger, die in der
empfangenen Liebe ihres Herrn griindet und die Seinen zu einem seinem Beispiel
gemifen Tun verpflichtet, wird zum kennzeichnenden Merkmal der Kirche. Gerade
durch die Liebe erweist sie sich gegeniiber dem Kosmos als die Gemeinschaft dessen,
der sein Leben fiir die Menschen hingegeben hat.

Glauben und Lieben sind nicht zwei getrennte Weisen dhristlichen Existenzvollzugs,
sondern treten als lebendige Einheit auf. Nur jener Glaube ist echt, der die Annahme
der Botschaft von der Liebe des Herrn in ein selbstloses Fiireinander verwandelt
(15, 8): ,,Dadurch wird mein Vater verherrlicht, da ihr viele Frucht bringt und euch
als meine Jiinger erweist.” Das Ziel aller Lebensgemeinschaft des Offenbarers mit
den Seinen ist Gottes Verherrlichung. Sie aber ereignet sich in dem , Fruchtbringen”
des Glaubenden, das in der Liebe wirksam wird (vgl. Gal 5, 6) und in dem Jiinger-
schaft sich so als Wirklichkeit erweist.

»Nadfolgen” im vierten Evangelium, eine Umschreibung der dhristlichen Existenz

Schon die Darstellung der verschiedenen Schichten im Verstindnis des Jiingerbegriffs
zeigte die Absicht des vierten Evangelisten, Zeugnisse der Tradition nicht bloS
weiterzugeben, sondern sie im Blick auf die Kirche des Herrn der Glorie weiterzu-
bilden. Dabei ist der Theologe und Seelsorger bemiiht, die konkrete Situation seiner
Leser zu beriicksichtigen. Aus solchem Bestreben sind zwei Formen der Christus-
nachfolge entwickelt worden. Einmal hat ,Nachfolgen” die Bedeutung von Glauben
angenommen (8, 12; 10, 4. 5. 27). Das andere Spezifikum des johanneischen Ver-
stindnisses ist die Nachfolge als Verheifung und Verpflichtung zur Schicksalsgemein-
schaft mit dem Herrn, die sowohl eine Teilhabe am Kreuz als auch in der Verlingerung
dieses Weges an der himmlischen Glorie einschlieit (12, 26; 13, 36 f; vgl. 21, 19. 21).
Beide Formen sollen auf dem Hintergrund der johanneischen Theologie erldutert
werden.

1. Als Glauben

Das Selbstverstindnis des johanneischen Christus gipfelt stets in dem Hinweis auf
seine Sendung als Offenbarer Gottes vor der ,,Welt” als Gemeinschaft der Menschen.
Sie bildet in Anlehnung an das dualistische Weltbild der Gnosis den gewaltigen Wider-
part zu dem Bereich Gottes. Licht und Finsternis, Wahrheit und Liige, Leben und
Tod sind die groRen Gegensiitze zwischen ,,oben” und ,,unten”. Durch die Erscheinung
des Gesandten Gottes in der Welt bricht das Licht in die Finsternis ein, wird die
Liige durch die Wahrheit aufgedeckt. Das Heilsangebot lautet, aus dem Tod ins
Leben hiniiberzuschreiten. Gott erschlieSt sich in Jesus, und diese Mitteilung seines
Selbst an die ihm feindliche Menschheit fithrt diese vor die Entscheidung, Gottes
Heilsangebot anzunehmen oder abzulehnen. Jesus Christus ist das Wort Gottes,
das eine Antwort verlangt. Er verkdrpert das Angebot des Vaters, in der Daseinsform
des Todes das Leben im Glauben an die Offenbarung zu empfangen. Die Anwesenheit

277



Jesu Christi in der Welt zwingt die Menschen in die Entscheidung, entweder an dem
alten Selbstverstindnis der Todesverfallenheit festzuhalten oder sich im Glauben der
Welt des Lichtes und des Lebens zu 6ffnen: ,Ich bin das Licht der Welt. Wer mir
folgt, wird nimmermehr in der Finsternis wandeln, sondern das Licht des Lebens
haben” (8, 12). — ,Ich bin als Licht in die Welt gekommen, damit jeder, der an mich
glaubt, nicht in der Finsternis bleibe” (12, 46).

Das zweite Herrenwort interpretiert die ,Nachfolge” als ,,Glauben”. Der Vergleich
der beiden Aussagen zeigt, daB Glauben und Nachfolgen ohne inhaltliche Verinderung
der Aussage miteinander ausgewechselt werden konnen. Der Glaube gleicht einem
Ortswechsel: kraft gottlicher Erwihlung verlifit der Mensch den Bereich der Finsternis
und geht in die Welt Gottes ein. ,Nachfolgen” meint bei Johannes den ,inneren
Auszug” aus der gottfeindlichen Welt. Der Vorgang dient zu einer Umschreibung
fiir die ,,Entweltlichung”, welche die Voraussetzung eines christlichen Lebens ist.

Die gleiche iibertragene Verwendung von ,Nachfolgen” findet sich auch in der
Hirtenrede. Im ersten Abschnitt (10, 1—5) wird Jesus als Hirte der Schafe dem Dieb und
Rauber gegeniibergestellt. Hier steht ,Nachfolgen” zunichst noch in seinem urspriing-
lichen Wortsinn: der Hirte sammelt die Schafe, die er kennt, um sich. Er zieht der
Herde voraus, und sie folgt ihm, da die Schafe die Stimme ihres Hirten kennen.
Dem Ruf eines Fremden wiirden sie die Nachfolge verweigern (10, 5) und vor ihm
fliehen, weil sie seine Stimme nicht kennen. Der Hirt der Bildrede ist Jesus (10, 11.
14). Er tritt als der von Gott gesandte Offenbarer unter die Menschen, um die Seinen
um sich zu scharen und sie aus der Welt herauszufiihren. Denn die Schafe sind die
Auserwihlten, die der Vater dem Sohn gegeben hat (6, 37), die der Vater zieht (6, 44)
und denen es vom Vater gegeben ist, zum Glauben an den gottlichen Offenbarer zu
kommen (6, 65) und darin das Heil zu empfangen. Sie sind aus der Wahrheit (18, 37),
aus Gott (8, 47) und kénnen deshalb auch allein dem Anspruch Gottes folgen. Aus-
driicklich sagt nimlich Jesus zu den ,Juden” als den Vertretern der gottfeindlichen,
im Unglauben verharrenden Welt (10, 26 f): ,Ihr glaubt nicht, weil ihr nicht zu
meinen Schafen gehort. Meine Schafe héren auf meine Stimme (= glauben).” Den
Nachfolgenden schenkt Jesus ewiges Leben. Sie werden in Ewigkeit nicht ver-
lorengehen, und niemand wird sie seiner Hand entreiffen, weil der Vater, der sie
dem Offenbarer gegeben hat, grofer ist als die Michte des Unheils (10, 28 f).

Wihrend diese Texte von der Nachfolge als Voraussetzung oder Bedingung des
Glaubens sprechen und die endzeitliche Heilsgabe schon in der Gegenwart ansagen,
rechnet eine andere Textgruppe des vierten Evangeliums die Nachfolge zu den
kommenden Verheifungen.

2. Als Teilhabe am Schicksal des Christus

Der Erscheinung des Offenbarers in der Welt entspricht sein Gehen zum Vater (16,
28). Die Sendung des Sohnes durch den Vater, sein Werk an den Menschen, wird
gekront in der Erhohung des Gesandten. Er kehrt in den ihm als Priexistenten eigenen
Bereich der Herrlichkeit zuriick. Da der Sohn der Erlgser der Seinen ist, kommt seinem
»Gehen” soteriologische Bedeutung zu: Der Aufstieg des Christus zum Vater bahnt
den Weg, auf dem die Jiinger, die Gliubigen, ihrem Herrn in die Glorie nachfolgen
werden, in der er ihnen die Wohnungen schon bereitet hat (14, 1—4). Das Johannes-
evangelium spricht zweimal von dieser Verheifung, und zwar einmal als grund-
satzliche Zusage fiir alle (12, 26) und dann als spezielle fiir Simon Petrus (13, 36—38;
vgl. 21, 19. 22).

Im Zusammenhang (12, 23—26) gilt die erste Verheifung der Verherrlichung des
Menschensohnes (12, 23): ,Die Stunde ist gekommen, daf der Menschensohn ver-
herrlicht werde.”” Die Verherrlichung geschieht in Stufen, die hinfiihren auf das letzte
Ziel der Glorie, die nur iiber das Sterben erlangt wird, Frucht bringen kann nur, wer
vorher den Tod erlitten hat (12, 24): ,Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fallt

278



und stirbt, bleibt es allein; wenn es aber stirbt, bringt es viele Frucht.” Ein zweites,
auch der synoptischen Tradition bekanntes Logion wiederholt den gleichen Gedanken
(12, 25 vgl. Lk 17, 33; Mt 10, 39; Mk 8, 35 parr): ,Wer sein Leben liebt, verliert es,
und wer sein Leben in dieser Welt haflt, wird es fiir das ewige Leben bewahren.”
Das nichste Herrenwort (12, 26) driickt noch einmal dasselbe aus: ,Wenn jemand
mir dient, wird (oder soll) er mir folgen, und wo ich bin, da wird auch mein Diener
sein. Wenn jemand mir dient, wird ihn der Vater ehren.” Die Teilnahme am ewigen
Leben ist also nur méglich iiber den Weg des Sterbens.

Der Evangelist m&chte hiermit offenbar Verschiedenes sagen. Zuniichst bedeutet dieser
Gedanke noch die duflere Anhiingerschaft der Jiinger Jesu. Da er aber auf den Hinweis
verzichtet, der Christ miisse mit dem eigenen Kreuz Jesus auf seinem Leidensweg
folgen, so besagt ,Nachfolgen” fiir ihn eine Form der Teilhabe am Schicksal Jesu,
die nicht mehr an die innerweltliche Gemeinschaft mit ihm gebunden ist. Der Aufruf
hat bereits iiberzeitlichen Charakter und gilt einem jeden Christen. Zwar ist zunichst
noch, wie der Zusammenhang mit 12, 24 f zeigt, von der Gemeinsamkeit des Leidens
und Sterbens mit Jesus die Rede, diese Schicksalsgemeinschaft ist aber nur Durchgang
zur Verherrlichung und deren Anfang. Den Jiingern wird also hier die Teilhabe an
der Herrlichkeit Christi verheifen. Dies besagt auch der Nachsatz: ,,... und wo ich
bin, da wird auch mein Diener sein” und motiviert so die vorausgehende Aufforderung
zur Nachfolge. Parallelen aus den Abschiedsreden zeigen den gleichen Sachverhalt.
Der von der Welt scheidende Herr lehrt die Gemeinde den Sinn seines Heimganges
zum Vater: Er will den Glaubenden in der Herrlichkeit Gottes einen Platz bereiten.
Der Offenbarer wird aber zu den Seinen zuriidkkehren und sie zu sich nehmen,
,damit, wo ich bin, auch ihr seid” (14, 3). ,Vater..., ich will, da, wo ich bin, auch
sie bei mir seien, auf dafl sie meine Herrlichkeit schauen, die du mir gegeben hast,
weil du mich vor Grundlegung der Welt geliebt hast’” (17, 24). Wegen des neuen Ziels
der Nachfolge hat der Evangelist wohl die traditionelle Verbindung von Kreuztragen
und Nachfolgen gelést. Zwar bleibt die Passion Vorstufe der Herrlichkeit, oder, anders
gesagt, sie bleibt Beginn der Verherrlichung und daher auch ihr Teilinhalt. Die
ausschlieflliche Bindung von Nachfolge an das Mitleiden mit dem Herrn wird aber
bewuft aufgegeben, weil sie dem Gegensatzpaar von Tod und Leben bei Johannes
nicht gerecht wird.

Weiteren Aufschlu8 bringt der zweite Teil des Logions (12, 26 b): ,,Wenn jemand
mir dient, wird ihn der Vater ehren.” Christus verheifit auch hier dem Gliubigen die
Teilhabe an der Gemeinschaft mit Gott, die als Ehrung durch den Vater beschrieben
wird. Da der zweite Versteil auch im #ufleren Aufbau eine Parallele zum Nachfolgen
des ersten Teils ist, wird man auch den ersten Teil (12, 26 a) mit ,er wird mir folgen”
zu iibersetzen haben und folglich als Verheiffung und nicht als Aufforderung ver-
stehen. Durch die Mehrschichtigkeit in der Bedeutung stellt der Evangelist den Inhalt
seiner Verkiindigung in eine weite Ebene.

Ein Blick auf die Nachfolgevorstellung in den Abschiedsreden soll den Verheiffungs-
charakter noch niher erliutern. Die Reden beginnen mit dem Hinweis, die Stunde
der Verherrlichung Gottes und seines Gesandten bringe fiir die Jiinger das Ende
ihrer irdischen Gemeinschaft mit Jesus (13, 31—33): ,,... Jetzt ist der Menschensohn
verherrlicht, und Gott ist in ihm verherrlicht. Wenn Gott in ihm verherrlicht ist,
wird Gott auch ihn in sich verherrlichen, und alsbald wird er ihn verherrlichen.
Kinder, noch eine kleine Weile bin ich bei euch. IThr werdet mich suchen, und wie ich
zu den Juden gesagt habe: Wo ich hingehe, konnt ihr nicht hinkommen, so sage ich
jetzt auch euch.” Alles menschliche Bemiihen, von sich aus die Trennung zu iiber-
winden, wird ohne Erfolg bleiben. Die Situation der gliubigen Gemeinde gleicht also
zunichst durchaus dem Schicksal, das die Juden, die Ungliubigen in Israel, treffen
wird, wenn der Gesandte Gottes, das Licht der Welt, durch sein Fortgehen den Kosmos

279



endgiiltig dem Unheil iiberantworten wird. Diese fiir die Kirche so harte Botschaft
wird aber nach einem Zwischenstiick, das von der Liebe als dem eigentlichen Merkmal
der Gemeinde handelt (vgl. 13, 34f), bedeutsam und grundlegend geindert und
gemildert: Die Jiingerschaft, die Gemeinde der Glaubenden, die die empfangene
Liebe ihres Herrn einander weiterreicht, wird nur voriibergehend von der Gemeinschaft
mit ihrem Herrn getrennt sein: Sie wird ihm folgen. Dies erhellt auch aus dem
Gesprich Jesu mit Petrus (13, 36 £): ,Herr, wohin gehst du?” Jesus 1:i8t das besondere
Anliegen des Petrus, die Frage nach dem Ziel, unbeantwortet; er schrinkt aber die
totale Absage jeder weiteren Gemeinschaft mit ihm ein, indem er sie in die Ver-
heiflung eines , Zwischenzustandes” abwandelt: ,,Wo ich hingehe, kannst du mir jetzt
nicht folgen, du wirst mir aber spiter folgen.” Die zwischenzeitliche Trennung wird
also iiberwunden werden. Ziel der weiteren Nachfolge ist die neue, endgiiltige
Gemeinschaft der Glaubenden mit Christus in der Herrlichkeit des Vaters. Die erneute
Frage des Petrus: ,Herr, warum kann ich dir jetzt nicht folgen? Mein Leben will ich
fiir dich hingeben” zeigt wiederum, dafl ein Nachfolgen in die Herrlichkeit des Offen-
barers beim Vater fiir das Johannesevangelium zunichst an die Teilhabe am Leiden
und Sterben Jesu gebunden ist. In diesem ganzen Abschnitt wird der Nachfolgebegriff
in seiner umfassenden Bedeutung verwendet; er meint ein Geschehen, das auf dem
bitteren Weg des Kreuzes beginnt und dessen Ziel die Vereinigung der Auserwihlten
mit dem Menschensohn im Hause des Vaters ist.

Nun ist es auch moglich, das Fragezeichen in der Uberschrift: Nachfolge Christi —
Wesen des Christentums durch die Kopula zu ersetzen. Nachfolge wird zu einem
eschatologischen Geschehen, bei dem Christus dem Glaubenden die Teilhabe an dem
ihm selbst vom Vater gewiesenen Weg und Ziel zusagt. Jesus verheifit jedem Christen
Anteil an der géttlichen Herrlichkeit iiber den Weg des Leidens und Sterbens. Nachfolge
ruft alle Christen, alle, die den Glauben und die Liebe als Gnadengabe empfangen
haben. Sie ist zunidchst und vor allem Geschenk Gottes und nicht Aufgabe des
Menschen; denn sie beinhaltet die allgemeine, jedem von Gott angebotene iiberzeit-
liche und iiberriumliche Chance zur Christusgemeinschaft, der selbst der einzige Weg
zu Gott ist.

280



