
ANSELM SCHULZ

Nachfolge Christı Wesen des Christentums?
Die Überschrift stellt das Thema rage dar, das geschieht mıit gutem Grund.
Denn die Auffassung, Nachfolge Christi AUF Funktion elitäre Christen,
ist noch immer csehr verbreitet. Beim Stichwort „Nachfolge“ assoziöeren vıe  Je die
Vorstellung der evangelischen R  äte;  - die Lebensform der rden oder andere außer-
gewöhnliche Weisen des christlichen Daseins tauchen der Erinnerung auf. der
iblische Befund der Nachfolge Christi die TIOrm der christlichen Fxistenz S
drückt, 1st ımmer noch weithin unbekannt. versuche darzulegen, „Nachfolgen“
und „Jüngerschaft” der Zeit der frühen Kirche ZzZu ategorien eworden SIN}  d,
elche die christliche xistenz alc solche deuten und auslegen.
Bei den neutestamentlichen Schriftstellern haben die beiden Begriftfe „Nachfolgen”
(Öx0A0UVÜELV) und „Jünger Schüler“ WaÜNTINS im Anschluß n den Sprachgebrauch
des rabbinischen weithin SYNONYME Bedeutung Des äheren erläutert
der Terminus „Nachfolgen das Verhältnis eines Jüngers zu seinem Meister, und
ZWwWar Abhängigkeit. IB}  hese AÄAußeren Der Jünger-Schüler geht hinter
seinem Meister-Rabbi her, er folgt nach Vorstellung hat sich einem

verfestigt, das besagt WT hinter einem anderen hergeht, ist senin Jünger-
er
Obgleich die eignisse ÖOstern das Ende ]  *  eder irdischen Gemeinschaft mut Jesu
bedeuten, hat die Urkirche sSchon cehr bald den Anhängern des historischen Jesus
und ihrer „Nachfolge” Leitbild ihrer eigenen christlichen Existenz als glaubende
Menschen erkannt. Die urchristlichen Theologen und Seelsorger bemiühen sich, das
Christsein durch vorösterliche egriffe wıe üngers und Nachfolgen erläutern.
Die Beobachtung, daß Evangelien Bücher des Glaubens der Kirche SIM  d, be-
stimmt den Glauben der Kirche, ıst der Schlüssel ihrem sachgerechten Ver-
ständnis; das wird auf jeder eite des Evangeliums bestätigt So csind die Exegeten
geneigt, auch den Rahmenangaben, denen ql „Jüngern“” die Rede ist, nicht MNUur
und VOor allem die kleine Zahl der Anhänger des rdischen Jesus ZU erkennen, sondern
cie Gläubigen ınsgesamt. Freilich bleiben das einem Vermutungen, doch gibt

der Apostelgeschichte und vierten Evangelium eine Fülle von Belegen, die
zeıgen, die egriffe „Nachfolgen und „Jünger“ von der apostolischen Zeit als
Interpretamente der christlichen Existenz bemüht werden.
Diese Zeugnisse und ihre Inhalte sollen 1Un dargestellt werden.

D nlllngel" , in Deutewort für den Christen
In der Apostelgeschichte

Die Apostelgeschichte 1st jenes urchristliche Zeugnis innerhalb des Neuen Testaments,
das cdas Christ-Sein ausdrücklich Jüngerschaft bezeichnet (17, 26) „ES geschah e ..

Antiochien die Jünger zuerst Christen genannt wurden.  L Es ist nich:  er mehr
möglich, den Weg gCNaAU nachzugehen, auf dem das vorösterliche Verständnis
„Schüler des Rabbi Jesus”“ Bedeutung „Christ” seinen Sinnwandel erfuhr
dieser Begriff der Apostelgeschichte vorkommt, setzt bereits eınen geprägten
Begriffs 1 al I  & ULIQUusSs, einıgen Stellen werden die nachösterlichen Jünger
ausdrücklich S denen unterscheiden, die schon den Tagen des Erdenlebens Jesu
se1ine Mitarbeiter und Anhänger wWaren, die nun differenzierend „Apostel” (z. B
1, 26; 2, 37; 4, 3E a.) oder „die Zwölt“” (6, genannt werden. Gegenüber den
üngern kommt den Zwölfen eine gewisse autorıitative Stellung der Urgemeinde
zu (6 „AIn diesen agen, da die Zahl der Jünger sich ctark vermehrte, begannen
die Hellenisten geg die Hebräer ZU MUrTeN, weil Witwen be der täglichen
ersorgung vernachlässigt wurden. Darum riefen die Zwölf die Gesamtheit der Jünger

273

, 

J 

l. 

ANSELM SCHULZ 

Nachfolge Christi - Wesen des Christentums? 

Die Oberschrift stellt das Thema als Frage dar, und das geschieht mit gutem Grund. 
Denn die Auffassung, Nachfolge Christi sei nur eine Funktion für elitäre Christen, 
ist noch immer sehr verbreitet. Beim Stichwort „Nachfolge" assozüeren viele die 
Vorstellung der evangelischen Räte; die ·Lebensform der Orden oder andere außer­
gewöhnliche Weisen des christlichen Daseins tauchen in der Erinnerung auf. Daß der 
biblische Befund in der Nachfolge Christi die Urform der christlichen Existenz aus­
drückt, ist immer noch weithin unbekannt. Ich versuche darzulegen, daß „Nachfolgen" 
und „Jüngerschaft" in der Zeit der frühen Kirche zu Kategorien geworden sind, 
welche die christliche Existenz als solche deuten und auslegen. 
Bei den neutestamentlichen Schriftstellern haben die . beiden Begriffe „Nachfolgen" 
(dxoÄouOei:v) und „Jünger - Schüler" (µaih]-c~s) im· Anschluß an den Sprachgebrauch 
des rabbinischen Judentums weithin synonyme Bedeutung. Des näheren erläutert 
der Terminus „Nachfolgen" das Verhältnis eines Jüngers zu seinem Meister, und 
zwar als Abhängigkeit. Diese tritt im Äußeren zutage. Der Jünger-Schüler geht hinter 
seinem Meister-Rabbi her, er folgt ihm nach. Solche Vorstellung hat sich zu einem 
Bildwort verfestigt, das besagt: wer hinter einem anderen hergeht, ist sein Jünger­
Schüler. 
Obgleich die Ereignisse an Ostern das Ende jeder irdischen Gemeinschaft mit J esu 
bedeuten, hat die Urkirche schon sehr bald in den Anhängern des historischen Jesus 
und in ihrer „Nachfolge" ein Leitbild ihrer eigenen christlichen Existenz als glaubende 
Menschen erkannt. Die urchristlichen Theologen und Seelsorger bemühen sich, das 
Christsein durch vorösterliche Begriffe wie Jüngerschaft und Nachfolgen zu erläutern. 
Die Beobachtung, daß unsere Evangelien Bücher des Glaubens der Kirche sind, be­
stimmt für den Glauben der Kirche, ist der Schlüssel zu ihrem sachgerechten Ver­
ständnis; das wird auf jeder Seite des Evangeliums bestätigt. So sind die Exegeten 
geneigt, auch in den Rahmenangaben, in denen von „Jüngern" die Rede ist, nicht nur 
und vor allem die kleine Zahl der Anhänger des irdischen Jesus zu erkennen, sondern 
die Gläubigen insgesamt. Freilich bleiben das zu einem Teil Vermutungen, doch gibt 
es in der Apostelgeschichte und im vierten Evangelium eine Fülle von Belegen, die 
zeigen, daß die Begriffe „Nachfolgen" und „Jünger" von der apostolischen Zeit als 
Interpretamente der christlichen Existenz bemüht werden. 
Diese Zeugnisse und ihre Inhalte sollen nun dargestellt werden. 

Der „Jünger", ein Deutewort für den Christen 

1. In der Apostelgeschichte 
Die Apostelgeschichte ist jenes urchristliche Zeugnis innerhalb des Neuen Testaments, 
das das Christ-Sein ausdrücklich als Jüngerschaft bezeichnet (11, 26): ,,Es geschah .•. , 
daß in Antiochien die Jünger zuerst Christen genannt wurden." Es ist nicht mehr 
möglich, den Weg genau nachzugehen, auf dem das vorösterliche Verständnis von 
„Schüler des Rabbi Jesus" zur Bedeutung „Christ" seinen Sinnwandel erfuhr. Daß 
dieser Begriff in der Apostelgeschichte vorkommt, setzt bereits einen geprägten 
Begriffsinhalt voraus. An einigen Stellen werden die nachösterlichen Jünger sogar 
ausdrücklich von denen unterscheiden, die schon in den Tagen des Erdenlebens Jesu 
seine Mitarbeiter und Anhänger waren, die nun differenzierend „Apostel" (z. B.: 
1, 2. 26; 2, 37; 4, 36 u. a.) oder „die Zwölf" (6, 2) genannt werden. Gegenüber den 
Jüngern kommt den Zwölfen eine gewisse autoritative Stellung in der Urgemeinde 
zu (6, 1 f): ,,In diesen Tagen, da die Zahl der Jünger sich stark vermehrte, begannen 
die Hellenisten gegen die Hebräer zu murren, weil ihre Witwen bei der täglichen 
Versorgung vernachlässigt wurden. Darum riefen die Zwölf die Gesamtheit der Jünger 

18 273 



und sagten: ‚Es gehört sich nicht, (S WIT die Verkündigung des Wortes
Gottes vernachlässigen und den Tischdienst besorgen.‘ “ ene ugnisse der Apostel-
geschichte, die solche Christen, cdie sicher nicht Anhänger des irdischen Jesus BEWESEN
SIN!  d, wıe etwa Paulus (9, oder Timotheus (16, 1), ünger bezeichnen, bestätigen,
la die Bindung den geschichtlichen Jesus im Begriff „Jünger“ nicht mehr
enthalten Gerade dieses Merkmal aber gehört unabdinglich ZuUu denen, die 1mm
Kreise der Zwölf, der Gemeinschaft der Apostel, sind (vgl L,
Mit „Jünger“ sind der Apostelgeschichte der einzelne Jünger (9, 26; 16, L; 21,
16), bestimmte Gemeinden (11, 26; 14, 22 f: 14, 27 f), Gruppen der jungen Kirche,
also Heidenchristen (15‚ 10), Judenchristen (19, 9), aber auch die Getauften 1m all-
gemeinen (20, 30) gemeint. Auffallend ist, der Jüngerbegriff b8y zwischen
Kapitel 6 und Degegnet. Man darf deshalb annehmen, einzelne, aber nicht alle
Quellen der Iukanischen Geschichtstheologie miıt der Christenbezeichnung .  II]  ünger  ;
'AaU! W sind Auch findet sich ke  ıner Gtelle eine nähere Bestimmung
dessen, Lukas wohl theologisch mut dem Begriff „Jünger“ meınt; indirekt
kann 1a1ı dessen theologische Bedeutung erhellen. Dazu eignen sich besten solche
Texte, denen der üngerbe ınmutten anderer theologisch bedeutsamer ussagen
steht. eın solches Beispiel dient S der Abschnitt Apzg 11, 19—30 Das Stü  Q
schildert die Entstehungsgründe und Anfänge der ersten heidenchristlichen Gemeinde:
Die Gläubigen nämlich, die nach der Verfolgung des Stephanus Zerstreut worden
wWaren, kamen bis nach Phönizien, Cypern und Antiochien, WC S1e U3 den Juden
„VWort verkündeten‘“‘. Einige aber fanden S1l  ch, die sich auch die Griechen wandten
und ihnen „die Frohbotschaft Herrn Jesus verkündeten“. Das Wort die
Hellenen „ VoN der Hand des Herrn begleitet”, daß „eiıne große gläubig
wurde und sich Z Herrn bekehrte“ Die unde V{ esem Geschehen kam nach
Jerusalem. araufhin wurde sogleich arnabas nach Antiochien geschickt. Er ermunterte
die Gläubigen dem Heidentum, „sıe sollten mit BanZ| Hingabe des Herzens dem
Herrn Lireıl bleiben Und „So wurde noch viel Volk den Herrn hinzugewonnen
Auch VC dem gemeinsamen Wirken des Barnabas und des us der antiocheni-
schen Gemeinde wird berichtet. Hier werden auch zum ersten die Glieder der
Gemeinde, die Jünger, sten genannt. Antwort auf die eissagung des
Propheten Agabus über eine bevorstehende ungersnot beschlossen die ünger der
Gemeinde von Antiochien, die palästinensischen Christen, die Brüder 1n Judäa, zu unter-
zen.
Die Apostelgeschichte bietet 3|ql.. Fülle S schon mehr oder mM1N!  der geprägten
Begriffen, die teils ergänzend, Bezeichnung der Christen dienen,

etwa ‚„die Heiligen“ (9, 41), „‚die Brüder”, „die Gemeinde”, „die Kirchen
e1ines Gebietes (15, 41; 16, D 20, 17) und „die Christ:  s Gelegentlich erscheinen
auch ausführliche Wendungen: Die Christen sind solche, die „den Namen des Herrn
anrufen‘  &I (9, 21), 61e sind „Anhänger der neuen) Lehre” (9, 2) Mittelpunkt
ihrer XisStenz ct+eht der Glaube. Sie en daher „die Glaubenden“ (5, L 22, 19)
und „die Gläubiggewordenen 5 61@e cind solche, „die gerettet werden sollen“‘ (2, 47)
Unter den Äquivalenten Hr den Begriff „Jünger” ehmen die Wörter „‚glauben“,
„gläubig”, „Glaube' einen besonderen Platz eın. Der Ausdruck „die Glaubenden“ ist
oft einfach Christen gebraucht (2, 44; 4, 32; D, 14; 18, 27; 19, 18) Gileich-
bedeutend sind etwa die Wendungen ya den Herrn glauben‘  r (5, 14; 22, 19), an den
Herrn Jesus gläubig geworden SE  ©11 (11, 17), ;‚ ZUMM Glauben Gott gekommen sein
(16, 34), „gehorsam den Glauben annehmen“” (6, 7), „die Herzen der ünger stärken
und G1@e ermahnen, Glauben estzuhalten“ (14, 22); „Gott hat den Heiden eıne ür
ZUNn Glauben aufgetan” (14, 27) anderer Stelle (10, werden die Judenchristen
„die Gläubigen aus der Beschneidung” genannt; 16, heißt die Mutter des Timotheus
„eine gläubig gewordene z 12  O
Besonders das Ereignis des Christwerdens wird der Apostelgeschichte ehrmals
mI1t NAGTEVELW wiedergegeben. ane| finden sich aber noch andere Wendungen, die

274

zusammen und sagten: ,Es gehört sich nicht, daB wir die Verkündigung. des Wortes 
Gottes vernachlässigen und den Tischdienst besorgen.'" Jene Zeugnisse der Apostel­
geschichte, die solche Christen, die sicher nicht Anhänger des irdischen Jesus gewesen 
sind, wie etwa Paulus (9, 26) oder Timotheus {16, 1), als Jünger bezeichnen, bestätigen, 
daB die Bindung an den geschichtlichen Jesus im Begriff „Jünger" = Christ nicht mehr 
enthalten war. Gerade dieses Merkmal aber gehört unabdinglich zu denen, die im 
Kreise der Zwölf, der Gemeinschaft der Apostel, sind (vgl. 1, 21 f). 
Mit „Jünger" sind in der Apostelgeschichte der einzelne Jünger (9, 10. 26; 16, 1; 21, 
16), bestimmte Gemeinden (11, 26; 14, 22 f; 14, 27 f), Gruppen in der jungen Kirche, 
also Heidenchristen {15, 10), Judenchristen (19, 9), aber auch die Getauften im all­
gemeinen {20, 30) gemeint. Auffallend ist, daB der Jüngerbegriff nur zwischen 
Kapitel 6 und 21 begegnet. Man darf deshalb annehmen, daB einzelne, aber nicht alle 
Quellen der lukanischen Geschichtstheologie mit der Christenbezeichnung „Jünger" 
vertraut gewesen sind. Auch findet sich an keiner Stelle eine nähere Bestimmung 
dessen, was Lukas wohl theologisch mit dem Begriff „Jünger" meint; nur indirekt 
kann man dessen theologische Bedeutung erhellen. Dazu eignen sich am besten solche 
Texte, in denen der J üngerbegriff inmitten anderer theologisch bedeutsamer Aussagen 
steht. Als ein solches Beispiel dient uns der Abschnitt Apg 11, 19-30. Das Stück 
schildert die Entstehungsgründe und Anfänge der ersten heidenchristlichen Gemeinde: 
Die Gläubigen nämlich, die nach der Verfolgung des Stephanus zerstreut worden 
waren, kamen bis nach Phönizien, Cypem und Antiochien, wo sie nur den Juden das 
„Wort verkündeten". Einige aber fanden sich, die sich auch an die Griechen wandten 
und ihnen „die Frohbotschaft vom Herrn Jesus verkündeten". Das Wort an die 
Hellenen war „ von der Hand des Herrn begleitet", so daB „eine große Anzahl gläubig 
wurde und sich zum Herrn bekehrte". Die Kunde von diesem Geschehen kam nach 
Jerusalem. Daraufhin wurde sogleich Barnabas nach Antiochien geschic:kt. Er ermunterte 
die Gläubigen aus dem Heidentum, ,,sie sollten mit ganzer Hingabe des Herzens dem 
Herrn treu bleiben". Und „so wurde noch viel Volk für den Herrn hinzugewonnen". 
Auch von dem gemeinsamen Wirken des Barnabas und des Saulus in der antiocheni­
schen Gemeinde wird berichtet. Hier werden auch zum ersten Mal die Glieder der 
Gemeinde, die Jünger, ,,Christen" genannt. Als Antwort auf die Weissagung des 
Propheten Agabus über eine bevorstehende Hungersnot beschlossen die Jünger der 
Gemeinde von Antiochien, die palästinensischen Christen, die Brüder in Judäa, zu unter­
stützen. 
Die Apostelgeschichte bietet eine Fülle von schon mehr oder minder geprägten 
Begriffen, die teils ergänzend, teils synonym als Bezeichnung der Christen dienen, 
so etwa: ,,die Heiligen" (9, 13. 32. 41), ,,die Brüder", ,,die Gemeinde", ,,die Kirchen" 
eines Gebietes (15, 41; 16, 5; 20, 17) und „die Christen". Gelegentlich erscheinen 
auch ausführliche Wendungen: Die Christen sind solche, die „den Namen des Herrn 
anrufen" (9, 14. 21), sie sind „Anhänger der (neuen) Lehre" (9, 2). Im Mittelpunkt 
ihrer Existenz steht der Glaube. Sie heißen daher „die Glaubenden" (5, 14; 22, 19) 
und „die Gläubiggewordenen11

, sie sind solche, ,,die gerettet werden sollen" (2, 47). 
Unter den Äquivalenten für den Begriff „Jünger" nehmen die Wörter „glauben", 
„gläubig", ,,Glaube" einen besonderen Platz ein. Der Ausdruck „die Glaubenden" ist 
oft einfach synonym für Christen gebraucht (2, 44; 4, 32; 5, 14; 18, 27; 19, 18). Gleich­
bedeutend sind etwa die Wendungen „an den Herrn glauben" (5, 14; 22, 19), ,,an den 
Herrn Jesus gläubig geworden sein" (11, 17), ,,zum Glauben an Gott gekommen sein" 
{16, 34), ,,gehorsam den Glauben annehmen" (6, 7), ,,die Herzen der Jünger stärken 
und sie ermahnen, am Glauben festzuhalten" {14, 22); ,,Gott hat den Heiden eine Tür 
zum Glauben aufgetan" {14, 27). An anderer Stelle (10, 45) werden die Judenchristen 
„die Gläubigen aus der Beschneidung" genannt; 16, 1 heißt die Mutter des Timotheus 
,,eine gläubig gewordene Jüdin". 
Besonders das Ereignis des Christwerdens wird in der Apostelgeschichte mehrmals 
mit manuei.v wiedergegeben. Daneben finden sich aber noch andere Wendungen, die 

274 



den Beginn der ohristlichen Existenz umschreiben: „das Wort Gottes annehmen“” (8, 14;
11, 1), „„sich 1111 Herrn bekehren“ (9, 35), „das Wort ottes annehmen und getauft
werden (2, 41) 15, werden die Heidenchristen „Mensche:  d nannt, „die sich lV
den Heiden zZzu Gott bekehren“. Im Anschluß Js 3D, D: 42, 7 umschreibt Apg 26,
den Sinn und das erstrebte Ziel der Arbeit des Paulus den Heiden mit den Worten
III werde erretten VOT dem olke srae| und VOrTr den eiden, enen ich
sende, um ihnen die Augen N ..  f£nen, auf laf c1e sich vVon der Finsternis Licht
und VO:  - der Herrtschaft des Satans Zu Gott hinwenden, damit 611e Vergebung der
Sünden und bei den Geheiligten erlangen durch den Glauben al mich.“ Die
Frucht der TEe! des aulus Von Jesus dem Christus essalonı!: ist, laß 51  ch
einige V«. ihnen überzeugen ließen und sich Paulus und Silas anschlossen g (17, 2
Die endung „sich überzeugen lassen“ wieder beim Ringen des us den
Glauben Von Juden und riechen Korinth (18, und Rom (28, Vor dem
Hohen Rat erklären die Apostel „Gott schenkt den Heiligen eist denen, die
gehorchen“ (5, 32), WwOom1 jeder äubige gemeint ist, denn 14, WIT!  d dem Christ-
werden der en und Griechen der Ungehorsam der übrigen gegenübergestellt.
Barnabas ermuntert die CGemeinde von en, „mut ganzer Hingabe des Herzens
dem Herrn treu ZU bleiben (11, 23) ähnliche Richtung geht die orge des Paulus
und des arna| die neugegründeten Kirchen Südgalatiens; sie ıst „ein Gtärken
der Herzen, verbunden mit der Mahnung, Glauben festzuhalten“” (14, 22). Das
Angebot des eschatologischen Heils bei der Verkündigung der Botschaft Gottes ist
eine Gnade ottes. Jene, die cdas Wort an ist, übernehmen die Verpflichtung,
Ilb der Gnade Gottes verbleiben“ (13, 43) 13, 4?+  O heißt vVon den Heiden, die sich

Glauben der unde V ihrer Erlösung öffnen „ES wurden alle gläubig, die E
ewigen Leben bestimmt waren.  DL Unmittelbar ZUVOT gilt der Unglaube der Juden als
Selbsturteil, ‚„durch das 611e sich des ewigen Lebens unwürdig erachten“ (13, 46)
Der intritt der Heiden die Kirche 15, auf einen göttlichen
zurückgeführt, der darauf zielt, aus eiden „ein Volk SCeIN! Namen ZU s  &M  gewinnen‘“”.
Nach 18, mahnt der Herr sSeinen Diener Paulus, unablässig Korinth zu wirken,
‚„‚weil ich zahlreiches Volk eser Stadt habe“. Aus den Ereignissen bei der
ufnahme des Heiden Kornelius die Kirche gewinnt die Urgemeinde Z Jerusalem
die Finsicht „Also hat Gott auch den Heiden die Buße Leben gegeben“ (11, 18)
Die Zugehörigkeit Gemeinde ist das Unterpfand des künftigen eiles Deshalb
verheißt Gott durch seinen Engel dem Kornelius (11, 14) P)' wird Worte
SDI.  en, durch die du gerettet werden Wr  St” WIEe auch das Wachstum der
Kirche (2, 47) eiıne Tat des Herrn gesehen wird, der „ihnen täglich solche ZU-
gesellte, die gerettiet werden sollten
e SO vielgestaltigen Zeugnisse der Apostelgeschichte künden Von dem Streben, das
Geheimnis der christlichen Berufung VO mögli| elen Geiten her anzugehen. Die
Texte stimmen bei aller Ausdrucksfülle darin überein, die Bezeichnung der sten
als ünger auf das en  e mut dem Heil zusammenhängt. Im Mittelpunkt des ünger-
begriffes steht die Gemeinschaft Glauben, die den scten untrennbar den
erhöhten Herrn bindet Sije gliedert den enschen, welcher der Botschaft Gottes
gehorcht, jen Volk ein, das das ewige Leben bestimmt ist und darum gerettet
wird Hält der Jünger die Glaubenstreue aufrecht, tut Buße und bekehrt sich,
dann werden se1ine Sünden getil; werden. Der Herr wird „erquickende Zeiten“
schenken und den STal bestimmten Messias senden, den jetzt noch „der Himmel
aufnehmen muß bis zZu den agen der Wiederherstellung aller Dinge, WOVO Gott
durch den Mund heiligen Propheten In alters her geweissagt hat““ (3, 19—21).

Im vierten Evangelium
Das Nebeneinander V historischen Fakten und deren theologische Vertiefung im
Hinblick auf die durch die Erhöhung Jesu veränderte ges Lage der Christen-
eit 1st wohl clie bemerkenswerteste Eigentümlichkeit des vierten Evangeliums.

275

., 

den Beginn der christlichen Existenz umschreiben: ,,das Wort Gottes annehmen" (8, 14; 
11, 1), ,,sich zum Herrn bekehren" (9, 35), ,,das Wort Gottes annehmen und getauft 
werden" (2, 41). 15, 19 werden die Heidenchristen „Menschen" genannt, ,,die sich von 
den Heiden zu Gott bekehren". Im Anschluß an Js 35, 5; 42, 7 umschreibt Apg 26, 18 
den Sinn und das erstrebte Ziel der Arbeit des Paulus an den. Heiden mit den Worten: 
„Ich werde dich erretten vor dem Volke (Israel) und vor den Heiden, zu denen ich dich 
sende, um ihnen die Augen zu öffnen, auf daß sie sidt von der Finsternis zum Licht 
und von der Herrsdtaft des Satans zu Gott hinwenden, damit sie Vergebung der 
Sünden und Erbteil bei den Geheiligten erlangen durch den Glauben an mich." Die 
Frucht der Predigt des Paulus von Jesus dem Christus in Thessalonich ist, daß „sich 
einige von ihnen überzeugen ließen und sich Paulus und Silas anschlossen" (17, 2 f). 
Die Wendung „sich überzeugen lassen" kehrt wieder beim Ringen des Paulus um den 
Glauben von Juden und Griechen in Korinth (18, 4) und Rom (28, 23 f). Vor dem 
Hohen Rat erklären die Apostel: ,,Gott schenkt den Heiligen Geist denen, die ihm 
gehorchen" (5, 32), womit jeder Gläubige gemeint ist, denn 14, 1 f wird dem Christ­
werden der Juden und Griechen der Ungehorsam der übrigen gegenübergestellt. 
Barnabas ermuntert die Gemeinde von Antiochien, ,,mit ganzer Hingabe des Herzens 
dem Herrn treu zu bleiben" (11, 23). In ähnliche Richtung geht die Sorge des Paulus 
und des Barnabas für die neugegründeten Kirchen Südgalatiens; sie ist „ein Stärken 
der Herzen, verbunden mit der Mahnung, am Glauben festzuhalten" (14, 22). Das 
Angebot des eschatologisdten Heils bei der Verkündigung der Botschaft Gottes ist 
eine Gnade Gottes. Jene, an die das Wort ergangen ist, übernehmen die Verpflichtung, 
„bei der Gnade Gottes zu verbleiben" (13, 43). 13, 48 heißt es von den Heiden, die sich 
im Glauben der Kunde von ihrer Erlösung öffnen: ,,Es wurden alle gläubig, die zum 
ewigen Leben bestimmt waren." Unmittelbar zuvor gilt der Unglaube der Juden als 
Selbsturteil, ,,durch das sie sidt des ewigen Lebens für unwürdig eradtten" (13, 46). 
Der Eintritt der Heiden in die Kirche wird 15, 14 auf einen göttlichen Ratschluß 
zurückgeführt, der darauf zielt, aus Heiden „ein Volk für seinen Namen zu gewinnen". 
Nach 18, 10 mahnt der Herr seinen Diener Paulus, unablässig in Korinth zu wirken, 
„weil idt ein zahlreiches Volk in dieser Stadt habe". Aus den Ereignissen bei der 
Aufnahme des Heiden Komelius in die Kirche gewinnt die Urgemeinde zu Jerusalem 
die Einsicht: ,,Also hat Gott audt den Heiden die Buße zum Leben gegeben" (11, 18). 
Die Zugehörigkeit zur Gemeinde ist das Unterpfand des künftigen Helles. Deshalb 
verheißt Gott durdt seinen Engel dem Komelius (11, 14): ,,Petrus wird zu dir Worte 
sprechen, durdt die du gerettet werden wirst" - ähnlich wie audt das Wadtstum der 
Kirche (2, 47) als eine Tat des Herrn gesehen wird, der „ihnen täglich solche zu­
gesellte, die gerettet werden sollten". 
Die so vielgestaltigen Zeugnisse der Apostelgeschidtte künden von dem Streben, das 
Geheimnis der christlichen Berufung von möglidtst vielen Seiten her anzugehen. Die 
Texte stimmen bei aller Ausdrucksfülle darin überein, daß die Bezeidtnung der Christen 
als Jünger auf das engste mit dem Heil zusammenhängt. Im Mittelpunkt des Jünger­
begriffes steht die Gemeinschaft im Glauben, die den Christen untrennbar an den 
erhöhten Herrn bindet. Sie gliedert den Menschen, weldter der Botschaft Gottes 
gehorcht, jenem Volk ein, das für das ewige Leben bestimmt ist und darum gerettet 
wird. Hält der Jünger die Glaubenstreue aufrecht, tut er Buße und bekehrt er sich, 
dann werden seine Sünden getilgt werden. Der Herr wird ihm „erquickende Zeiten" 
schenken und den für Israel bestimmten Messias senden, den jetzt noch „der Himmel 
aufnehmen muß bis zu den Tagen der Wiederherstellung aller Dinge, wovon Gott 
durch den Mund seiner heiligen Propheten von alters her geweissagt hat" (3, 19-21). 

2. Im vierten Evangelium 
Das Nebeneinander von historischen Fakten und deren theologische Vertiefung im 
Hinblick auf die durch die Erhöhung Jesu veränderte geschichtliche Lage der Christen­
heit ist wohl die bemerkenswerteste Eigentümlichkeit des vierten Evangeliums. Am 

275 



johanneischen Begriff „Jünger“ laäßt sich cehr anschaulich verdeutlichen, WIe einem
Prozeß theologischer Reflexion eine Raum und gebundene Vorstellung vom
Anhänger des dischen Jesus ZUu einem eologumenon wird, den gläubigen
Christen kennzeichnet.
Der Vorgang hebt damit ail, der Evangelist ZUunäa!  chst die synoptischen Ver-
ständnis schon enthaltenen religiösen Begriffselemente nachdrücklicher artikuliert und
ihnen den orrang gibt Das läßt sich der Perikope Widerspruch vIe  ler
Anhänger Jesu die Eucharistieverheißung (6, 60—66) und chulgespräch
zwischen Jesus und den Zwölfen (6, 67—71) deutlich zeigen. Jesu Verheißung
unter sSeinen Anhängern ablehnende Entrüstung hervorrufen mußte, wird Von Evan-
gelisten mut verschiedenen ründen dargelegt. Mittelpunkt der „Beweisführung“”
cteht das Vorauswissen des Menschensohnes, das zugleich den wahren Grund den
SIO: an seinem Wort aufdeckt: 28'  he Worte, die ich euch geredet habe, cind
Geist und Leben. Aber S51} einige unt euch, die nich‘  g glauben. Denn Jesus wulßlte
Von Anfang ail, elche sind, die nich!  er glauben, und K ist, der verraten
werde  4&r Der Unglaube der Jünger, die wahre Ursache ihres Ärgernisnehmens, hat
seine Wurzel der mangelnden Erwählung durch den Vater: „Und sagte Des-
WEBEIL habe ich euch gesagt, laß niemand ommen an mich glauben)

wel nich:  en S ater gegeben 15t.  s Allein der von Gott geschenkte
Glaube n Jesus, den Offenbarer, tragfähiges Fundament echter Anhänger-
sch. semin. Ohne Glauben Gndet auch eine irdische Gemeinschaft mit Jesus
rasches Ende. ] bloß mens:! „Mit-Jesus-Wandern“ unfehlbar die
atastrophe des Abf$alls Das besagt die Bemerkung (6, 66) „Von da ZOgeEnNn sich
vIe|  Je VO seiınen üngern und wanderten G  er mehr mıit

der Glaube das theologisch Ausschlaggebende für die bleibende Jüngerschaft ıst,
rück;  er Johannes atuıch anschließenden Gespräch zwischen Jesus und seinen
Jüngern In die Mitte (6, 67—71) eSsus stellt die Zwöl£ angesichts des beginnenden
bfalls innerhalb seiner ausdrücklich VOTI die Möglichkeit der Entscheidung,

glauben oder seıine Gemeinschaft zı verlassen: „Wollt nich:  er auch fortgehen?”
Beinahe stet fragt etrus „Herr, 1  vv  venmn. sollten fortgehen?“, und

spricht wohl Namen aller übrigen, z7enn bekennt „Und haben geglaubt
und erkannt, du der Gottes bist 1“ Der Glaube und das vertiefende
Frkennen sind das Fundament der Jüngerschaft. Allein der Glaube die heils-
geschichtliche Funktion Jesu des ermittlers der Offenbarung Gottes befähigt
dazu, die zeitlich ohnedies egT| irdische Gemeinschaft mit Jesus echtzu-
erhalten.
Die johanneischen Berufungsszenen (1, 35—51) charakterisieren den
Jesus als Tat des Glaubens, der sich einem Bekenntnis niederschlägt. } Fallt auf,

die Darstellung vierten Evangelium fast ımmer mit einem eugnis Jesus
beginnt. Johannes der Täufer Seine Schüler Nachfolge Jesu auffordert, enthühllt

ihnen das Geheimnis der Person Jesu legt VO ihnen Zeugnis ab (1, 36)
„Siehe da, das Lamm Gottes !” Andreas, einer  B der beiden ersten Anhänger Jesu,
handelt ebenso Bevor seiınen Bruder 1imon a Jesus bezeugt ihm,
Jesus der Messias el (1, 41). Auch der Anschluß des Philippus 4l Jesus wird VO

Evangelisten Glaubensakt verstanden und gedeutet. Vor Nathanael bekennt
(1, 45) „Den, Vo dem O0Ses Gesetz geschrieben hat und die Propheten, haben

gefunden, Jesus, den Sohn Josephs Nazareth.“ Die Bedenken
Nathanaels werden ınter dem Eindru: der Persönlichkeit Jesu 115 Gegenteil gekehrt
(1, 49) „Rabbi, du ist der Sohn Gottes, du ist er König von Israel.”
Nachdem H1LUuUN der vangelis: eigentlichen Kern jeder wahren Zugehörigkeit

die altung des Glaubens herausgestellt hat, verliert nz selbst die
innerweltliche Gemeinschaft mıit Jesus Das vierte Evangelium auf
diese ..  „sekund:  aren oOrmen von üngerschaft uıunter Umständen bereits gänzlich VOTI-

zichten die irdisch gebundene emeinschaft mıiıt Jesus WAar ja unmöglich geworden

276

johanneischen Begriff „Jünger" läßt sich sehr anschaulich verdeutlichen, wie in einem 
Prozeß theologischer Reflexion eine an Raum und Zeit gebundene Vorstellung vom 
Anhänger des irdischen Jesus zu einem Theologumenon wird, das den gläubigen 
Christen kennzeichnet. 
Der Vorgang hebt damit an, daß der Evangelist zunächst die im synoptischen V er­
ständnis schon enthaltenen religiösen Begriffselemente nachdrücklicher artikuliert und 
ihnen den Vorrang gibt. Das läßt sich an der Perikope vom Widerspruch vieler 
Anhänger Jesu gegen die Eucharistieverheißung (6, 6~6) und am Schulgespräch 
zwischen Jesus und den Zwölfen (6, 67-71) deutlich zeigen. Daß Jesu Verheißung 
unter seinen Anhängern ablehnende Entrüstung hervorrufen mußte, wird vom Evan­
gelisten mit verschiedenen Gründen dargelegt. Im Mittelpunkt der „Beweisführung" 
steht das Vorauswissen des Menschensohnes, das zugleich den wahren Grund für den 
Anstoß an seinem Wort aufdeckt: ,,Die Worte, die ich zu euch geredet habe, sind 
Geist und Leben. Aber es sind einige unter euch, die nicht glauben. Denn Jesus wußte 
von Anfang an, welche es sind, die nicht glauben, und wer es ist, der ihn verraten 
werde." Der Unglaube der Jünger, die wahre Ursache ihres Ärgernisnehmens, hat 
seine Wurzel in der mangelnden Erwählung durch den Vater: ,,Und er sagte: Des­
wegen habe ich zu euch gesagt, daß niemand zu mir kommen ( = an mich glauben) 
kann, wenn es ihm nicht vom Vater gegeben ist." Allein der von Gott geschenkte 
Glaube an Jesus, den Offenbarer, kann ein tragfähiges Fundament echter Anhänger­
schaft sein. Ohne Glauben Sndet auch eine irdische Gemeinschaft mit Jesus ein 
rasches Ende. Ein bloß menschliches „Mit-Jesus-Wandern" führt unfehlbar in die 
Katastrophe des Abfalls. Das besagt die Bemerkung (6, 66): ,,Von da an zogen sich 
viele von seinen Jüngern zurück und wanderten nicht mehr mit ihm." 
Weil der Glaube das theologisch Ausschlaggebende für die bleibende Jüngerschaft ist, 
rückt Johannes ihn auch im anschließenden Gespräch zwischen Jesus und seinen 
Jüngern in die Mitte (6, 67-71). Jesus stellt die Zwölf angesichts des beginnenden 
Abfalls innerhalb seiner Anhänger ausdrücklich vor die Möglichkeit der Entscheidung, 
zu glauben oder seine Gemeinschaft zu verlassen: ,,Wollt nicht auch ihr fortgehen?" 
Beinahe entrüstet fragt Petrus zurück: ,,Herr, zu wem sollten wir fortgehen?", und 
er spricht wohl im Namen aller übrigen, wenn er bekennt: ,,Und wir haben geglaubt 
und erkannt, daß du der Heilige Gottes bist 1" Der Glaube und das ihn vertiefende 
Erkennen sind das Fundament der Jüngerschaft. Allein der Glaube an die heils­
geschichtliche Funktion Jesu als des Vermittlers der Offenbarung Gottes befähigt 
dazu, die zeitlich ohnedies begrenzte irdische Gemeinschaft mit Jesus aufrechtzu­
erhalten. 
Die johanneischen Berufungsszenen (1, 35-51) charakterisieren den Anschluß an 
Jesus als Tat des Glaubens, der sich in einem Bekenntnis niederschlägt. Es fällt auf, 
daß die Darstellung im vierten Evangelium fast immer mit einem Zeugnis für Jesus 
beginnt. Als Johannes der Täufer seine Schüler zur Nachfolge Jesu auffordert, enthüllt 
er ihnen zuvor das Geheimnis der Person J esu und legt vor ihnen Zeugnis ab (1, 36): 
,,Siehe da, das Lamm Gottes!" Andreas, einer der beiden ersten Anhänger Jesu, 
handelt ebenso. Bevor er seinen Bruder Simon zu Jesus führt, bezeugt er ihm, daß 
Jesus der Messias sei (1, 41). Auch der Anschluß des Philippus an Jesus wird vom 
Evangelisten als Glaubensakt verstanden und gedeutet. Vor Nathanael bekennt er 
(1, 45): ,,Den, von dem Moses im Gesetz geschrieben hat und die Propheten, haben 
wir gefunden, Jesus, den Sohn Josephs aus Nazareth." Die kritischen Bedenken 
Nathanaels werden unter dem Eindruck der Persönlichkeit Jesu ins Gegenteil gekehrt 
(1, 49): ,,Rabbi, du bist der Sohn Gottes, du bist (der) König von Israel." 
Nachdem nun der Evangelist als eigentlichen Kern jeder wahren Zugehörigkeit zu 
Christus die Haltung des Glaubens herausgestellt hat, verliert ganz von selbst die 
innerweltliche Gemeinschaft mit Jesus an Wert. Das vierte Evangelium kann auf 
diese „sekundären" Formen von Jüngerschaft unter Umständen bereits gänzlich ver­
zichten - die irdisch gebundene Gemeinschaft mit Jesus war ja unmöglich geworden-, 

276 



ohne das Wesentliche der üngerschaft, die HUn Uum so ausschließlicher als .2  reli;  giöse
Glaubensgemeinschaft den Vordergrund trıitt, aufgeben zZu mussen. 59 h  + 6S

3, 30—. „Als eses redete, kamen viele er Glauben Da Jesus zu
den Juden, gläubig geworden Wenn meiInem Wo!:  > bleibt,
S@el wirkli: meıne ünger, und werdet clie Wahrheit erkennen, und die
heit wird euch frei machen.,  Z Wirkliche Jüngerschaft besteht nach diesen Worten der
Glaubens:  e, Festhalten an der Chris erschlossenen Wirklichkeit Gottes,

„Bleiben seinem Wort“”. Glaubenstreue aber sich } einem Erkennen VT1 -

tiefen, dem sich die göttliche Grklichkeit wahrhaft eröffn! und deren größtes
Geschenk die Freiheit ist.
Der Glaube LLUN weiıtet sich auf den Nächsten (13, 34 „Ein
gebe ich euch, daß einander liebt, wıe (und weil) ich euch geliebt habe, damit
auch einander liebt. Daran werden alle erkennen, daf meine Jünger sel  d,
- ebe untereinander br“ Die gegenseitige ebe der Jünger, die der
empfangenen ebe ihres Herrn gründet und die Seinen seinem Beispiel
gemäßen Tun verpflichtet, wird ZUum kennzeichnenden Merkmal der Kirche. erade
durch cCie ebe erweıs cie sich gegenüber dem Kosmos die Gemeinschaft dessen,
der Seıin Leben die enschen hingegeben hat.
Glauben und eben sind nicht zwei gefrennte Weisen st+lichen Existenzvollzugs,
sondern als ebendige Einheit auf Nur jener Glaube 1st echt, der die
der Botschaft der ebe des Herrn j  1l eın selbstloses Füreinander verwandelt
(15, „Dadurch wird meın Vater verherrlicht, laß viele Frucht bringt und euch

meıne Jünger erwels‘  z  477 Das aller Lebensgemeinschaft des Offenbarers mit
den Seinen ist es Verherrlichung. S5ie aber ereignet sich dem „Fruchtbringen“
des Glaubenden, das der ebe WIT'!  kcsam wird (vgl 5, und in dem Jünger-
schaft sich als Wirklichkeit er wi

„Nachfolgen“” vierten Evangelium, eine Umschreibung der christlichen Existenz
Schon die Darstellung der vers:  enen Schichten 1mM Verständnis des Jüngerbegriffs
zeigte die Absicht des Evangelisten, ugnisse der Tradition nicht bloß
weiterzugeben, sondern SIE 1m BI auf die Kirche des Herrn der Gilorie weiıterzu-
bilden. Dabei ist der eologe und Seelsorger bemüht, die konkrete Situation seiner
eser ZUuU berücksichtigen Aus sSo. Bestreben sind Zzweı Oormen der Christus-
nachfolge entwickelt worden. hat „Nachfolge:  n  I die Bedeutung IN

angeNOMMEN (8, 12; 10, 5, 27) Das andere Spezifikum des johanneischen Ver-
ständnisses ı1st die Nachfolge alc Verheißung und Verpflichtung Zu. Schicksalsgemein-
schaft mit dem Herrn, die sowochl eiıne Teilhabe Kreuz als atıch der Verlängerung
dieses eges der himmlischen Gilorie einschließt (12, 26; 13, 3€ f; vgl 21, 19, 21)
Beide Oormen sollen auf dem Hintergrund der johanneischen eologie erläutert
werden.

Glauben
Das GCelbstverständnis des johanneischen gipfelt stets in dem Hinweis auf
sSe1INne endung Oßfenbarer Gottes VOr der „Wel SE Gemeinschaft der Menschen.
Sie bildet in Anlehnung das dualistische Weltbild der Gnosis den gewaltigen Wider-

z dem Bereich Gottes., Licht und Finsternis, Wahrheit und Lüge, Leben und
Tod csind die großen Gegensätze zwischen „ob!  en  &f und „unten cie Erscheinung
des Gesandten Ottes der Welt bricht das Licht in insternis ein, Clie
Lüge durch die Wahrheit aufgedeckt. Das Heilsangebot lautet, aus dem
Leben hinüberzuschreiten. Gott ers! sich Jesus, und diese Mitteilung sSeines
Gelbst 471 die feindliche Menschheit diese VOTLT die Entscheidung, Gottes
Heilsangebot anzunehmen oder abzulehnen. Jesus 1st das Wort Gottes,
das Antw: verlangt. Er verkörpert das gel des Vaters, der Daseinsftorm
des Todes das Leben 1m Glauben die Offenbarung empfangen Die Anwesenheit

277

ohne das Wesentliche an der Jüngerschaft, die nun um so ausschließlicher als religiöse 
Glaubensgemeinschaft in den Vordergrund tritt, aufgeben zu müssen. So heißt es 
8, 30-32: ,,Als er dieses redete, kamen viele zum Glauben an ihn. Da sagte Jesus zu 
den Juden, die an ihn gläubig geworden waren: Wenn ihr in meinem Worte bleibt, 
seid ihr wirklich meine Jünger, und ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahr­
heit wird euch frei machen." Wirkliche Jüngerschaft besteht nach diesen Worten in der 
Glaubenstreue, im Festhalten an der in Christus erschlossenen Wirklichkeit Gottes, 

,, im „Bleiben in seinem Wort''. Glaubenstreue aber wird sich zu einem Erkennen ver­
tiefen, dem sich die göttliche Wirklichkeit wahrhaft eröffnet und deren größtes 
Geschenk die Freiheit ist. 
Der Glaube nun weitet sich aus auf den Nächsten hin (13, 34 f): ,,Ein neues Gebot 
gebe ich euch, daß ihr einander liebt, wie (und weil) ich euch geliebt habe, damit 
auch ihr einander liebt. Daran werden alle erkennen, daß ihr meine Jünger seid, 
wenn ihr Liebe untereinander habt!" Die gegenseitige Liebe der Jünger, die in der 
empfangenen Liebe ihres Herrn gründet und die Seinen zu einem seinem Beispiel 
gemäßen Tun verpflichtet, wird zum kennzeichnenden Merkmal der Kirche. Gerade 
durch die Liebe erweist sie sich gegenüber dem Kosmos als die Gemeinschaft dessen, 
der sein Leben für die Menschen hingegeben hat. 
Glauben und Lieben sind nicht zwei getrennte Weisen christlichen Existenzvollzugs, 
sondern treten als lebendige Einheit auf. Nur jener Glaube ist echt, der die Annahme 
der Botschaft von der Liebe des Herrn in ein selbstloses Füreinander verwandelt 
(15, 8): ,,Dadurch wird mein Vater verherrlicht, daß ihr viele Frucht bringt und euch 
als meine Jünger erweist." Das Ziel aller Lebensgemeinschaft des Offenbarers mit 
den Seinen ist Gottes Verherrlichung. Sie aber ereignet sich in dem „Fruchtbringen" 
des Glaubenden, das in der Liebe wirksam wird (vgl. Gai 5, 6) und in dem Jünger­
schaft sich so als Wirklichkeit erweist. 

„Nachfolgen" im vierten Evangelium, eine Umschreibung der c:hristlic:hen Existenz 

Schon die Darstellung der verschiedenen Schichten im Verständnis des J üngerbegri.ffs 
zeigte die Absicht des vierten Evangelisten, Zeugnisse der Tradition nicht bloß 
weiterzugeben, sondern sie im Blick auf die Kirche des Herrn der Glorie weiterzu­
bilden. Dabei ist der Theologe und Seelsorger bemüht, die konkrete Situation seiner 
Leser zu berücksichtigen. Aus solchem Bestreben sind zwei Formen der Christus­
nachfolge entwickelt worden. Einmal hat „Nachfolgen" die Bedeutung von Glauben 
angenommen (8, 12; 10, 4. 5. 27). Das andere Spezißkum des johanneischen Ver­
ständnisses ist die Nachfolge als Verheißung und Verpflichtung zur Schicksalsgemein­
schaft mit dem Herrn, die sowohl eine Teilhabe am Kreuz als auch in der Verlängerung 
dieses Weges an der himmlischen Glorie einschließt (12, 26; 13, 36 f; vgl. 21, 19. 21). 
Beide Formen sollen auf dem Hintergrund der johanneischen Theologie erläutert 
werden. 

1. Als Glauben 
Das Selbstverständnis des johanneischen Christus gipfelt stets in dem Hinweis auf 
seine Sendung als Offenbarer Gottes vor der „Welt" als Gemeinschaft der Menschen. 
Sie bildet in Anlehnung an das dualistische Weltbild der Gnosis den gewaltigen Wider­
part zu dem Bereich Gottes. Licht und Finsternis, Wahrheit und Lüge, Leben und 
Tod sind die großen Gegensätze zwischen „oben" und „unten". Durch die Erscheinung 
des Gesandten Gottes in der Welt bricht das Licht in die Finsternis ein, wird die 
Lüge durch die Wahrheit aufgedeckt. Das Heilsangebot lautet, aus dem Tod ins 
Leben hinüberzuschreiten. Gott erschließt sich in Jesus, und diese Mitteilung seines 
Selbst an die ihm feindliche Menschheit führt diese vor die Entscheidung, Gottes 
Heilsangebot anzunehmen oder abzulehnen. Jesus Christus ist das Wort Gottes, 
das eine Antwort verlangt. Er verkörpert das Angebot des Vaters, in der Daseinsform 
des Todes das Leben im Glauben an die Offenbarung zu empfangen. Die Anwesenheit 

277 



Jesu Christi 1n der Welt zwingt die Menschen 1n die Entscheidung, entweder dem
alten Gelbstverständnis der Todesverfallenheit festzuhalten oder sich 1mM Glauben der
Welt des Lichtes und des Lebens öffnen: llI bin das Licht der Welt Wer M1r  B:
folgt, wird nimmermehr 1n der Finsternis wandeln, sondern das Licht des Lebens
haben“ (8 12) Al bin als Licht 1n die Welt gekommen, damit jeder, der mich
glaubt, nicht der Finsternis bleibe‘“ (12. 46)
Das zweiıte Herrenwort interpretiert die „Nachfolge“ als „Glauben”. Der Vergleich
der beiden Aussagen zeigt, daß Glauben und Nachfolgen ohne inhaltliche Veränderung
der Aussage miteinander ausgewechselt werden können. Der Glaube gleicht einem
rtswechsel: kraft göttlicher Erwählung verläßt der Mensch den Bereich der Finsternis
un! geht 1n die Welt Gottes e1ın. „Nachfolgen” meıint bei Johannes den „inneren
Auszug” aus der gottfeindlichen Welt Der Vorgang dient einer Umschreibung
für die „Entweltlichung“, welche die Voraussetzung eines christlichen Lebens ist.
Die gleiche übertragene Verwendung „Nachfolgen“ findet sich auch 1n der
Hirtenrede. Im ersten Abschnitt (10, 1—5) wird Jesus als Hirte der Schafe dem jeb und
Räuber gegenübergestellt. Hier steht „Nachfolgen“ zunächst noch 1n seinem ursprung-
lichen Wortsinn: der Hirte ammelt die Schafe, die kennt, sich Er zieht der
Herde OTauUs, und S1e  - folgt ihm, da die are die Stimme ihres Hirten kennen.
Dem Ruf eines Fremden würden s1€e die Nachfolge verweigern (10, und VorT ihm
fliehen, weil 6S1e seine Stimme icht kennen. Der Hirt der Bildrede 1st Jesus (10,
14) Er trıtt als der VO Gott gesandte ftenbarer ınter die Menschen, die Seinen

sich scharen und s1€e aus der Welt herauszuführen. Denn die Schafe sind die
Auserwählten, die der Vater dem Sohn gegeben hat (6, 37), die der Vater zieht (6, 44)
und denen VO Vater gegeben ist, 7z7u Glauben den göttlichen Offtenbarer
kommen (6, 65) und darin das Heil empfangen. Sie sind au der Wahrheit (18, 37),
aus Gott (8, 47) und können deshalb auch allein dem Anspruch Gottes folgen. AÄAus-
drücklich sagt nämlich Jesus den „Juden” als den Vertretern der gottfeindlichen,
1mM Unglauben verharrencen Welt (10, „Ihr olaubt nicht, weil hr nicht
meıinen Schafen gehört. Meine Schafe hören auf meine Stimme glauben).” Den
Nachfolgenden schenkt Jesus ewiges Leben Sie werden 1n Ewigkeit nicht VeOeI-

lorengehen, und niemand wird S1e seiner and entreißen, eil der Vater, der G1€e
dem OFffenbarer gegeben hat, größer ist als die Mächte des Unheils
Während diese 'Texte VO'  3 der Nachfolge als Voraussetzung oder Bedingung des
Glaubens sprechen und die endzeitliche Heilsgabe schon in der Gegenwart aNnsSagen,
rechnet 1ne andere Textgruppe des vierten Evangeliums die Nachfolge den
kommenden Verheißungen.

Als Teilhabe 1n Schicksal des Christus
Der Erscheinung des ftenbarers 1n der Welt entspricht Se1in en zZzu Vater (16,
28) Die Sendung des Sohnes durch den Vater, Se1inNn Werk den Menschen, wird
gekrönt 1n der Erhöhung des Gesandten. Er kehrt 1n den ihm als Präexistenten eigenen
Bereich der Herrlichkeit ZUTU!  ..  ck., Da der Sohn der Erlöser der Seinen ist, kommt seinem
„‚Gehen“” soteriologische Bedeutung Der Aufstieg des Christus Zu Vater bahnt
den Weg, auf dem die Jünger, die Gläubigen, ihrem Herrn 1n die Gilorie nachfolgen
werden, 1n der ihnen die Wohnungen schon bereitet hat (14, 1—4) Das Johannes-
evangelium spricht zweimal VO  > dieser Verheißung, und WAar einmal als grund-
sätzliche Zusage für alle (12, 26) und dann als spezielle ür Simon Petrus (13, 36—38;
vgl Z 22)
Im Zusammenhang (12; 23—26 gilt die erste Verheißung der Verherrlichung des
Menschensohnes (12, 23) „  Je€ Stunde ist gekommen, daß der Menschensohn VeTli-

herrlicht werde.“ Die Verherrlichung geschieht 1n Stufen, die hinführen auf das letzte
Ziel der Glorie, die 1Ur über das Sterben erlangt wird. Frucht bringen annn NUur, WerTl
vorher den Tod erlitten hat (12, 24) „Wenn das Weizenkorn nicht 1n die Erde F311

278

Jesu Christi in der Welt zwingt die Menschen in die Entscheidung, entweder an dem 
alten Selbstverständnis der Todesverfallenheit festzuhalten oder sich im Glauben der 
Welt des Lichtes und des Lebens zu öffnen: ,,Ich bin das Licht der Welt. Wer mir 
folgt, wird nimmermehr in der Finsternis wandeln, sondern das Licht des Lebens 
haben" (8, 12). - ,,Ich bin als Licht in die Welt gekommen, damit jeder, der an mich 
glaubt, nicht in der Finsternis bleibe" (12, 46). 
Das zweite Herrenwort interpretiert die „Nachfolge" als 11Glauben". Der Vergleich 
der beiden Aussagen zeigt, daß Glauben und Nachfolgen ohne inhaltliche Veränderung 
der Aussage miteinander ausgewechselt werden können. Der Glaube gleicht einem 
Ortswechsel: kraft göttlicher Erwählung verläßt der Mensch den Bereich der Finsternis 
und geht in die Welt Gottes ein. ,,Nachfolgen" meint bei Johannes den „inneren 
Auszug" aus der gottfeindlichen Welt. Der Vorgang dient zu einer Umschreibung 
für die „Entweltlichung", welche die Voraussetzung eines christlichen Lebens ist. 
Die gleiche übertragene Verwendung von „Nachfolgen" findet sich auch in der 
Hirtenrede. Im ersten Abschnitt (10, 1-5) wird Jesus als Hirte der Schafe dem Dieb und 
Räuber gegenübergestellt. Hier steht „Nachfolgen" zunächst noch in seinem ursprüng­
lichen Wortsinn: der Hirte sammelt die Schafe, die er kennt, um sich. Er zieht der 
Herde voraus, und sie folgt ihm, da die Schafe die Stimme ihres Hirten kennen. 
Dem Ruf eines Fremden würden sie die Nachfolge verweigern {10, 5) und vor ihm 
fliehen, weil sie seine Stimme nicht kennen. Der Hirt der Bildrede ist Jesus (10, 11. 
14). Er tritt als der von Gott gesandte Offenbarer unter die Menschen, um die Seinen 
um sich zu scharen und sie aus der Welt herauszuführen. Denn die Schafe sind die 
Auserwählten, die der Vater dem Sohn gegeben hat (6, 37), die der Vater zieht (6, 44) 
und denen es vom Vater gegeben ist, zum Glauben an den göttlichen Offenbarer zu 
kommen (6, 65) und darin das Heil zu empfangen. Sie sind aus der Wahrheit {18, 37), 
aus Gott (8, 47) und können deshalb auch allein dem Anspruch Gottes folgen. Aus­
drücklich sagt nämlich Jesus zu den 11Juden" als den Vertretern der gottfeindlichen, 
im Unglauben verharrenden Welt (10, 26 f): 111hr glaubt nicht, weil ihr nicht zu 
meinen Schafen gehört. Meine Schafe hören auf meine Stimme ( = glauben)." Den 
Nachfolgenden schenkt Jesus ewiges Leben. Sie werden in Ewigkeit nicht ver­
lorengehen, und niemand wird sie seiner Hand entreißen, weil der Vater, der sie 
dem Offenbarer gegeben hat, größer ist als die Mächte des Unheils (10, 28 f). 
Während diese Texte von der Nachfolge als Voraussetzung oder Bedingung des 
Glaubens sprechen und die endzeitliche Heilsgabe schon in der Gegenwart ansagen, 
rechnet eine andere Textgruppe des vierten Evangeliums die Nachfolge zu den 
kommenden Verheißungen. 

2. Als Teilhabe am Schicksal des Christus 
Der Erscheinung des Offenbarers in der Welt entspricht sein Gehen zum Vater (16, 
28). Die Sendung des Sohnes durch den Vater, sein Werk an den Menschen, wird 
gekrönt in der Erhöhung des Gesandten. Er kehrt in den ihm als Präexistenten eigenen 
Bereich der Herrlichkeit zurück. Da der Sohn der Erlöser der Seinen ist, kommt seinem 
11Gehen" soteriologische Bedeutung zu: Der Aufstieg des Christus zum Vater bahnt 
den Weg, auf dem die Jünger, die Gläubigen, ihrem Herrn in die Glorie nachfolgen 
werden, in der er ihnen die Wohnungen schon bereitet hat {14, 1-4). Das Johannes­
evangelium spricht zweimal von dieser Verheißung, und zwar einmal als grund­
sätzliche Zusage für alle (12, 26) und dann als spezielle für Simon Petrus (13, 36-38; 
vgl. 21, 19. 22). 
Im Zusammenhang (12, 23-26) gilt die erste Verheißung der Verherrlichung des 
Menschensohnes (12, 23): 11Die Stunde ist gekommen, daß der Menschensohn ver­
herrlicht werde." Die Verherrlichung geschieht in Stufen, die hinführen auf das letzte 
Ziel der Glorie, die nur über das Sterben erlangt wird. Frucht bringen kann nur, wer 
vorher den Tod erlitten hat (12, 24) : ,,Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt 

278 



und stirbt, bleibt ein; w aber stirbt, bringt @5 viele Frucht.“ zweites,
auch der synoptischen Tradition bekanntes Ogion wiederholt den eichen Gedanken
(12, 25 vgl 17, 33; Mt* 10, 39; 3, 35 parr) „Wer seıin Leben Liebt, verliert e5S,
und 1  “  ® se1ın Leben dieser Welt haßt, wird 66 das ewige Leben bewahren.‘
Das nächste Herrenwort (12, 26) drück+t noch einmal dasselbe „Wenn jemand

dient, wird er soll) er IMIr folgen, und WC ich bin, da WIT:!  d auch meın Diener
se1n. Wenn jemand ent, wird der Vater ehren.  LL Die Teilnahme ewigen
Leben ist also Ur möglich &.  ber den Weg des Gterbens
Der Evangelist möchte hiermit offenbar Verschiedenes dg Zunächst bedeutet dieser
Gedanke noch die ...  ußere Anhängerschaft der Jünger Da aber auf den Hinweis
verzichtet, der Christ MUSSEe  a. mıit dem eigenen Kreuz Jesus auf sSeinem Leidensweg
folgen, besagt „Nachfolgen“” eine Form der Teilhabe al Schicksal Jesu,
die nicht mehr die erwe Gemeinschaft miıt gebunden ıst. Der
hat bereits überzeitlichen Charakter und einem eden Christen. Zwar ist zunächst
noch, wıe der Zusammenhang mit 12, 24 f zeigt, von der Gemeinsamkeit des Leidens
und Gterbens mit Jesus die Rede, ese Schicksalsgemeinschaft 1Sst aber Ur gang

Verherrlichung und deren Anfang Den Jüngern wird also hier die Teilhabe an
der Herrlichkeit Christi verheißen Hes besagt auch der Nachsatz zT" und wWCc  -  (} ich
bin, da wird auch meın Diener seın  DA und motiv.ert S0 die vorausgehende Aufforderung
ur achfolge. arallelen den Abschiedsreden zel den gleichen Ver'!
Der von der Welt scheidende Herr lehrt die Gemeinde den Sinn Heimganges

Vater Er den Glaubenden der Herrlichkeit Gottes einen Platz bereiten.
Der Offenbarer wird aber den Seinen zurückkehren und Gc1e S1| nehmen,
‚„damit, ich bin, auch seid“ (14, „Vater ich will, daß, wWwWo ich bin, auch
S1e bei mMur seljen, auf laß meıine Herrlichkeit schauen, clie du gegeben hast,
weil du mich VO Grundlegung der Welt geliebt ast” (17, 24) Wegen des} Ziels
der achfolge hat der Evangelist wohl die traditionelle Verbindung vVon Kreuztragen
und Nachfolgen gelöst. Zwar bleibt die Passion Vorstutfe der Herrlichkeit, oder, anders
gesagt, S1e bleibt Beginn der Verherrlichung und daher auch Teilinhalt Die
ausschließliche Bindung VO Nachfolge nl das Mitleiden mi1t dem Herrn wird aber
bewußt aufgegeben, eil 61e dem Gegensatzpaar Vve und Leben be: Johannes
nicht gere wird.
Weiteren Aufschluß bringt der zweiıte Teil des gions (12, 26 b) „Wenn jemand
m1r dient, wird ihn der Vater ehren.“ verheift auch hier dem Gläubigen die
Teilhabe der Gemeinschaft mıt Gott, die als Ehrung durch den Vater beschrieben
wird. Da der zweite Versteil auch 177 äußeren ufbau eine Parallele Nachfolgen
des ersten Teils ist, wird auch den ersten Teil (12, 26 a) mit ST zwird folgen“

übersetzen haben und folglich als Verheißung und nicht alc Aufforderung VeI-
stehen. urch die Mehrschichtigkeit 1n der Bedeutung der Evangelist den Inhalt
seiner Verkündigung in eine weıte Ebene
Ein Blick auf die Nachfolgevorstellung 1n den Abschiedsreden scoll den Verheißungs-
cQharakter noch na.  ..  her erläutern. Die Reden beginnen mit dem Hinweis, clie Stunde
der Verherrlichung Gottes und Se1nes Gesandten bringe die Jünger das Ende
ihrer irdischen emeinschaft mıit Jesus (13, 31—33): Ü} Jetzt ist der enschensohn
verherrlicht, und Gott ıst ihm verherrlich: Wenn CGott verherrlicht ist,
wird Gott auch ihn iın sich verherrlichen, und alsbald wird © verherrlichen.
Kinder, noch eiıne kleine Weile bin ich bei euch werdet mich suchen, und WIe ich

den Juden habe Wo ich gehe, oönnt nicht hinkommen, sapge ich
jetz: auch euch.” Alles menschliche Bemühen, JIr sich clie rennung L  ber-
winden, wird ohne Erfolg bleiben. Die Situation der gläubigen Gemeinde gleicht also
zunächst durchaus dem Schicksal, das die Juden, die Ungläubigen srael, effen
WIT:  d, wenn der Gesandte Gottes, das Licht der Welt, durch seıin Fortgehen den Kosmos

und stirbt, bleibt es allein; wenn es aber stirbt, bringt es viele Frucht." Ein zweites, 
auch der synoptischen Tradition bekanntes Logion wiederholt den gleichen Gedanken 
(12, 25 vgl. Lk 17, 33; Mt 10, 39; Mk 8, 35 parr): ,,Wer sein Leben liebt, verliert es, 
und wer sein Leben in dieser Welt haßt, wird es für das ewige Leben bewahren." 
Das nächste Herrenwort (12, 26) drückt noch einmal dasselbe aus: ,,Wenn jemand 
mir dient, wird (oder soll) er mir folgen, und wo ich bin, da wird auch mein Diener 
sein. Wenn jemand mir dient, wird ihn der Vater ehren." Die Teilnahme am ewigen 

-1 Leben ist also nur möglich über den Weg des Sterbens. 
Der Evangelist möchte hiermit offenbar Verschiedenes sagen. Zunächst bedeutet dieser 
Gedanke noch die äußere Anhängerschaft der Jünger Jesu. Da er aber auf den Hinweis 
verzichtet, der Christ müsse mit dem eigenen Kreuz Jesus auf seinem Leidensweg 
folgen, so besagt „Nachfolgen" für ihn eine Form der Teilhabe am Schicksal Jesu, 
die nicht mehr an die innerweltliche Gemeinschaft mit ihm gebunden ist. Der Aufruf 
hat bereits überzeitlichen Charakter und gilt einem jeden Christen. Zwar ist zunächst 
noch, wie der Zusammenhang mit 12, 24 f zeigt, von der Gemeinsamkeit des Leidens 
und Sterbens mit Jesus die Rede, diese Schicksalsgemeinschaft ist aber nur Durchgang 
zur Verherrlichung und deren Anfang. Den Jüngern wird also hier die Teilhabe an 
der Herrlichkeit Christi verheißen. Dies besagt auch der Nachsatz: ,, ... und wo ich 
bin, da wird auch mein Diener sein" und motiviert so die vorausgehende Aufforderung 
zur Nachfolge. Parallelen aus den Abschiedsreden zeigen den gleichen Sachverhalt. 
Der von der Welt scheidende Herr lehrt die Gemeinde den Sinn seines Heimganges 
zum Vater: Er will den Glaubenden in der Herrlichkeit Gottes einen Platz bereiten. 
Der Offenbarer wird aber zu den Seinen zurückkehren und sie zu sich nehmen, 
„damit, wo ich bin, auch ihr seid" (14, 3). ,,Vater ... , ich will, daß, wo ich bin, auch 
sie bei mir seien, auf daß sie meine Herrlichkeit schauen, die qu mir gegeben hast, 
weil du mich vor Grundlegung der Welt geliebt hast" (17, 24). Wegen des neuen Ziels 
der Nach.folge hat der Evangelist wohl die traditionelle Verbindung von Kreuztragen 
und Nachfolgen gelöst. Zwar bleibt die Passion Vorstufe der Herrlichkeit, oder, anders 
gesagt, sie bleibt Beginn der Verherrlichung und daher auch ihr Teilinhalt. Die 
ausschließliche Bindung von Nachfolge an das Mitleiden mit dem Herrn wird aber 
bewußt aufgegeben, weil sie dem Gegensatzpaar von Tod und Leben bei Johannes 
nicht gerecht wird. 
Weiteren Aufschluß bringt der zweite Teil des Logions (12, 26 b): ,,Wenn jemand 
mir dient, wird ihn der Vater ehren." Christus verheißt auch hier dem Gläubigen die 
Teilhabe an der Gemeinschaft mit Gott, die als Ehrung durch den Vater beschrieben 
wird. Da der zweite Versteil auch im äußeren Aufbau eine Parallele zum Nach.folgen 
des ersten Teils ist, wird man auch den ersten Teil (12, 26 a) mit „er wird mir folgen" 
zu übersetzen haben und folglich als Verheißung und nicht als Aufforderung ver­
stehen. Durch die Mehrschichtigkeit in der Bedeutung stellt der Evangelist den Inhalt 
seiner Verkündigung in eine weite Ebene. 

Ein Blid< auf die Nachfolgevorstellung in den Abschiedsreden soll den Verhei.ßungs­
charakter noch näher erläutern. Die Reden beginnen mit dem Hinweis, die Stunde 
der Verherrlichung Gottes und seines Gesandten bringe für die Jünger das Ende 
ihrer irdischen Gemeinschaft mit Jesus (13, 31-33): ,, ... Jetzt ist der Menschensohn 
verherrlicht, und Gott ist in ihm verherrlicht. Wenn Gott in ihm verherrlicht ist, 
wird Gott auch ihn in sich verherrlichen, und alsbald wird er ihn verherrlichen. 
Kinder, noch eine kleine Weile bin ich bei euch. Ihr werdet mich suchen, und wie ich 
zu den Juden gesagt habe: Wo ich hingehe, könnt ihr nicht hinkommen, so sage ich 
jetzt auch euch." Alles menschliche Bemühen, von sich aus die Trennung zu über­
winden, wird ohne Erfolg bleiben. Die Situation der gläubigen Gemeinde gleicht also 
zunächst durchaus dem Schicksal, das die Juden, die Ungläubigen in Israel, treffen 
wird, wenn der Gesandte Gottes, das Licht der Welt, durch sein Fortgehen den Kosmos 

279 



endgültig dem nheil überantworten wird. Diese die Kirche harte otsch.
wird aber nach .3'. '‚! l"-! ( Zwischenstück, das von der ebe dem eigentlichen Merkmal
der Gemeinde handelt vgl 13, 34 f), bedeutsam und grundlegend geändert und
gemildert: he Jüngerschaft, die emeınnde der Glaubenden, die empfangene
ebe ihres Herrn einander weiterreicht, n vorübergehend von der eme1ins
muft ihrem Herrn getrennt Sein Sie wird folgen. Dies erhellt auch dem
Gespräch Jesu mıit (13, 36 „Herr, wohin gehst Au ?” Jesus Jäßt das besondere
Anliegen des Petrus, die rage nach dem Ziel, unbeantwortet; schränkt aber die
totale Absage jeder weiteren Gemeinschaft muit ein, indem S1e die Ver-
heißung e] „Zwischenzustandes” abwandelt: „Wo ich hingehe, du jetzt
nicht folgen, du wirst aber später folgen.“ Die z>wischenzeitliche rennung wird
also überwunden werden. der eiteren Nachfolge ist die eue, endgültige
Gemeinschaft der Glaubenden HU der Herrlichkeit des Vaters. he erneute
Frage des Petrus: „Herr, wWAarfl  im ich nicht folgen? Mein Leben ich

hingeben zeigt wiederum, Nachfolgen die Herrtlichkeit des Offen-
barers beim Vater das Johannesevangelium zunächst die Teilhabe Leiden
und Sterben Jesu gebunden ist. esem Abschnitt wird der Nachfolgebegriff
ın seiner umfassenden Bedeutung verwendet; 4ll Geschehen, das auf dem
bitteren Weg des Kreuzes beginnt und dessen Vereinigung der userwählten
mıit dem Menschensohn Hause des aters ıst.
Nun ıst f° auch möglich, das ragezeichen der Überschrift Nachfolge
esen des Christentums durch die Kopula ersetzen. Nachfolge wird einem
eschatologischen Geschehen, bei dem Christus dem Glaubenden die Teilhabe dem
ihm celbst V( Vater gewlesenen Weg und Jesus vVer' jedem Christen
Anteil an der göttlichen Herrlichkeit den Weg des Leidens und Sterbens. Nachfolge
ruft alle Christen, alle, die den 5  } und die ebe Gnadengabe empfangen
haben Sie ist zunächst und VOTr allem Geschenk es und nicht Aufgabe des
Menschen; denn cie allgemeine, jedem Gott angebotene überzeit-
liche und überräumliche Chance ZUur Christusgemeinschaft, der selbst der einzige Weg
N  N Gott ist.

(}

endgültig dem Unheil überantworten wird. Diese für die Kirche so harte Botschaft 
wird aber nach einem Zwischenstück, das von der Liebe als dem eigentlichen Merkmal 
der Gemeinde handelt (vgl. 13, 34 f), bedeutsam und grundlegend geändert und 
~emildert: Die Jüngerschaft, die Gemeinde der Glaubenden, die die empfangene 
Liebe ihres Herrn einander weiterreicht, wird nur vorübergehend von der Gemeinschaft 
mit ihrem Herrn getrennt sein: Sie wird ihm folgen. Dies erhellt auch aus dem 
Gespräch Jesu mit Petrus (13, 36 f): ,,Herr, wohin gehst du?" Jesus läßt das besondere 
Anliegen des Petrus, die Frage nach dem Ziel, unbeantwortet; er schränkt aber die 
totale Absage jeder weiteren Gemeinschaft mit ihm ein, indem er sie in die Ver­
heißung eines ,,Zwischenzustandes" abwandelt: ,,Wo ich hingehe, kannst du mir jetzt 
nicht folgen, du wirst mir aber später folgen." Die zwischenzeitliche Trennung wird 
also überwunden werden. Ziel der weiteren Nachfolge ist die neue, endgültige 
Gemeinschaft der Glaubenden mit Christus in der Herrlichkeit des Vaters. Die erneute 
Frage des Petrus: ,,Herr, warum kann ich dir jetzt nicht folgen? Mein Leben will ich 
für dich hingeben" zeigt wiederum, daB ein Nachfolgen in die Herrlichkeit des Offen­
barers beim Vater für das Johannesevangelium zunächst an die Teilhabe am Leiden 
und Sterben J esu gebunden ist. In diesem ganzen Abschnitt wird der Nachfolgebegriff 
in seiner umfassenden Bedeutung verwendet; er meint ein Geschehen, das auf dem 
bitteren Weg des Kreuzes beginnt und dessen Ziel die Vereinigung der Auserwählten 
mit dem Menschensohn im Hause des Vaters ist. 

Nun ist es auch möglich, das Fragezeichen in der Oberschrift: Nachfolge Christi -
Wesen des Christentums durch die Kopula zu ersetzen. Nachfolge wird zu einem 
eschatologischen Geschehen, bei dem Christus dem Glaubenden die Teilhabe an dem 
ihm selbst vom Vater gewiesenen Weg und Ziel zusagt. Jesus verheißt jedem Christen 
Anteil an der göttlichen Herrlichkeit über den Weg des Leidens und Sterbens. Nachfolge 
ruft alle Christen, alle, die den Glauben und die Liebe als Gnadengabe empfangen 
haben. Sie ist zunächst und vor allem Geschenk Gottes und nicht Aufgabe des 
Menschen; denn sie beinhaltet die allgemeine, jedem von Gott angebotene überzeit­
liche und überräumliche Chance zur Christusgemeinschaft, der selbst der einzige Weg 
zu Gott ist. 

280 


