
GRUBER

Glaube und Aberglaube
Prinzipielle Überlegungen
Die Forderung nach zeitgemäßem Glauben ist fast einem Schlagwort geworden.
Aber 1st durchaus nicht klar, VAS darunter verstehen coll Teils sucht
den Rückzug Ve( „konventionellen Christentum“ e1ne Entschuldigung, teils
doch die Möglichkeit modern verfaßten aubens behaupten und auch
wirklichen. dabei icht sehr un bestimmte Glaubensinhalte (fides quae
geht, vielmehr ‘ill PUe®e Glaubenshaltungen (fides qua), wird 3  . immer BeENUg
betont. der Änpassung des Glaubens die Forderungen der Zeit kann e5 sich
nicht Veränderung oder willkürliche Auslegung der ogmen handeln, sondern }

aktuelles Verstehen der Lage des heutigen Menschen herausl. D  hese ist bekannt
und oft beschrieben worden Macht der Te  okratie, alc eın die universale Weite
der modernen Gesellschaft umfassendes Selbstbewußtsein, alc orrang der ohne
Bezug 3 Vergangenheit entworfenen Zukunftspläne uN. Auf esem Hinter-

mufß die Haltung des Glaubens heißen Offensein die ganze Wahrheit.
ÄAus diesem Gesichtswinkel csind die Einzelwahrheiten des Glaubens wieder zZu
einem Ganzen zu sammeln Gegensatz dazu erweist S1| der Aberglaube als
„Vorbehalt ECI das Ganze‘  4I als jene existentielle Perspektive, der Einzelteile der
Wirklichkeit orrang haben VOI dem Ganzen. Zeitgemäßer Glaube kann seıiner
grundsätzlichen Offenheit das (Sanze nicht heißen, unter dem Druck der Wissen-
schaften möglichst viel aufzugeben VOo dem, Wäas bisher als sakrosankt und unantast-
bar galt, oder sich Glauben Gnosis bekehren Seine altung hat elmehr

einem tieferen Sinn mit „Ze  1}  tll tun, die B  en biblischem Sinn als „Zeitigung  K
begriffen, mehr eın rozeß ıst denn statisches eın Vorgang, dem sich
5 die ahrheit mitteilt®

Die Zeit-Struktur
einige Strukturen Glaubensvorgang, ZuUu dem gleicherweise die Haltung

wıe die S!  nen Wahrheiten gehören. icht von ungefähr zeigt der Glaube
schon bei einer Betrachtung Bezug und Richtung zu einem vorausliegenden
Anfang. Begrifflich ist „Fürwahrhalten dessen, wWas Gott geoffenbart hat“
(D5S. Glauben erschließt sich der Mensch einem vorgäangigen Geschehen, ohne
das überhaupt 9  . S Glauben käme. Diese Lage beschreibt om  A 10, „5So
ommt also der Glaube der Botschaft, die Botschaft aber durch Christi Wort.‘“
Diese Vorstruktur beleuchtet der Grundsatz der göttlichen Heilsökonomie, Gottes
Gnade immer vorausgeht, auch und gerade beim Anfang des Glaubens (DS 375)
Glaube ist innerlicher Anschluf eın bereits wirksames, unabhängig OI uns gese  es
Ereignis; er geht n einem VOTLr liegenden Anfang, den Glaubensproze
zu ntfalten gilt Von daher ommt das Gehorsamsmotiv die Strukturen des
Glaubens, clie sich insgesamt Elemente eıner durch und durch geschichtlichen Ver-
fassung des enschen zel lassen. Ohne auf diese Prinzipien äher einzugehen,

doch anhand einer dogmengeschichtlich interessanten rage die „Zeit-Gebunden-
heit“ des Glaubens illustriert werden, der sich zuglei sSe1ne Rückbindung und

1 Ays der Überfülle der Literatur se1ı jler besonders hingewiesen auf Dewart, TDie
des Glaubens Einsiedeln 1968; Mynarek, Der ens: das Wesen der

Zukunft Glaube und nglaube $  in anthropologischer Perspektive. München 1968; Spliett,
Pr:  y  asenz des Glau CN In Wort Wahrheit (1969)

© Zum Problem „Zeit Ewigkeit” eologie vgl die esonders instruktiven
Untersuchungen Cullmann, Christus und die eit. 1964; Mouroux, =II!1
eologie der eıt. Freiburg 1965,

WINFRIED GRUBER 

Glaube und Aberglaube 
Prinzipielle Oberlegungen 
Die Forderung nach zeitgemäßem Glauben ist fast zu einem Schlagwort geworden. 
Aber es ist durchaus nicht klar, was man darunter verstehen soll. Teils sucht man für 

•1 den Rückzug vom „konventio~ellen Christentum" eine Entschuldigung, teils will man 
doch die Möglichkeit eines modern verfaßten Glaubens behaupten und auch ver­
wirklichen. Daß es dabei nicht so sehr um bestimmte Glaubensinhalte (.fldes guae) 
geht, als vielmehr um neue Glaubenshaltungen (fides qua), wird nicht immer genug 
betont. Bei der Anpassung des Glaubens an die Forderungen der Zeit kann es sich 
nicht um Veränderung oder willkürliche Auslegung der Dogmen handeln, sondern um 
ihr aktuelles Verstehen aus der Lage des heutigen Menschen heraus1• Diese ist bekannt 
und oft beschrieben worden als Macht der Technokratie, als ein die universale Weite 
der modernen Gesellschaft umfassendes Selbstbewußtsein, als Vorrang der ohne 
Bezug zur Vergangenheit entworfenen Zukunftspläne u. a. m. Auf diesem Hinter­
grund muß die Haltung des Glaubens heißen: Offensein für die ganze Wahrheit. 
Aus diesem Gesichtswinkel sind die Einzelwahrheiten des Glaubens wieder neu zu 
einem Ganzen zu sammeln. Im Gegensatz dazu erweist sich der Aberglaube als 
„Vorbehalt gegen das Ganze", als jene existentielle Perspektive, in der Einzelteile der 
Wirklichkeit Vorrang haben vor dem Ganzen. Zeitgemäßer Glaube kann wegen seiner 
grundsätzlichen Offenheit für das Ganze nicht heißen, unter dem Druck der Wissen­
schaften möglichst viel aufzugeben von dem, was bisher als sakrosankt und unantast­
bar galt, oder sich vom Glauben zur Gnosis zu bekehren. Seine Haltung hat vielmehr 
in einem tieferen Sinn mit „Zeit" zu tun, die in echt biblischem Sinn als „Zeitigung" 
begriffen, mehr ein Prozeß ist denn ein statisches Maß, ein Vorgang, in dem sich 
uns die Wahrheit mitteilt2. 

L Die Zeit-Struktur des Glaubens 
Beachten wir einige Strukturen im Glaubensvorgang, zu dem gleicherweise die Haltung 
wie die angenommenen Wahrheiten gehören. Nicht von ungefähr zeigt der Glaube 
schon bei einer ersten Betrachtung Bezug und Richtung zu einem vorausliegenden 
Anfang. Begrifflich ist er ein „Fürwahrhalten dessen, was Gott geoffenbart hat" 
(OS 3008). Im Glauben erschließt sich der Mensch einem vorgängigen Geschehen, ohne 
das er überhaupt nicht zum Glauben käme. Diese Lage beschreibt Röm 10, 17: ,,So 
kommt also der Glaube aus der Botschaft, die Botschaft aber durch Christi Wort:' 
Diese Vorstruktur beleuchtet der Grundsatz der göttlichen Heilsökonomie, daß Gottes 
Gnade immer vorausgeht, auch und gerade beim Anfang des Glaubens (OS 37S). 
Glaube ist innerlicher Anschluß an ein bereits wirksames, unabhängig von uns gesetztes 
Ereignis; er geht aus von einem vor uns liegenden Anfang, den es im Glaubensprozeß 
zu entfalten gilt. Von daher kommt das Gehorsamsmotiv in die Strukturen des 
Glaubens, die sich insgesamt als Elemente einer durch und durch geschichtlichen Ver­
fassung des Menschen zeigen lassen. Ohne auf diese Prinzipien näher einzugehen, 
kann doch anhand einer dogmengeschichtlich interessanten Frage die „Zeit-Gebunden­
heit" des Glaubens illustriert werden, in der sich zugleich seine Rückbindung und 

1 Aus der überfülle der Literatur sei hier besonders hingewiesen auf L. Dewart, Die 
Zukunft des Glaubens. Einsiedeln 1968; H. Mynarek, Der Mensch - das Wesen der 
Zukunft. Glaube und Unglaube in anthropologischer Perspektive. München 1968; ]. Splett, 
Präsenz des Glaubens. In: Wort und Wahrheit 24 (1969) 246-256. 

2 Zum Problem ,,Zeit und Ewigkeit'' in der Theologie vgl. die besonders instruktiven 
Untersuchungen: 0. Cullmann, Christus und die Zeit. Ziirich3 1964; J. Mouroux, Eine 
Theologie der Zeit. Freiburg 1965. 

281 



Orientierung den vorausliegenden Tatsachen deutlich machen läßt. Denn ohne
Zweitel kommt Verhältnis des Menschen ZUum vorausliegenden Anfang je
eigenen wiıe ZUM universalen, kosmischen der ganzen Welt die bewegende
Rückfrage nach dem Ursprung Ausdruck3

WAar:  y falsch, die rage nach dem kosmischen Anfang Zusammenhang mit
dem Weltprozeß z dem Glaubenshorizont auszuklammern, S1e mythologisch
abzutun bzw. c1e der Na!‘  sSenschaft zuzugestehen. Sie darf auch nich  Pr als
eine periphere Sonderfrage mißdeutet werden, die aAUuUS einem dem Glauben UNaNSCIHNCS-

Kausaldenken sStamme. Gegenteil! Wenn eıne echte rage gibt, der
sich die Struktur der Vorgegebenheit besonders deutlich abzeichnet, dann 1st die
Rückfrage nach dem Anfang, wıe S1e Verstehen von Herkunft, und
Vergangenheit gründet. Die Bedeutung e1nNes wohlverstandenen Anfanges die
christliche Glaubenshaltung spiegelt sich den großangelegten Versuchen, das Pro-
blem Von Zeit und Geschichte, WIe VvVon der griechischen osophie überliefert
wurde, mıit dem Glauben zu konfrontieren. Einige markante Beispiele mogen zeigen,
wIıe schr das Jaubensproblem eine innere, wesentliche Verwandtschaft mit dem
Zeitproblem hat der rage nach dem Anfang ‘.m Welt und Zeit trıitt eine evident
wichtige Glaubensfrage auf, weil sich Heilsgeschichte konsequent MUr als rozeß
zwischen einem Von uns unabhängigen Anfang und einem ebensolchen Ende verstehen
läßt und somit die Einheit VO Schöpfungs- und Erlösungsordnung Voraussetzung
hat.
Schon Augustinus hat sich dieser rage mıit den Neuplatonikern auseinander-
gesetzt. 50 klar ST clie Schöpfung als colche und hren zeitlichen eginn lehrte, übersah
er doch die Schwierigkeit nicht, wıe der ewige Gott eine zeitliche Welt en
konnte Als erster behauptete UTr gerade Hinblick auf den Glauben, S  g
die Welt, sondern auch die e1t einen Anfang SCNOMINEN at. Zwar gelang ihm noch
eine hinreichende philosophische Begründung der Schöpfung, doch Vl sceine Autori-
tat G(0) groß, die These von der zeitlichen Schöpfung fortan unbestritten blieb. Die
Lehre Vom Anfang der Welt als Hauptstück Glaubens und der darin egründe-
ten Haltung der Welt gegenüber gehörte +raditionellen Lehrgut der und
Hochscholastik. Thomas D, hat das Grundmotiv der Zeitfrage 1111 chte des
aubens klar ausgesprochen: Zur der Ewigkeit ussen  a durch die
eit kommen. Diese These auch Sinn eines existentiellen Verständnisses, das
icht ıX die begriffliche Ösung e1ines Problems meınt, sondern unseren Entscheidun-
gecn und Handlungen eiıne Richtung gibt. Thomas mußte den Anfang der Zeit
betonen, um dem Schöpfungsglauben voH gerecht zZu werden. Diese Überlegungen
sollen nicht die Bedeutung der zeitlichen Dimension der Welt Pr osmisches
Verstehen erschließen, sondern auch die legitime Gebundenheit des Glaubens die
eit herausstellen, durch die erst sinnvoller Anfang und eın Ende als Erfüllung der
Geschichte denkbar sind. Überdies 1a(t csich auf diesem Wege auch der dem
Glauben zugehörige Sinn spezifischer Wahrheiten entnehmen: Wenn Gegenstand des
Glaubens gerade das ist, wWaäas Go# geoffenbart at, WOr1n also das Walten e11nes
personalen Urgrundes zu Wort ommt, 1st hierin die Verwiesenheit des Glaubens

das vVon Gott Vorgegebene und letztlich Gott celbst als den ursprünglich
Vorgegebenen enthalten. In der Perspektive der Rückfrage nach dem kosmischen
Anfang zeig 61 der in der Geschichte handelnde Gott. Das bedeutet aber, csich
gerade ın dieser Sicht die yersonale Struktur, das „Glauben jemanden‘, entdecken
läßt

Für cie Sicht ıner eologischen Anthropologie eibt eın auch für UNnSeTe Fragestellungwichtiges Zeugnis Splett, Der Mensch seiner Freiheit. Mainz 1967  F üÜüNnnNnNenNn-
berg, Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart i Lichte der Theologie.öttingen 1962.

28

Orientierung an den vorausliegenden Tatsachen deutlich machen läßt. Denn ohne 
Zweifel kommt im Verhältnis des Menschen zum vorausliegenden Anfang - zum je 
eigenen wie zum universalen, kosmischen der ganzen Welt - die bewegende 
Rückfrage nach dem Ursprung zum Ausdruck3• 

Es wäre falsch, die Frage nach dem kosmischen Anfang im Zusammenhang mit 
dem Weltprozeß aus dem Glaubenshorizont auszuklammern, sie als mythologisch 
abzutun bzw. sie nur der Naturwissenschaft zuzugestehen. Sie darf auch nicht als 
eine periphere Sonderfrage mißdeutet werden, die aus einem dem Glauben unangemes­
senen Kausaldenken stamme. Im Gegenteil! Wenn es eine echte Frage gibt, in der 
sich die Struktur der Vorgegebenheit besonders deutlich abzeichnet, dann ist es die 
Rückfrage nach dem Anfang, wie sie im V erstehen von Herkunft, Abkunft und 
Vergangenheit gründet. Die Bedeutung eines wohlverstandenen Anfanges für die 
christllche Glaubenshaltung spiegelt sich in den großangelegten Versuchen, das Pro­
blem von Zeit und Geschichte, wie es von der griechischen Philosophie überliefert 
wurde, mit dem Glauben zu konfrontieren. Einige markante Beispiele mögen zeigen, 
wie sehr das Glaubensproblem eine innere, wesentliche Verwandtschaft mit dem 
Zeitproblem hat. In der Frage nach dem Anfang von Welt und Zeit tritt eine evident 
wichtige Glaubensfrage auf, weil sich Heilsgeschichte konsequent nur als Prozeß 
zwischen einem von uns unabhängigen Anfang und einem ebensolchen Ende verstehen 
läßt und somit die Einheit von Schöpfungs- und Erlösungsordnung zur Voraussetzung 
hat. 
Schon Augustinus hat sich in dieser Frage mit den Neuplatonikern auseinander­
gesetzt. So klar er die Schöpfung als solche und ihren zeitlichen Beginn lehrte, übersah 
er doch die Schwierigkeit nicht, wie der ewige Gott eine zeitliche Welt schaffen 
konnte. Als erster behauptete er gerade im Hinblick auf den Glauben, daß nicht nur 
die Welt, sondern auch die Zeit einen Anfang genommen hat. Zwar gelang ihm nodi. 
keine hinreichende philosophische Begründung der Schöpfung, doch war seine Autori­
tät so groß, daß die These von der zeitlichen Schöpfung fortan unbestritten blieb. Die 
Lehre vom Anfang der Welt als Hauptstück unseres Glaubens und der darin begründe­
ten Haltung der Welt gegenüber gehörte zum traditionellen Lehrgut der Früh- und 
Hochscholastik. Thomas v. A. hat das Grundmotiv der Zeitfrage im Lichte des 
Glaubens klar ausgesprochen: Zur Erkenntnis der Ewigkeit müssen wir durch die 
Zeit kommen. Diese These gilt auch im Sinn eines existentiellen Verständnisses, das 
nicht nur die begriffliche Lösung eines Problems meint, sondern unseren Entscheidun­
gen und Handlungen eine neue Richtung gibt. Thomas mußte den Anfang der Zeit 
betonen, um dem Schöpfungsglauben voll gerecht zu werden. Diese Oberlegungen 
sollen nicht nur die Bedeutung der zeitlichen Dimension der Welt für unser kosmisches 
Verstehen erschließen, sondern auch die legitime Gebundenheit des Glaubens an die 
Zeit herausstellen, durch die erst ein sinnvoller Anfang und ein Ende als Erfüllung der 
Geschichte denkbar sind. überdies läßt sich auf diesem Wege auch der dem 
Glauben zugehörige Sinn spezifischer Wahrheiten entnehmen: Wenn Gegenstand des 
Glaubens gerade das ist, was Gott geoffenbart hat, worin also das Walten eines 
personalen Urgrundes zu Wort kommt, so ist hierin die Verwiesenheit des Glaubens 
an das von Gott Vorgegebene und letztlich an Gott selbst als den ursprünglich 
Vorgegebenen enthalten. In der Perspektive der Rückfrage nach dem kosmischen 
Anfang zeigt sich der in der Geschichte handelnde Gott. Das bedeutet aber, daß sich 
gerade in dieser Sicht die personale Struktur, das „Glauben an jemanden", entdecken 
läßt. 

3 Für die neue Sicht einer theologischen Anthropologie gibt ein auc:h für unsere Fragestellung 
wichtiges Zeugnis J. Splett, Der Mensch in seiner Freiheit. Mainz 1967; auch W. Pannen­
berg, Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im Lichte der Theologie. 
Göttingen 1962. 

282 



Was heißt @5 also, n der „Zeitbedingtheit“ des Glaubens Z sprechen? Worin besteht
S1ie konkret eute Sie drückt sich der besseren Erkenntnis und Berücksichtigung
der personalen Elemente Glaubensgeschehen, oft Gegensatz Z 1Ner  B: versach-
lichten uffassung des Glaubens, der sich L1LULT verschiedenen „Gegenständen“”
gegenübersah, die ©5 mehr oder weniger unpersönlich anzunehmen galt UÜber Sinn und
mfang des Glaubens haben WIr S! lange keine abgeschlossene Kenntnis, solang der
Gang der Geschichte Erkenntnisse zutage fördert, die auch auf die Glaubens-
aussage modifizierend einwirken werden. Es gibt eiıne fertige Dogmatik, gibt n  e
den Jebendigen, 1mM Dialog mit der gesamten Wirklichkeit vollzogenen Glauben. Trotz
cdieser Vorläufigkeit gibt jedoch jedem Augenblick der menschlichen Geschichte
die Möglichkeit, der personalen Haltung nach den Glauben voll und efzen,
und- 1NNne jener Offenheit und Bereitschaft für das Ganze, die stets U1LLVET-

fügbare ahrheit, die letzten Gott celbst ist. Da csich bei der Offenbarung WIe
beim Glauben mehr den persönlichen Einsatz, Il e1INe personale Entscheidung als
1 festumrissene Inhalte und Formulierungen handelt, geht S auch 171 der Theologie
des Glaubens nich:  . erster Linie E Sachfragen, m Gegenstände, die der Wwıssen-
schaftlichen Analyse vorgegeben SIN  d, sondern Personen und ihr Verhältnis zuein-
ander: Gott und enschi Ist der Glaube eın ursprüngliches personales Verhältnis
des enschen zZzu Gott, ist Theologie die mMethOod15:! gelenkte Reflexion der
Glaubenserfahrungen. Die Tage, welche Appelle den Gehorsam des Menschen 1m
Glaubensgeschehen ergehen, welche Entscheidungen bverlangt werden, ıst wichti-

als die Frage, wıe sich einzelne Thesen wissenschaftliches Weltbild einbauen
Iaccen., Zeitbedingter Glaube heiß@t demnach Einbeziehung des heutigen Menschen
das rundverhältnis (Ott.

Erneuerung der Glaubens-Theologie
Das Wesen des theologischen Glaubens, WIEe ihn die Kirche versteht, haben das
Tridentinum und das Vatikanum in einigen ügen geklärt. anach ist Glaube
erster Linie eın Fürwahrhalten von Sätzen, die 1LUX ber eiıne offenbarende Person mit
Gewißheit erkannt werden können. „Etwas“ glauben beansprucht die größere Auf-
merksamkeit als der Glaube 1nNne einer vertrauenden altung einem Partner
gegenüber. Es konnte nicht anders Sein, als daß sich eın solcher Gilaube Vergleich
ZzZu dem exakten Wissen der modernen positiven Wissenschaften ZU) alc eın abklünfti-
e5, zweitrangıges Erkennen darstellte. Ferner sch‘  ıj1en damit gegeben, diesem
Glauben die Erkenntnis der bezeugenden Person vorausgehen muß, das Person-
erkennen ın uNnseTren Fall das Erkennen (;ottes des Offenbarers wird die
CGlaubenserkenntnis gerückt und gehört SOM dem eigentlichen Glaubensgeschehen
Sar icht 1L, Bricht hier nicht etwas Von dem auf, Wa>Ss Heidegger UNseTer eologie
vorwirft, 616e nämlich Gott nicht dem Kategoriellen herauslöse, daß Gott eın
besseres „Ding S1'  d1” sel, aber nicht der Wahre ın unvergleichlicher Transzendenz?
Die Erkenntnis des persönlichen Gottes WIT!  d einem Wissensideal CS5SEN, das
sich den letzten Jahrhunderten ceit Descartes immer mehr verengt hat Die LWEeIS-  H
führung erscheint danach 11150 besser, Je mehr G1€e sich der mathematischen nähert.
Gott wird bestenfalls als die Ur-Sache erfaßt, und glaubt, sich damit zufrieden-
geben zZu können. Als Kant diese Art einer Metaphysik N OTE geometrico““ endgültig
4 F;  Ur  . die Kennzeichnung der rundtendenzen vgl B, Langemeyer, Der Dialogische Perso-

nalismus 111 der evangelischen unı katholischen Theologie der Gegenwart, Paderborn 1963;
Mühlen, Das unbegrenzte In Wahrheit und Verkündigung (Festschrift für

aus Il München 1967, 125090—1285, Auch sieht iInne des I1 Vatikanums die sich
gegenwartig vollziehende epochale Wende der Denkweise des Menschen in inem  4ı
personalen Denken“ (1260) ieraus folgt ein für unNnsere Fragestellung „Glaube und ber-
glaube” wichtiges Ergebnis: Die wWweı Omente der gegenwaärtigen Wende „Abbau der
magischen eltsicht und Personalisation des Verhältnisses der Menschen untereinander
und Gott, sind näherhin Si|  Q gegenseitig bedingende Vorgänge“ (1261)

283

Was heißt es also, von der „Zeitbedingtheit11 des Glaubens zu sprechen? Worin besteht 
sie konkret heute 7 Sie drückt sich aus in der besseren Erkenntnis und Berücksichtigung 
der personalen Elemente im Glaubensgeschehen, oft im Gegensatz zu einer versach­
lichten Auffassung des Glaubens, in der er sich nur verschiedenen „Gegenständen" 
gegenübersah, die es mehr oder weniger unpersönlich anzunehmen galt. Ober Sinn und 
Umfang des Glaubens haben wir so. lange keine abgeschlossene Kenntnis, solang der 
Gang der Geschichte neue Erkenntnisse zutage fördert, die auch auf die Glaubens-

_, aussage modifizierend einwirken werden. Es gibt keine fertige Dogmatik, es gibt nur 
den lebendigen, im Dialog mit der gesamten Wirklichkeit vollzogenen Glauben. Trotz 
dieser Vorläufigkeit gibt es jedoch in jedem Augenblick der menschlichen Geschichte 
die Möglichkeit, der personalen Haltung nach den Glauben voll und ganz zu setzen, 
und zwar im Sinne jener Offenheit und Bereitschaft für das Ganze, für die stets unver­
fügbare Wahrheit, die im letzten Gott selbst ist. Da es sich bei der Offenbarung wie 
beim Glauben mehr um den persönlichen Einsatz, um eine personale Entscheidung als 
um festumrissene Inhalte und Formulierungen handelt, geht es auch in der Theologie 
des Glaubens nicht in erster Linie um Sachfragen, um Gegenstände, die der wissen­
schaftlichen Analyse vorgegeben sind, sondern um Personen und ihr Verhältnis zuein­
ander: um Gott und Mensch4• Ist der Glaube ein ursprüngliches personales Verhältnis 
des Menschen zu Gott, so ist Theologie die methodisch gelenkte Reflexion der 
Glaubenserfahrungen. Die Frage, welche Appelle an den Gehorsam des Menschen im 
Glaubensgeschehen ergehen, welche Entscheidungen ihm abverlangt werden, ist wichti­
ger als die Frage, wie sich einzelne Thesen in ein wissenschaftliches Weltbild einbauen 
lassen. Zeitbedingter Glaube heißt demnach: Einbeziehung des heutigen Menschen in 
das Grundverhältnis zu Gott. 

II. Erneuerung der Glaubens-Theologie 
Das Wesen des theologischen Glaubens, wie ihn die Kirche versteht, haben das 
Tridentinum und das Vatikanum I in einigen Zügen geklärt. Danach ist Glaube in 
erster Linie ein Fürwahrhalten von Sätzen, die nur über eine offenbarende Person mit 
Gewißheit erkannt werden können. ,,Etwas" glauben beansprucht die größere Auf­
merksamkeit als der Glaube im Sinne einer vertrauenden Haltung einem Partner 
gegenüber. Es konnte nicht anders sein, als daß sich ein solcher Glaube im Vergleich 
zu dem exakten Wissen der modernen positiven Wissenschaften nur als ein abkünfti­
ges, zweitrangiges Erkennen darstellte. Ferner schien damit gegeben, daß diesem 
Glauben die Erkenntnis der bezeugenden Person vorausgehen muß, d. h. das Person­
erkennen - in unserem Fall das Erkennen Gottes als des Offenbarers - wird vor die 
Glaubenserkenntnis gerückt und gehört somit dem eigentlichen Glaubensgeschehen 
gar nicht an. Bricht hier nicht etwas von dem auf, was M. Heidegger unserer Theologie 
vorwirft, daß sie nämlich Gott nicht aus dem Kategoriellen herauslöse, daß Gott ein 
besseres „Ding an sich" sei, aber nicht der Wahre in unvergleichlicher Transzendenz? 
Die Erkenntnis des persönlichen Gottes wird an einem Wissensideal gemessen, das 
sich in den letzten Jahrhunderten seit Descartes immer mehr verengt hat: Die Beweis­
führung erscheint danach umso besser, je mehr sie sich der mathematischen nähert. 
Gott wird bestenfalls als die Ur-Sache erfaßt, und man glaubt, sich damit zufrieden­
geben zu können. Als Kant diese Art einer Metaphysik „more geometrico" endgültig 

4 Für die Kennzeichnung der Grundtendenzen vgl. B. Langemeyer, Der Dialogische Perso­
nalismus in der evangelischen und katholischen Theologie der Gegenwart. Paderborn 1963; 
H. Mühlen, Das unbegrenzte Du. In: Wahrheit und Verkündigung (Festschrift für M. 
Schmaus) II. München 1967, 1259-1285. Auch M. sieht im Sinne des II. Vatikanums die sich 
gegenwärtig vollziehende epochale Wende in der Denkweise des Menschen „in einem 
personalen Denken" (1260). Hieraus folgt ein für unsere Fragestellung „Glaube und Aber­
glaube" wichtiges Ergebnis: Die zwei Momente der gegenwärtigen Wende: ,,Abbau der 
magischen Weltsicht und Per.sonalisation des Verhältnisses der Menschen untereinander 
und zu Gott, sind näherhin sich gegenseitig bedingende Vorgänge" (1261). 

283 



zerstörte, konnte Glaubensbegriff, der UuSs solchen Voraussetzungen hergeleitet
wurde, nich:  Pr mehr befriedigen Wo bleibt überdies die Freiheit des Glaubens?
Die „Vernünftigkeit” des Glaubensaktes cscheint der geschilderten Weise Freiheit
geradezu auszuschließen. Wenn das Erkenntnisideal dort besten erfüllt
sieht, WO keine e1t, sondern ]  ur den zwingenden Beweis bt, lebt Freiheit
d  m auf Osten der Gewißheit, Gewißheit n. auf Kosten der Freiheit. Der Glaube
versteht sich aber zugleich £freiestes und gewilssestes Erkennen Wo bleibt ferner
die Gnade, elche Aufgabe hat 661e überhaupt noch dieser offensichtlich rationalisier-
ten Glaubensauffassung? Wir ommen leicht zu einem „Extrinsezismus“” V Natur
und Gnade, 1  v  A  M  C  0  } Gnade - außen her auf UNnseren Glaubensakt einwirkt. Vor
allem Oommt hier die dem Glauben wesensgemäße Offenheit nicht mehr ZUF. Wirkung,

der sich gerade bereithält das aktuelle TIun Gottes heute, das nicht ur
anenTatsachen orjientiert ist.
Die zeitgenössische eologie leistet un eınen echten ag Aufwertung des
Glaubens ceiner dialogischen Gtruktur. Wegbereiter sind hier Kierkegaard,

Bergson, Le Roy mit seinem auf die intellektualistische Glaubens-
ypothese, die Phänomenologie Husserls mıit Scheler Gefolge, die auf die
unableitbare Eigenständigkeit des e 0009  reli:  giösen es ufmerksam machten. Ganz beson-
ders wirkt hier die resolute ehr der Existenzphilosophie nl der „Objektivität”
und die entschiedene Hinwendung Subjektivität existentiellen Betroffensein.
Das mathematisch-exakte, auf Experimente eingestellte Wissen der positiven Natur-
wissenschaften kann nich:‘  er mehr das Monopol beanspruchen. Person darf nich:  .
Gegenstand werden. Um die unreduzierbare igen; des Menschen weiß wie kein
anderer Heidegger. Marcel hat sich als christlicher Existenzphilosoph dafür
eingesetzt, eine sachgerechtere Umschreibung des Glaubens Gott Zzu gewinnen, als
die dealistischen und positivistischen Kategorien 61@e ermöglicht haben. Unter den
ahlreichen Theologen, die Zu einer tieferen Einsicht cdas theologische Problem des
Glaubens beigetragen haben, Oommt schon un 1910 Rousselot eine besondere
Bedeutung zu®>, Wir denken besonders SCeINe biblisch, traditionell und thomistisch
fundierte Lehre, a die Glaubensgnade den Menschen ein HNeuUues Erkenntnisvermögen
schenkt Die Vernünftigkeit des Glaubens hängt gerade vVon seiner ernatürlichkeit,
Gnadenhaftigkeit ab: nicht als ob die Gnade die Beweise inhaltlich liefere, sondern
dem 651e die Beweise, die von außen objektiv gegeben SIN  d, ihrer beweisenden
Kraft sichbar macht, A p „Augen” die übernatirliche Bedeutung gibt, die einem
a1ıch ohne Gnade feststellbaren Geschehnis enthalten ist. Aus all diesen Ansätzen ist

des heutigen „dialogischen Personalismus” eine Glaubenstheologie ent-
standen, die die Grundstruk ur des Glaubens, eine Personbezogenheit und
sachliche Offenheit Verständnis hat.
Die heutige Glaubenstheologie esinnt sich auf folgende Tatsachen®-

Rousselot, Die Augen des Glaubens. Einsiedeln 19063; ‚benfalls die usdeu der
personalen Strukturendes Glaubens bedeutend Mouroux, Ich glaube an Dich. Einsiedeln 1951

ö Die Dogmatische Konstitution ber die ttliche Offenbarung bringt Art. inen
eigenen über den Glauben. GT weist im Kommentar des LThK, Konzils-

11, darauf hin, der exXt gegenüber Vaticanum gekennzeichnet „dur:
ein christologisch bestimmtes Verständnis der Offenbarung, das die ITrennung
von Wort und Wirklichkeit ufgehoben ist in dem, der als der wahre Logos zugleich der

T Grund alles Wirklichen ist, das folglich auch d von intellektuellem
Dogmenglauben und vertrauender Hingabe der eigenen Existenz übergriffen ist durch das
totale Ja der Person, das Jesus Chris:  e die Wahrheit und den Weg in einem, unteilbar
erkennt“” 512) Unsere Aus  ngen sinı atıf dem Hintergrund dieser christologischen
Konzeption des Glaubensverständnisses zZzu sehen und S den Ergebnissen des Konzils
nicht blösbar, ohne hier einzelnen T} Zitate folgen. auch Stakemeier,
Die Konzilskonstitution über Ööttliche Offenbarung. Werden, Inhalt und theologische
Bedeutung. Paderborn 1966.

284

zerstörte, konnte ein Glaubensbegriff, der aus solchen Voraussetzungen hergeleitet 
wurde, nicht mehr befriedigen. - Wo bleibt überdies die Freiheit des Glaubens? 
Die „Vernünftigkeit" des Glaubensaktes scheint in der geschilderten Weise Freiheit 
geradezu auszuschließen. Wenn man das Erkenntnisideal dort am besten erfüllt 
sieht, wo es keine Freiheit, sondern nur den zwingenden Beweis gibt, lebt Freiheit 
nur auf Kosten der Gewißheit, Gewißheit nur auf Kosten der Freiheit. Der Glaube 
versteht sich aber zugleich als &eiestes und gewissestes Erkennen. - Wo bleibt ferner 
die Gnade, welche Aufgabe hat sie überhaupt noch in dieser offensichtlich rationalisier­
ten Glaubensauffassung? Wir kommen leicht zu einem „Extrinsezismus" von Natur 
und Gnade, wo Gnade nur von außen her auf unseren Glaubensakt einwirkt. Vor 
allem kommt hier die dem Glauben wesensgemäße Offenheit nicht mehr zur Wirkung, 
in der er sich gerade bereithält für das aktuelle Tun Gottes heute, das nicht nur 
an vergangenen Tatsachen orientiert ist. 
Die zeitgenössische Theologie leistet nun einen echten Beitrag zur Aufwertung des 
Glaubens in seiner dialogischen Struktur. Wegbereiter sind hier S. Kierkegaard, 
H. Bergson, E. Le Roy mit seinem Angriff auf die intellektualistische Glaubens­
hypothese, die Phänomenologie E. Husserls mit M. Seheier im Gefolge, die auf die 
unableitbare Eigenständigkeit des religiösen Aktes aufmerksam machten. Ganz beson­
ders wirkt hier die resolute Abkehr der Existenzphilosophie von der „Objektivität" 
und die entschiedene Hinwendung zur Subjektivität im existentiellen Betroffensein. 
Das mathematisch-exakte, auf Experimente eingestellte Wissen der positiven Natur­
wissenschaften kann nicht mehr das Monopol beanspruchen. Person darf nicht 
Gegenstand werden. Um die unreduzierbare Eigenart des Menschen weiß wie kein 
anderer M. Heidegger. - G. Marcel hat sich als christlicher Existenzphilosoph dafür 
eingesetzt, eine sachgerechtere Umschreibung des Glaubens an Gott zu gewinnen, als 
die idealistischen und positivistischen Kategorien sie ermöglicht haben. Unter den 
zahlreichen Theologen, die zu einer tieferen Einsicht in das theologische Problem des 
Glaubens beigetragen haben, kommt schon um 1910 P. Rousselot eine besondere 
Bedeutung zu5• Wir denken besonders an seine biblis~, traditionell und thomistisch 
fundierte Lehre, daß die Glaubensgnade den Menschen ein neues Erkenntnisvermögen 
schenkt. Die Vernünftigkeit des Glaubens hängt gerade von seiner Obernatürlichkeit, 
Gnadenhaftigkeit ab; nicht als ob die Gnade die Beweise inhaltlich liefere, sondern 
indem sie die Beweise, die von außen objektiv gegeben sind, erst in ihrer beweisenden 
Kraft sichbar macht, uns „Augen" für die übernatürliche Bedeutung gibt, die in einem 
auch ohne Gnade feststellbaren Geschehnis enthalten ist. Aus all diesen Ansätzen ist 
im Rahmen des heutigen „dialogischen Personalismus" eine Glaubenstheologie ent­
standen, die für die Grundstruktur des Glaubens, seine Personbezogenheit und 
sachliche Offenheit Verständnis hat. 

Die heutige Glaubenstheologie besinnt sich auf folgende Tatsachen8 : 

5 P. Rousselot, Die Augen des Glaubens. Einsiedeln 1963; ebenfalls für die Ausdeutung der 
personalenStrukturendes Glaubens bedeutend]. Mouroux, Ich glaube an Dich. Einsiedeln 1951. 

6 Die Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung bringt im Art. 5 einen 
eigenen Abschnitt über den Glauben. J. Ratzinger weist im Kommentar des L ThK, Konzils­
band II, darauf hin, daß der Text gegenüber dem I. Vaticanum gekennzeichnet ist „durch 
ein ganz christologisch bestimmtes Verständnis der Offenbarung, für das die Trennung 
von Wort und Wirklichkeit aufgehoben ist in dem, der als der wahre Logos zugleich der 
wahre Grund alles Wirklichen ist, für das folglich auch die Antithetik von intellektuellem 
Dogmenglauben und vertrauender Hingabe der eigenen Existenz übergriffen ist durch das 
totale Ja der Person, das in Jesus Christus die Wahrheit und den Weg in einem, unteilbar 
erkennt" (512). Unsere Ausführungen sind auf dem Hintergrund dieser christologischen 
Konzeption des Glaubensverständnisses zu sehen und von den Ergebnissen des Konzils 
nicht ablösbar, ohne ,daß hier im einzelnen genaue Zitate folgen. Vgl. auch E. Stakemeier, 
Die Konzilskonstitution über die göttliche Offenbarung. Werden, Inhalt und theologische 
Bedeutung. Paderborn 1966. 

284 



Der auf Christus und Kirche gründende Charakter dem Glauben seine
soziale Gestalt N Der Glaube nicht isolierter Eigenleistung geschehen,
sondern MUurTr Anschluß eine lebendige Gemeinschaft, die Subjekt des
Glaubens sowochl die Tradition auch die je Neuheit des eils-
geschehens garantiert. Die schon genannte Rückfrage nach dem Anfang
bleibt cdieser Gestalt durchaus lebendig, insotfern sich die Heilsgemein-
schaft B-  en erst einem bestimmten Augenblick der Weltgeschichte, sondern
aller Zeit, der Wirklichkeit der Erwählung durch Gott begründet weiß. Schöpfungs-
ordnung, deren ahmen S die Frage nach dem kosmischen Anfang bt, und eils-
ordnung sind elins. Zweifellos hat die Schöpfung ihr eigenes 5e  M, ihr Seinsgrund
ıst aktis Jesus Christus Die Schöpfung ist der außere Grund des Bundes zwischen
Got und Mensch, der Bund der iInnere Grund der Schöpfung, WIe ©5 Barth formu-
lierte? Die Schöpfung hat eıne christologische Basis, clie b+ragen nach den kosmischen
Realitäten sind Lichte des Glaubens Sinnfragen, deren letzte Antwort mit der
Wahrheit Gottes gegeben ist. cCo geht das Geschaf#ene selbst die Offenbarung ein.
Wir werden sehen, WIe gerade cliese kosmischen Implikationen Ansatz jene
altung SIN  d, die Aberglauben

Die heutige Glaubenstheologie besinnt sich anıf den eschatologischen Charakter
der Glaubensbegegnung mıiıt Gott Jesus Christus. D  1e5e Auslegung entspricht nicht

ın hohem dem philosophischen Denken der Gegenwart, S1e eistet auch
bei der aufgegebenen Konfrontation des Glaubens mit den modernen Wissen-
schaften eıiınen ausgezeichneten Dienst. Davon wird noch die Rede sSemin.

Ziel der Neubesinnung 1st auch die Entfaltung der $rinitarischen Struktur des
Glaubensaktes, der sich als eine Spiegelung der Heilsgeschichte und als Antwort dar-
auf zeigt® Fs ist der zustimmende Glaube Gott und den, den gesandt hat,
Jesus (Jo 6, 29) 1Ne starke Anregung dieser Richtung bringt das
interkonfessionelle Gespräch, VOr allem muır der evangelischen Theologie Luthers Sola-
fides-Lehre hebt den Glauben als das vertrauende Einlassen auf Gott hervor,
WOoTrin die personalen FElemente cstark Geltung kommen. Die von modernen
philosophischen Erkenntnissen und VOT allem biblischen Finsichten das Wesen
des Glaubens gestutzten Bemühungen auf beiden Seiten TU  cken die bis die jungste
Zeit SO etT erscheinenden Positionen der katholischen und der evangelischen
Theologie wieder EeNSET zusammen?.
Im Lichte der Neubesinnung zei sich alte Fragen einem tieferen Sinn,
S1e sich als echte Glaubensfragen auszuwelisen vermögen:

1e rage der Gottesbeweisel®.
Ü)as Wort „Beweis“” laäßt arl einen zwingenden Schl; denken, der Gott gleich-
[ einfängt Eine solche Direktheit Bereich des Glaubens ist nirgends möglich,
weil clie einzelnen Wahrheiten immer treie Schenkung Gottes SIM  d, clie sich
der ens: vorhinein nıe sichern kann Beachten WIT aber, ZUum Wesen
des Beweises 61 die unvermittelt auftretende Erkenntnis nicht gehört,
sondern 1 Gegenteil das Beweisziel aQaus anderen vorgegebenen Einsichten schluß-
folgernd erst gEeEWOoNNEN wird, dann 1ä@+ sich auch ber den Sinn der genannten
Gottesbeweise Näheres auUSSasgecN. 1e vermitteln keineswegs eINEe unmittelbar ein-
leuchtende und logisch zwingende Evidenz, sondern weısen einen Weg iber die
bloßen Tatsachen und Gegenstände dieser Welt hinaus 1n die Transzendenz. Wie

7 Kirchliche Dogmatik 11/1, 261
Rahner, Der Dreifaltige Gott als transzendentaler Urgrund der Heilsgeschichte. In

ysterium salutis (hg. V, einer Ul. Löhrer) Il Freiburg 1967, 317—397
9 Mühlen, Die Lehre des Vaticanum über die „hierarchia veritatum.““ un die Bedeu-

fung tür den ökumenischen Dialog ThGI (1966),
Eine rientierung über den neuesten Stand dieser Frage bietet Qu. Huonder, Die
Gottesbeweise. Stuttgart 1968.

285

1. Der auf Christus und Kirdte gründende Charakter weist dem Glauben seine 
soziale Gestalt zu. Der Glaube kann nicht in isolierter Eigenleistung geschehen, 
sondern nur im Anschluß an eine lebendige Gemeinschaft, die als Subjekt des 
Glaubens sowohl die Tradition als auch die je aktuelle Neuheit des Heils­
geschehens garantiert. Die schon genannte Rückfrage nach dem Anfang 
bleibt in dieser Gestalt durchaus lebendig, insofern sich die neue Heilsgemein­
schaft nicht erst in einem bestimmten Augenblick der Weltgeschichte, sondern vor 
aller Zeit, in der Wirklichkeit der Erwählung durch Gott begründet weiß. Schöpfungs­
ordnung, in deren Rahmen es die Frage nach dem kosmischen Anfang gibt, und Heils­
ordnung sind eins. Zweifellos hat die Schöpfung ihr eigenes Sein, doch ihr Seinsgrund 
ist faktisch Jesus Christus. Die Schöpfung ist der äußere Grund des Bundes zwischen 
Gott und Mensch, der Bund der innere Grund der Schöpfung, wie es K. Barth formu­
lierte7. Die Schöpfung hat eine christologische Basis, die Fragen nach den kosmischen 
Realitäten sind im lichte des Glaubens Sinnfragen, deren letzte Antwort mit der 
Wahrheit Gottes gegeben ist. So geht das Geschaffene selbst in die Offenbarung ein. 
Wir werden sehen, wie gerade diese kosmischen Implikationen ein Ansatz für jene 
Haltung sind, die wir Aberglauben nennen. 
2. Die heutige Glaubenstheologie besinnt sich auf den eschatologischen Charakter 
der Glaubensbegegnung mit Gott in Jesus Christus. Diese Auslegung entspricht nicht 
nur in hohem Maß dem philosophischen Denken der Gegenwart, sie leistet auch 
bei der uns aufgegebenen Konfrontation des Glaubens mit den modernen Wissen­
schaften einen ausgezeichneten Dienst. Davon wird noch die Rede sein. 
3. Ziel der Neubesinnung ist auch die Entfaltung der trinitarischen Struktur des 
Glaubensaktes, der sich als eine Spiegelung der Heilsgeschichte und als Antwort dar­
auf zeigt8. Es ist der zustimmende Glaube an Gott und den, den er gesandt hat, an 
Jesus Christus (Jo 6, 29). - Eine starke Anregung in dieser Richtung bringt das 
interkonfessionelle Gespräch, vor allem mit der evangelischen Theologie. Luthers Sola­
fides-Lehre hebt den Glauben als das vertrauende Einlassen auf Gott hervor, 
worin die personalen Elemente stark zur Geltung kommen. Die von modernen 
philosophischen Erkenntnissen und vor allem biblischen Einsichten in das Wesen 
des Glaubens gestützten Bemühungen auf beiden Seiten rücken die bis in die jüngste 
Zeit so getrennt erscheinenden Positionen der katholischen und der evangelischen 
Theologie wieder enger zusammen9• 

Im lichte der Neubesinnung zeigen sich alte Fragen in einem tieferen Sinn, so daß 
sie sich als echte Glaubensfragen auszuweisen vermögen: 

1. Die Frage der Gottesbeweise10• 

Das Wort „Beweis" läßt an einen zwingenden Schluß denken, der Gott gleich­
sam einfängt. Eine solche Direktheit im Bereich des Glaubens ist nirgends möglich, 
weil die einzelnen Wahrheiten immer freie Schenkung Gottes sind, die sich 
der Mensch im vorhinein nie sichern kann. Beachten wir aber, daß zum Wesen 
des Beweises an sich die unvermittelt auftretende Erkenntnis gar nicht gehört, 
sondern im Gegenteil das Beweisziel aus anderen vorgegebenen Einsichten schluß­
folgernd erst gewonnen wird, dann läßt sich auch über den Sinn der sogenannten 
Gottesbeweise Näheres aussagen. Sie vermitteln keineswegs eine unmittelbar ein­
leuchtende und logisch zwingende Evidenz, sondern weisen einen Weg über die 
bloßen Tatsachen und Gegenstände dieser Welt hinaus in die Transzendenz. Wie 

7 Kirchliche Dogmatik III/1, 261 f. 
8 K. Rahner, Der Dreifaltige Gott als transzendentaler Urgrund der Heilsgeschichte. In: 

Mysterium salutis (hg. v. J. Feiner u. M. Löhrer) II. Freiburg 1967, 317-397. 
0 H. Mühlen, Die Lehre des Vaticanum II über die „hierarchia veritatum" und die Bedeu­

tung für den ökumenischen Dialog. In: ThGI 56 (1966), 303-335. 
10 Eine Orientierung über den neuesten Stand in dieser Frage bietet Qu. Huonder, Die 

Gottesbeweise. Stuttgart 1968. 

285 



WIr 21m Wunder können, da@ 5 als Zeichen auf einen die Welt umgrei-
fenden Freiheitsraum aufmerksam machen at, ist auch mıt den Gottes-
beweisen eın Hinweis auf eine umfassende Wirklichkeit gemeint, clie WITr als letzte
unerklärbare Vorgegebenheit, als absolut ersten Ursprung alles Cein und Werden
Gott nennen. Darum hält die atholische eologie daran test Übereinstimmung
mit - 1, ZÜ, Gott, aller Dinge Grund und Ziel, mit dem natürlichen Licht
der menschlichen Vernunft den geschaffenen ingen mı+ Sicherheit erkannt
werden kann Diese e „natürliche Gotteserkenntnis” ist noch höchst
unvollkommen, vermischt mıit den Elementen des wechselnden Weltbildes und
Gelbstverständnisses des Menschen Ohne ausdrückliche Offenbarung3 der Mensch
über eınen Gott als „Lückenbüßer“ nicht hinaus. Die Offenbarung ist schon mıitf der
Tatsache fundamental gegeben, alles durch das Wort Gottes erschaffen ist, 1  n  A  Vas
den denkerischen Nachvollzug als e  reli  giösen Erkenntnisakt erst ermöglicht. Die olle
Anerkennung Gottes wird niemals rTrein ogisch ohne willentliche Bereitschaft auf
seiten des Menschen CIZWUNSCN werden können. Da Glaube Geschenk ist, haben die
Gottesbeweise nicht die Funktion der Begründung, sondern der Reflexion ber die
Begründung des Glaubens.

Das Problem der Schöpfung (ÜUSs dem Nichts.
der der Rückfrage nach dem Anfang liegt auch die öglichkeit, Dynamik,

erden, Entwicklung der Welt ZUuU verstehen. Darin wird zugleich die Zukunft der
umfassende Horizont aller Wirklichkeit erschlossen. Die rage nach der Schöpfung
csteht 1imMmer Verbindung mıit der rage nach dem Woher und Wohin der Welt, nach
ihrer Herkunft und Zukunft Das Verständnis und Bewegung gehört mit
Ur Voraussetzung des Glaubens, dem das absolut Neue iımmertort ntgegen-
nehmen. Entwicklung ıst Fortschritt der Welt ihrem Geschaffensein durch Gott.
Mit den Fragen der ung, wiıie 61e die moderne Naturwissenschaft stellt, mu
sich darum der zeitgemäße Glaube allen Ernstes auseinandersetzen. Entwicklung
schreitet Ul Menschen fort, ommt ihm gleichsam zu sich celbst und wird erst
sinnvoll. Nur der seinem erden erkannte und dynamisch interpretierte Mensch
der Entwicklung uns „xo  A und Gileichnis Seın den immerfort chaffenden
Gott. Was bedeutet der Perspektive der Entwicklung oder Evolution überhaupt noch
Schöpfung? S1e icht als Begründung von Geschichte, Geschöpflichkeit als Grund
von Geschichtlichkeit verstanden werden? Schöpfung ist die Bedingung einer Voll-
endung der Welt durch Gott. Sie ist wıe das Vorwort ZUum endgültigen Gerichtswort
und 1n der Zusammenschau Von Anfang und Ende sinnvol111,
Um diese Ganzheit der Geschichte geht ©S ım Glauben den Gott der Schöpfung.
Der Glaube anerkennt den Eigenbereich der Welt, indem 61e alc Schöpfung
Entwicklung nimmt, wobei er icht VO einem unwissenschaftlichen Standpunkt
gehen darf, sondern ständigen Gespräch mıit den Wissenschaften Glauben
en der Welt werden muß So zeigt sich dann den Schöpfungsglauben,
tTOLZ seiner Begründung Anfang der Offenbarungsurkunden doch nich:  Pr cdie
Wahrheit 1m christlichen Bekenntnis ist, Schöpfung 1st vielmehr die Vorgeschichte des
e5s. Er en! die Überzeugung V der IW  ung des Menschen durch Gott. Das
Interesse der biblischen Schöpfungsberichte ıst nicht auf e1ıne kosmische Theorie
der Weltentstehung gerichtet, sondern auf eın religiöses Bekenntnis zZz.u dem eınen
weltüberlegenen Gott, dem Herrn des Bundes wıe der Welt. Die grandiose
Teleologie der Darstellung des Schöpfungsvorganges mündet ın die Erschaffung des
Menschen, der als Partner Gottes feierlich eingeführt wird In vollem Licht zeigt sich

11 In dieser Perspektive sehen das Problem ulsDosch, Die Gottes. Zur
Theologie der Schöpfung, Sünde und Erlösung 1im evolutiven Weltbild. München 1965;

cheffczyk, Die Welt als Schöpfung Gottes. Aschaffenburg 1968.

2806

wir beim Wunder sagen können, daß es als Zeichen auf einen die Welt umgrei­
fenden Freiheitsraum aufmerksam zu machen hat, so ist auch mit den Gottes­
beweisen ein Hinweis auf eine umfassende Wirklichkeit gemeint, die wir als letzte 
unerklärbare Vorgegebenheit, als absolut ersten Ursprung für alles Sein und Werden 
Gott nennen. Darum hält die katholische Theologie daran fest in Obereinstimmung 
mit Röm 1, 20, daß Gott, aller Dinge Grund und Ziel, mit dem natürlichen Licht 
der menschlichen Vernunft aus den geschaffenen Dingen mit Sicherheit erkannt 
werden kann. Diese sogenannte „natürliche Gotteserkenntnis" ist noch höchst 
unvollkommen, vermischt mit den Elementen des wechselnden Weltbildes und 
Selbstverständnisses des Menschen. Ohne ausdrückliche Offenbarung käme der Mensch 
über einen Gott als „Lückenbüßer" nidtt hinaus. Die Offenbarung ist schon mit der 
Tatsache fundamental gegeben, daß alles durch das Wort Gottes erschaffen ist, was 
den denkerischen Nachvollzug als religiösen Erkenntnisakt erst ermöglicht. Die volle 
Anerkennung Gottes wird niemals rein logisch ohne willentliche Bereitschaft auf 
seiten des Menschen erzwungen werden können. Da Glaube Geschenk ist, haben die 
Gottesbeweise nicht die Funktion der Begründung, sondern der Reflexion über die 
Begründung des Glaubens. 

2. Das Problem der Schöpfung aus dem Nichts. 
In der Dynamik der Rückfrage nach dem Anfang liegt auch die Möglichkeit, Dynamik, 
Werden, Entwicklung der Welt zu verstehen. Darin wird zugleich die Zukunft als der 
umfassende Horizont aller Wirklichkeit erschlossen. Die Frage nach der Schöpfung 
steht immer in Verbindung mit der Frage nach dem Woher und Wohin der Welt, nach 
ihrer Herkunft und Zukunft. Das Verständnis für Fortschritt und Bewegung gehört mit 
zur Voraussetzung des Glaubens, in dem wir das absolut Neue immerfort entgegen­
nehmen. Entwicklung ist Fortschritt der Welt in ihrem Geschaffensein durch Gott. 
Mit den Fragen der Entwicklung, wie sie die moderne Naturwissenschaft stellt, muß 
sich darum der zeitgemäße Glaube allen Ernstes auseinandersetzen. Entwicklung 
schreitet zum Menschen fort, kommt in ihm gleichsam zu sich selbst und wird so erst 
sinnvoll. Nur der in seinem Werden erkannte und dynamisch interpretierte Mensen 
der Entwicklung kann uns Bild und Gleichnis sein für den immerfort schaffenden 
Gott. Was bedeutet in der Perspektive der Entwicklung oder Evolution überhaupt noch 
Schöpfung? Muß sie nicht als Begründung von Geschichte, Geschöpflidtkeit als Grund 
von Geschichtlichkeit verstanden werden? Schöpfung ist die Bedingung einer Voll­
endung der Welt durch Gott. Sie ist wie das Vorwort zum endgültigen Gerichtswort 
und so nur in der Zusammenschau von Anfang und Ende sinnvoll11• 

Um diese Ganzheit der Geschichte geht es im Glauben an den Gott der Schöpfung. 
Der Glaube anerkennt den Eigenbereich der Welt, indem er sie als Schöpfung in 
Entwicklung nimmt, wobei er nicht von einem unwissenschaftlichen Standpunkt aus­
gehen darf, sondern im ständigen Gespräch mit den Wissenschaften zum Glauben 
inmitten der Welt werden muß. So zeigt sich dann für den Schöpfungsglauben, daß er 
trotz seiner Begründung am Anfang der Offenbarungsurkunden doch nicht die primäre 
Wahrheit im christlichen Bekenntnis ist, Schöpfung ist vielmehr die Vorgeschichte des 
Heiles. Er enthält die Oberzeugung von der Erwählung des Menschen durch Gott. Das 
Interesse der biblischen Schöpfungsberichte ist nicht auf eine kosmische Theorie von 
der Weltentstehung gerichtet, sondern auf ein religiöses Bekenntnis zu dem einen 
weltüberlegenen Gott, dem Herrn des Bundes wie der ganzen Welt. Die grandiose 
Teleologie in der Darstellung des Schöpfungsvorganges mündet in die Erschaffung des 
Menschen, der als Partner Gottes feierlich eingeführt wird. In vollem Licht zeigt sich 

11 In dieser Perspektive sehen das Problem u. a. A. Hulsbosch, Die Schöpfung Gottes. Zur 
Theologie der Schöpfung, Sünde und Erlösung im evolutiven Weltbild. München 1965; 
L. Scheffczyk, Die Welt als Schöpfung Gottes. Aschaff-enburg 1968. 

286 



die erygmatische Bedeutung des Schöpfungsberichtes erst Zusammenhang mut dem
euen JTestament: Denn Wort, durch das Gott alles erschaffen hat, ist kein anderes

der göttliche Logos, der Christus ens: geworden 1st. So bezeugen 5 VO
allem die en Johannes und Paulus Die Schöpfungsberichte sollen den Gang
der Welt Von Anfang Heilsgeschichte sehen lassen. Zum Bericht über den
Anfang ommt Neuen 1lestament die usage einer endgültigen Vollendung der
Schöpfung durch den Gottesgeist. Glaube und Naturwissenschaft wollen je auf ihre
Weise dem Menschen zu sich selbst verhelfen. Wenn der christliche Schöpfungsglaube

ernst genNnomMmMenN und nich  Pr mıiıt eINeTr mythologischen eu der Welilt VeTl-
wechselt wird, dann oibt er die kausale Erforschung und Beherrschung der Weit durch
die moderne Wissenschaft frei.

Die rage nach der historischen Relevanz der Offenbarungszeichen.
besonders charakteristisches Beispiel 15t diesem Zusammenhang cdas Wunder!?.

Es ist richtiger, jeder Untersuchung der Möglichkeit und Erkennbarkeit des
unders Se1n! heologischen Sinn den Blick ZUu bekommen. Schon das atikanum
hat hingewiesen, Jal Gott „mMut der inneren Hilfe des Geistes äußere Erweise

Offenbarung verbinden wollte,n göttliche erke, VOTLr lem Wunder und
Weissagungen” (DS Als Erwe  15€e der Oftenbarung gehören die Zeichen und
er ın die Offenbarungsgeschichte, auf die WITF, weil icht celbst unmittelbare
ugen der Tatsachen und Ereignisse, durch erichte, durch literarische oder mündliche
Überlieferung geführt werden. Da WIT deshalb methodisch icht mıit Wundern,
sondern mıiıt Wunderberichten A haben, 15t die Wunderfrage VOTLI allem eine
geschichtswissenschaftliche, nicht eine naturwissenschaftliche Grenzfrage der Theologie.
Die biblischen Wunderberichte zeigen ihrer literarischen Eigenart, S1€e erygma-
tisch orjentiert SIM  d, mıiıt dem Empfänger der Botschaft etwas vorhaben, xisten-

orientieren, auf die Herrschaft (sottes aufmerksam machen wollen. Inhalt
SIN nich:  vr Treımin sachhaft neutrale Jaten, Von denen Zuge ei1ner istorischen eportage
berichtet WIT  d, sondern Zeichen Gottes, die nach den Gesetzen der Zeichenerklärung
zZzu deuten cind. Gie geben Vom unberechenbaren Handeln Gottes, Voan ceiner Freiheit
und Souveränität EUgNIS. Während die Naturwissenschaft VO einem methodologi-
schen Determinismus ausgeht, nach dem die gesamte eltwirklichkeit grundsätzlich
erklärbar ist und verfügbar gemacht werden kann, geht die eologie von der Vor-
aussetzung dQUu>S, alles Frklärbare VÜüÜ einem Freiheitsraum des absoluten eheim-

Gottes umgriffen wird, A  > dem die Dinge kommen und dem 661e bleiben.
er sind Zeichen dieser vorgängıgen Freiheit Gottes Gije csind darum icht als
urchbrechung bzw. Verletzung der Na:  g und ihrer Gesetze einem negatıven
GSinn betrachten, sondern positiv als inweise auf die Welt alc etzung Gottes. Im
Schöpfungsglauben wurzelt nich!  . die Anerkennung der Autonomie der hren eigenen
Seinsgesetzen gehorchenden Weltwirklichkeit, sondern auch die Anerkennung des Wun-
ers 1n seiner Möglichkeit und Sinn Im Blick auf e1INe noch ausstehende
Zukunft sind Wunder Signale des Kommenden, Vor-Zeichen inmitten Entwick-
lung, die sich auch für den Naturwissenschaftler noch nicht restlos überschauen läßt
Wir können nach diesen Überlegungen die „Zeitbedingtheit“ des Glaubens etiwa
charakterisieren: Sie liegt 1n seilıner ausgreifenden Dynamik, die ihn offenhält nach der
Geite des Anfanges WIe nach der des Fortganges, der ewegung und Evolution
Wir möchten Sagen ; Das Eigentümliche des Glaubens heute liegt B-  ga zuletzt neben

In ‚8‘  iner treffenden Formulierung nennt Dolch „das Wunder eın Signal öttlichen
Wirkens“, ..  s Wahrheit und Zeu IS (hg von aus und Läpple) Düssel orf 1964,
Art. Wunder, Desglei begegnet der Gedanke in exegetischen Abhandlungenhema;: vgl Lantzen-Deis Fr., Die Wunder Jesu. in Theologie Philosophie Ä
(1968),

7

die kerygmatische Bedeutung des Schöpfungsberichtes erst im Zusammenhang mit dem 
Neuen Testament: Denn das Wort, durch das Gott alles erschaffen hat, ist kein anderes 
als der göttliche Logos, der in Christus Mensch geworden ist. So bezeugen es vor 
allem die Schriften von Johannes und Paulus. Die Schöpfungsberichte sollen den Gang 
der Welt von Anfang an als Heilsgeschichte sehen lassen. Zum Bericht über den 
Anfang kommt im Neuen Testament die Zusage einer endgültigen Vollendung der 
Schöpfung durch den Gottesgeist. Glaube und Naturwissenschaft wollen je auf ihre 
Weise dem Menschen zu sich selbst verhelfen. Wenn der christliche Schöpfungsglaube 
ganz ernst genommen und nicht mit einer mythologischen Deutung der Welt ver­
wechselt wird, dann gibt er die kausale Erforschung und Beherrschung der Welt durch 
die moderne Wissenschaft frei. 

3. Die Frage nach der historischen Relevanz der Offenbarungszeichen. 

Ein besonders charakteristisches Beispiel ist in diesem Zusammenhang das Wunder12• 

Es ist richtiger, vor jeder Untersuchung der Möglichkeit und Erkennbarkeit dt.s 
Wunders seinen theologischen Sinn in den Blick zu bekommen. Schon das I. Vatikanum 
hat hingewiesen, daß Gott „mit der inneren Hilfe des HI. Geistes äußere Erweise 
seiner Offenbarung verbinden wollte, nämlich göttliche Werke, vor allem Wunder und 
Weissagungen" (DS 3009}. Als Erweise der Offenbarung gehören die Zeichen und 
Wunder in die Offenbarungsgeschichte, auf die wir, weil nicht selbst unmittelbare 
Zeugen der Tatsachen und Ereignisse, durch Berichte, durch literarische oder mündliche 
Oberlieferung geführt werden. Da wir es deshalb methodisch nicht mit Wundern, 
sondern mit Wunderberichten zu tun haben, ist die Wunderfrage vor allem eine 
geschichtswissenschaftliche, nicht eine naturwissenschaftliche Grenzfrage der Theologie. 
Die biblischen Wunderberichte zeigen in ihrer literarischen Eigenart, daß sie kerygma­
tisch orientiert sind, mit dem Empfänger der Botschaft etwas vorhaben, ihn existen­
tiell orientieren, auf die Herrschaft Gottes aufmerksam machen wollen. Ihr Inhalt 
sind nicht rein sachhaft neutrale Taten, von denen im Zuge einer historischen Reportage 
berichtet wird, sondern Zeichen Gottes, die nach den Gesetzen der Zeichenerklärung 
zu deuten sind. Sie geben vom unberechenbaren Handeln Gottes, von seiner Freiheit 
und Souveränität Zeugnis. Während die Naturwissenschaft von einem methodologi­
schen Determinismus ausgeht, nach dem die gesamte Weltwirklichkeit grundsätzlich 
erklärbar ist und so verfügbar gemacht werden kann, geht die Theologie von der Vor­
aussetzung aus, daß alles Erklärbare von einem Freiheitsraum des absoluten Geheim­
nisses Gottes umgriffen wird, aus dem die Dinge kommen und in dem sie bleiben. 
Wunder sind Zeichen dieser vorgängigen Freiheit Gottes. Sie sind darum nicht als 
Durchbrechung bzw. Verletzung der Natur und ihrer Gesetze in einem negativen 
Sinn zu betrachten, sondern positiv als Hinweise auf die Welt als Setzung Gottes. Im 
Schöpfungsglauben wurzelt nicht nur die Anerkennung der Autonomie der ihren eigenen 
Seinsgesetzen gehorchenden Weltwirklichkeit, sondern auch die Anerkennung des Wun­
ders in seiner Möglichkeit und seinem Sinn. Im Blick auf eine noch ausstehende 
Zukunft sind Wunder Signale des Kommenden, Vor-Zeichen inmitten einer Entwick­
lung, die sich auch für den Naturwissenschaftler noch nicht restlos überschauen läßt. 

Wir können nach diesen Oberlegungen die „Zeitbedingtheit" des Glaubens etwa so 
charakterisieren: Sie liegt in seiner ausgreifenden Dynamik, die ihn offenhält nach der 
Seite des Anfanges wie nach der des Fortganges, der Bewegung und Evolution hin. 
Wir möchten sagen: Das Eigentümliche des Glaubens heute liegt nicht zuletzt - neben 

12 In einer treffenden Formulierung nennt H. Dolch „das Wunder ein Signal göttlichen 
Wirkens", in: Wahrheit und Zeugnis (hg. von M. Sdunaus und A. Läpple). Düsseldorf 1964, 
Art. Wunder, 854-859. Desgleichen begegnet der Gedanke in exegetischen Abhandlungen 
zum Thema; vgl. Lantzen-Deis Fr., Die Wunder Jesu. In: Theologie und Philosophie 43 
(1968), 392-402. 

287 



den anderen schon erwähnten Kriterien seiner Dialogbereitschaft mi+t den Wissen-
schaften sich dami:  en auch inner' der Glaubensgegenstände ede Starre l  Oosen  ..
muß, liegt auf der Hand Sakramente eiIw. onnen  .. nicht mehr änger als „Gnaden-
pakete” dienen, sondern sind Weisen der Begegnung und Teilnahme mıit dem
Christus Mensch gewordenen ott, und S gerade diesem seinem Geworden-
und Nahegekommensein, Zeichen der egenw. und Mächtigkeit des Göttlichen und
zugleich des zZzu Gott erhöhten enschen. Von len Glaubenswahrheiten läßt cich
dieser Perspektive Sagen, laß S1e Offenbarungen SIN  d, die den Blick durch die Welt
gleich deren Unwandlung Welt es und der Menschen einem personalen
der Dinge auf den personalen Gott und die zZu seinem Partner erhobenen enschen
freigeben Der Glaube ist der Durchbruch durch die unpersönliche Sach-Welt und ZU-
KonneXx, dem Freiheit, Entscheidung, eit Sinnraum Fortschritt und
Geschichte gibt Glaube, der Berge versetzen kann. Der Umwandlungsprozeß des
Glaubens, durch den Welt auf das Wirken eines personalen Gottes und auf die
Vollendung durch bezogen WI  d, durch den die inkarnatorische Ordnung Gott

Welt Z Leuchten kommt, ıst mehr eın bloßes Annehmen .' Wahrheiten;
nicht nUur ein Rezipieren, sondern eın produktiver Vorgang auf dem Weg die Sinn-
mitte des Lebens Glaube 1st Erstehenlassen jener Wirklichkeit, die VO Gott
gegründet ist, eine Freigabe jenes Raumes, dem Begegnung und eın Zugehen auf-
einander überhaupt erst möglich ist. Glaube wird einem ahrhaft kosmischen
reignis wird die gesamte eltwirklichkeit ansparent auf das T hem.
„Gott und Mensch“ hin, verwandelt Heilsgeschehen, das einem Anfang
unumkehrbar einem Ende zuwächst, wird personalisiert und vergeistigt. Die Aus-
cksformen des Glaubens, Riten und Zeichen, Wort und Bild, haben darum aıch
celbst kosmische Bedeutung: Sie beziehen die Welt allen ihren Flementen 15 -
drückli mit ein, wiıe sich dies etwa Blick auf die Sakramente verdeutlichep läßt

Der Aberglaube im Gegensatz Glauben
seiner kosmischen Weite der Glaube aber auch 1ns  — Gegenteil verkehrt werden.

Gerade das universale Gesamt der Schöpfung, das Glauben erschlossen wird,
weicht einer partikulären Wirklichkeitsdeutung, Gtelle des Glaubens Frıitt alc SPIN
Zerrbild der Aberglaube. ist wesentlichen eiINe Entpersönlichung der Welt, VO
Freiheit, Geschichte, Zukunft durch die Vorstellung magisch wirkenden, ano0!

Mächten umgedeutet werden. Aberglaube ıst Haltung nach eine Ver-
ung der Wirklichkeit Gegensatz Glauben, der sich die Wahrheit
offenhält; eine Unterdrückung des SaANZCN Funktionszusammenhanges der Dinge
und enschen, ährend der Glaube die Realitäten bejaht und 612 ihrer Positivität
annımmt. Isolierung steht gCcn Totalität. Aberglauben sorgt der Mensch

seine gefährdete, unsichere, hilflose Existenz und bezieht seine Umgebung 11-
soferne eın, als sie braucht zu cseiner Selbstsicherung Seine Beziehungen (G‚OÖtt-
lichen, erweltlichen, Transempirischen sind eiıne Reaktion auf die eigene Existenz-
angst. Aus ihrer verzerrenden Perspektive werden cCie er und Vorstellungen ent-
worfen, die Gtelle e1nes von sich her erschlossenen Gottes der Offenbarung eten
und die auch noch auf die Umwelt bfärben.
Aberglaube als Verkehrung des Glaubens ist etwas wesentlich anderes als Unglaube.
B esem handelt sich eiıne radikale Umdeutung des Wahrheitsanspruches, wIie

der Welt und Fxistenz ergeht, dem der „Ungläubige” auf e1Ne ihm eigene We:  15@e
gerecht werden versucht!3, mmer bleibt dabei dem totalen und ganzen

Metz, Art. nglaube IL., LIhK?* we1ls! darauf hin, daß „DIS heute
keine eologie des Unglaubens” gibt. „  ie sich bezeugende Verborgenheit und
Ortlosigkeit dieses Phänomens im +heol. Bewußtsein“” ist Parallele stellen mit
der Aıfuation des Aberglaubens, der ebenso Il als ein „Fall“ von Sünde und zuwenig in
seinem Verhältnis und vVon diesem her gesehen wird

S

den anderen schon erwähnten Kriterien - in seiner Dialogbereitsdtaft mit den Wissen­
schaften. Daß sich damit audt innerhalb der Glaubensgegenstände jede Starre lösen 
muß, liegt auf der Hand. Sakramente etwa können nicht mehr länger als „Gnaden­
pakete" dienen, sondern sind Weisen der Begegnung und Teilnahme mit dem in 
Christus Mensch gewordenen Gott, und zwar gerade in diesem seinem Geworden­
und Nahegekommensein, Zeidten der Gegenwart und Mächtigkeit des Göttlidten und 
zugleich des zu Gott erhöhten Menschen. Von allen Glaubenswahrheiten läßt sich in 
dieser Perspektive sagen, daß sie Offenbarungen sind, die den Blick durch die Welt 
gleich deren Unwandlung zur Welt Gottes und der Menschen in einem personalen 
der Dinge auf den personalen Gott und die zu seinem Partner erhobenen Menschen 
freigeben. Der Glaube ist der Durchbruch durch die unpersönliche Sach-Welt und zu­
Konnex, in dem es Freiheit, Entscheidung, Zeit als Sinnraum für Fortschritt und 
Geschichte gibt: ein Glaube, der Berge versetzen kann. Der Umwandlungsprozeß des 
Glaubens, durch den Welt auf das Wirken eines personalen Gottes und auf die 
Vollendung durch ihn bezogen wird, durch den die inkarnatorische Ordnung - Gott 
in Welt - zum Leuchten kommt, ist mehr als ein bloßes Annehmen von Wahrheiten; 
nicht nur ein Rezipieren, sondern ein produktiver Vorgang auf dem Weg in die Sinn­
mitte des Lebens. Glaube ist ein Erstehenlassen jener Wirklichkeit, die von Gott 
gegründet ist, eine Freigabe jenes Raumes, in dem Begegnung und ein Zugehen auf­
einander überhaupt erst möglich ist. Glaube wird so zu einem wahrhaft kosmischen 
Ereignis: Durch ihn wird die gesamte Weltwirklichkeit transparent auf das Thema 
„Gott und Mensch" hin, verwandelt in ein Heilsgeschehen, das aus einem Anfang 
unumkehrbar einem Ende zuwächst, wird personalisiert und vergeistigt. Die Aus­
drucksformen des Glaubens, Riten und Zeichen, Wort und Bild, haben darum auch 
selbst kosmische Bedeutung: Sie beziehen die Welt in allen ihren Elementen aus­
drücklich mit ein, wie sich dies etwa im Blick auf die Sakramente verdeutlichen läßt. 

m. Der Aberglaube im Gegensatz zum Glauben 
In seiner kosmischen Weite kann der Glaube aber auch ins Gegenteil verkehrt werden. 
Gerade das universale Gesamt der Schöpfung, das im Glauben erschlossen wird, 
weicht einer partikulären Wirklichkeitsdeutung. An Stelle des Glaubens tritt als sein 
Zerrbild der_ Aberglaube. Er ist im wesentlichen eine Entpersönlichung der Welt, wo 
Freiheit, Geschichte, Zukunft durch die Vorstellung von magisch wirkenden, anony­
men Mächten umgedeutet werden. Aberglaube ist seiner Haltung nach eine Ver­
fälschung der Wirklichkeit im Gegensatz zum Glauben, der sich für die W ahr}:teit 
offenhält; eine Unterdrückung des ganzen Funktionszusammenhanges der Dinge 
und Menschen, während der Glaube die Realitäten bejaht und sie in ihrer Positivität 
annimmt. Isolierung steht gegen Totalität. Im Aberglauben sorgt der Mensch 
für seine gefährdete, unsichere, hilflose Existenz und bezieht seine Umgebung nur in­
sofeme ein, als er sie braucht zu seiner Selbstsicherung. Seine Beziehungen zum Gött­
lichen, überweltlichen, Transempirischen sind eine Reaktion auf die eigene Existenz­
angst. Aus ihrer verzerrenden Perspektive werden die Bilder und Vorstellungen ent­
worfen, die an Stelle eines von sich her erschlossenen Gottes der Offenbarung treten 
und die auch noch auf die Umwelt abfärben. 
Aberglaube als Verkehrung des Glaubens ist etwas wesentlich anderes als Unglaube. 
Bei diesem handelt es sich um eine radikale Umdeutung des Wahrheitsanspruches, wie 
er aus der Welt und Existenz ergeht, dem der „Ungläubige" auf eine ihm eigene Weise 
gerecht zu werden versucht13• Immerhin bleibt er dabei dem totalen und ganzen 

13 T. B. Metz, Art. Unglaube II., im L ThK1 X. 496-499 weist darauf hin, daß es „bis heute 
keine Theologie des Unglaubens" gibt. ,,Die darin sich bezeugende Verborgenheit und 
Ortlosigkeit dieses Phänomens im .theol. Bewußtsein" (496) ist in Parallele zu stellen mit 
der Situation des Aberglaubens, der ebenso nur als ein „Fall" von Sünde und zuwenig in 
seinem Verhältnis zum Glauben und von diesem her gesehen wird. 

288 



Wirklichkeitsbezug gegenüber offen. Das läßt SI! verdeutlichen, JjJenn eine
sonders markante Gestalt des Unglaubens herausgreifen: den Materialismus. Auch
ewe: die Rückfrage nach Anfang und Grund, US dem les wächst. Wir entdeckten

einen Wesenszug des aubens und stellten dies alsc die INNeTEe Relation Z
Absoluten dar. Dem aterialismus enthüllt sich dieses absolute Prinzip als die
Materie. Dadurch ist alles Geschehen D Kreisen sich selbst, wWwas ZUr der
Ewigkeit der Materie Die eigentliche materialistische Anschauung Horizont
des Unglaubens besteht sich e1ns wıssen mit dem rgrund, dem Entwick-
lungstendenzen nach verschiedenen ichtungen des Se innewohnen, denen -

Vollzug zwangshaft und notwendig folgen hat. Das Weltbild ist geschlossen,
Sinne Vomn endlich und verschlossen. Über den eigenen Selbstvollzug hinaus ist jedes
andere Geschehen Sinnlos.
Hier 1st das entscheidende Wort der Offenbarung ber das Christus, über die
Existenz des Universums mıiıt dem Ziel einem der Welt übergeordneten Raum
förmlich das Gericht ber die Deutung der Materie alc des Absoluten, WwIie G1E
Materialismus aller Schattierungen begegnet Es besagt: Auch clie Mater:e hat ihren
Wesensgrund einer umgreifenden, personalen Existenz, göttlichen Logos?*,
Von dort her ommt ihr überhaupt erst die Logoshaftigkeit, die rationale, mit
der ernunft erkennbare ZU, CGerufensein 121e ahrheit Jede andere
Begründung der Wirklichkeit mufß notwendig einen falschen Messianismus ab-
gleiten. Denn wiıe die AÄussagen der Bibel e21ne rein kosmologischen Spekulationen
sSein wollen, sondern aufgenommen sind das Erlösungsgeheimnis, So sind auch die
kosmologischen Aussagen der wesentlich unchristlichen, nicht auf Christus gesetzten
Systeme, etztlich und notwendig Erlösungsmythen. So gesehen, erhalten die IMess1i1an!-
schen Anwandlungen des politischen Materialismus eiIne geradezu theologische Be-
deutung, wenn WITr auch zZzu celten nach der ge:  amen uUrze| dieser Phänomene
fragen. Jede VvVon der Welt her gegebene und auf cie Grenzen der Welt ein-
geschränkte Antwort reicht die allumfassende Trage nicht aus, Die Finheit VvVon
Kosmos und Heilsordnung ermöglicht, die Grundfrage existentiell zZz.u stellen, s1e
gleichsam Lebensinhalt machen. Glaube und Unglaube kommen wiıie
5]e ese Fragen stellen, teilweise überein. In Gegenüberstellung Totalitäts-
anspruch des Materialismus oder des Unglaubens allgemeinen ist der Aberglaube
EW subjektiv auf 1e xistenzfragen konzentriert, hat aber 61 211e Tendenz,
der rage nach dem Ganzen zu entsprechen. Andererseits 1s6t wieder zuzugeben,
sich Materialismus, WIeEe Alltag, der Verfallenheit 411 die Welt und deren
Genufß begegnet, nicht L1 Spuren, sondern echte Formen des Aberglaubens begegnen
können. Fine Unterscheidung zwischen den en Grundhaltungen wird nicht ımmer
leicht möglich sein, allem lange nicht, als das Wesen des Unglaubens WIEe des
Aberglaubens nicht ber clie herkömmliche kasuyistische Beschreibung hinaus geführt
WIT'!  s  d15
Zur Kennzeichnung des Aberglaubens halten WIT fest: Es handelt sich bei
R1Nne Verkehrung des Glaubens WIe auch des Unglaubens, sofern diese ihrer reinen

Die istologische asis der Weltordnung „alles durch und auf Ihn hil'l.” Kol 1, 16)
„relativiert” jede innerweltliche Absolutsetzung. Vegl. illing, eist und aterie

biblischer Sicht Stuttgart 1967.
Darstellungen des Aberglaubens, die ihn ausdrücklich seinem Mißverhältnis ZU Glauv-
ben 1 eschreiben suchen: Burti, Glaube und Aberglaube. In ThZ 12 (1956) 256—236;

Bauer, Horoskop 'alisman. Die Mächte des Aber laubens die acht des
Glaubens. :gar! 1963: Klappenburg, Aberglau e, Sacramentum Mundi
(hg. V, Rahner ul, a.} Freiburg 1967, 15—19. Wie weit berglaube und Magie
der Gegensatzhaltung N Glauben zusammengehören, 1st  B eine andere Frage. Sicher
ind S1e nicht einfach miteinander entis Hierzenber

Beitrag ZUTX Entmagisierung des Christentums. Düsseldorf 1969
SECr, Der magische Rest‚

19 28  O  x

Wirklichkeitsbezug gegenüber offen. Das läßt sich verdeutlichen, wenn wir eine be­
sonders markante Gestalt des Unglaubens herausgreifen: den Materialismus. Auch ihn 
bewegt die Rückfrage nach Anfang und Grund, aus dem alles wächst. Wir entdeckten 
darin einen Wesenszug des Glaubens und stellten dies als die innere Relation zum 
Absoluten dar. Dem Materialismus enthüllt sich dieses erste absolute Prinzip als die 
Materie. Dadurch ist alles Geschehen ein Kreisen in sich selbst, was zur Annahme der 
Ewigkeit der Materie führt. Die eigentliche materialistische Anschauung im Horizont 
des Unglaubens besteht darin, sich eins zu wissen mit dem Urgrund, dem Entwick­
lungstendenzen nach verschiedenen Richtungen des Seins hin innewohnen, denen es 
im Vollzug zwangshaft und notwendig zu folgen hat. Das Weltbild ist geschlossen, im 
Sinne von endlich und verschlossen. Ober den eigenen Selbstvollzug hinaus ist jedes 
andere Geschehen sinnlos. 
Hier ist das entscheidende Wort der Offenbarung über das All in Christus, über die 
Existenz des Universums - mit dem Ziel in einem der Welt übergeordneten Raum-, 
förmlich das Gericht über die Deutung der Materie als des Absoluten, wie sie uns im 
Materialismus aller Schattierungen begegnet. Es besagt: Auch die Materie hat ihren 
Wesensgrund in einer umgreifenden, personalen Existenz, im göttlichen Logos14• 

Von dort her kommt ihr überhaupt erst die Logoshafögkeit, d. h. die rationale, mit 
der Vernunft erkennbare Struktur zu, ihr Gerufensein in die Wahrheit. Jede andere 
Begründung der Wirklichkeit muß notwendig in einen falschen Messianismus ab­
gleiten. Denn wie die Aussagen der Bibel keine rein kosmologischen Spekulationen 
sein wollen, sondern aufgenommen sind in das Erlösungsgeheimnis, so sind auch die 
kosmologischen Aussagen der wesentlich unchristlichen, nicht auf Christus gesetzten 
Systeme, letztlich und notwendig Erlösungsmythen. So gesehen, erhalten die messiani­
schen Anwandlungen des politischen Materialismus eine geradezu theologische Be­
deutung, wenn wir auch zu selten nach der gemeinsamen Wurzel dieser Phänomene 
fragen. Jede nur von der Welt her gegebene und auf die Grenzen der Welt ein­
geschränkte Antwort reicht für die allumfassende Frage nicht aus. Die Einheit von 
Kosmos und Heilsordnung ermöglicht, die Grundfrage existentiell zu stellen, sie 
gleichsam zum Lebensinhalt zu machen. Glaube und Unglaube kommen im Ernst, wie 
sie diese Fragen stellen, teilweise überein. In Gegenüberstellung zum Totalitäts­
anspruch des Materialismus oder des Unglaubens im allgemeinen ist der Aberglaube 
zwar subjektiv auf die Existenzfragen konzentriert, hat aber aus sich keine Tendenz, 
der Frage nach dem Ganzen zu entsprechen. Andererseits ist wieder zuzugeben, daß 
sich im Materialismus, wie er uns im Alltag, in der Verfallenheit an die Welt und deren 
Genuß begegnet, nicht nur Spuren, sondern echte Formen des Aberglaubens begegnen 
können. Eine Unterscheidung zwischen den beiden Grundhaltungen wird nicht immer 
leicht möglich sein, vor allem so lange nicht, als das Wesen des Unglaubens wie des 
Aberglaubens nicht über die herkömmliche kasuistische Beschreibung hinaus geführt 
wird15• 

Zur Kennzeichnung des Aberglaubens halten wir fest: Es handelt sich bei ihm um 
eine Verkehrung des Glaubens wie auch des Unglaubens, sofern diese in ihrer reinen 

14 Die christologisme Basis der Welto11dnung - ,,alles durm Ihn und auf Ihn hin11 (Kol 1, 16) 
- ,,relativiert11 jede innerweltlime Absolutsetzung. Vgl. 0. Sdiilling, Geist und Materie in 
biblismer Sicht. Stuttgart 1967. 

15 Darstellungen des Aberglaubens, die ihn ausdrücklich in seinem Mißverhältnis zum Glau­
ben zu beschreiben ,suchen: F. Buri, Glaube und Aberglaube. In: ThZ 12 (1956) 256-236i 
P. Bauer, Horoskop und Talisman. Die Mächte des Aberglaubens und die Macht des 
Glaubens. Stuttgart 1963; B. Klappenburg, Art. Aberglaube. In: Sacramentum Mundi 
(hg. v. K. Rahner u. a.) I. Freiburg 1967, 15-19. Wie weit Aberglaube und Magie in 
der Gegensatzhaltung zum Glauben zusammengehören, ist eine andere Frage. Sicher 
sind sie nicht einfach miteinander identisch. Vgl. G. Hierzenberger, Der magische Rest, 
Ein Beitrag zur Entmagisierung des Christentums. Düsseldorf 1969. · 

19 289 



Form B werden. Denn während diese beiden eiın möglichst unverkürztes
Verhältnis ZUT: Wirklichkeit bejahen und unter allen Umständen realisieren wollen,
sprengt sich der Aberglaube au$s der totalen Wirklichkeit eın Teilstück heraus un
erhebt einem Heilsbereich, 1N  ®  des das andere verurteilt und verwirtt. Wir be-
finden 1er nicht über die Sittlichkeit dieses Verhaltens, vielmehr geht uns

Prinzipien einer Haltung, die sich als „Vorbehalt das Ganze“” estimmen alt
DDarin sehen WIT das Wesen des Aberglaubens. Es fragt sich reilich, ob sich diese
Haltung konsequent durchführen läßt, Ja ob überhaupt 1ne kompromiflos gelebte
Einstellung, G1 ZUuU (‚anzen oder einem Teil der Wahrheit des 5eins, oibt
Erlebt icht jeder sich selbst, wıe VO  —j der Übermächtigkeit des jeweils 1m
Vordergrund Stehenden (der „Tagesberühmtheiten”‘) gepackt 1st und den „Blick Für
das Ganze“” leicht verliert?
50 ist auch die konkrete Gestalt des Aberglaubens „zeitbedingt“ wıe die des
Glaubens, 1Ur 1ın verkehrter Ordnung Mit Recht verweist I3a  - darauf, daß Für den
Aberglauben nicht einmal ıne festumrissene und sprachlich befriedigende Wort-
deutung vorliegt. Er wird csehr allgemein als alscher Glaube bzw. Afterglaube C 1 -

klärt!16. Ihm liegen nach den herkömmlichen Beschreibungen sowohl unrichtige religiöse
Vorstellungen als auch verkehrte religiöse Akte zugrunde. Zur außeren Gottesvereh-
Mung mıit en Formen eines abwegigen Kultes kommen die Versuche, über das Schick-
cal acht gewinnen 1ın den verschiedenen Variationen der Wahrsagerei, Zauberei
und des Geisterglaubens bis hin den mehr oder weniger harmlosen Spielereien
mıiıt Talisman und Maskottchen. Sie 1 einzelnen aufzuzählen, ist icht NSEeTEC Aufgabe,
da hier prinzipielle Überlegungen ZULTC Haltung des Glaubens bzw. Aberglaubens
geht. Kosmische Elemente 1m Glauben werden ZUuU Anlaß oder wenigstens Zu Ansatz
Für den Aberglauben. „KOSmiscC steht hier als Inbegriff Für das Welthafte, das sowohl!
die Haltung als auch den Inhalt des Glaubens mitbestimmt: Der Mensch als eın Stück
Natur, als „Sein-in-der-Welt“, die konkreten Zeichen des Glaubens 1 Kult und
Gesellschaftsleben, VOorT allem auch Formen der Volksfrömmigkeit, mıit einem Wort der
Prozeß@ der Heilsgeschichte nmitten der Welt Überall werden Vorgänge un lat-
sachen sichtbar, die für die sinnfällige Auslegung zahlreiche und grundverschiedene
Möglichkeiten zulassen. CG‚anz allgemein gesprochen, annn aber LUr jene Auslegung
adäquat se1in, die VvVon der unbegrenzten Offenheit des Glaubens ebt Ein Vorbehalt

das GGanze ann dem Glauben nicht gemäß SCe1N. Gerade darin aber liegt das
phänomenale Wesen des Aberglaubens.
Es äßt sich unschwer zeigen, wıe der Aberglaube LUr einer Teilansicht gegenüber auf-
geschlossen ist, VO Ganzen absieht und die vordergründige Wirklichkeit VeTl-

FAllt Die Welt verliert 1  e’  hre Iransparenz, durch die S1e gerade ZUTLXC Welt eines persön-
lichen Gottes wird; S1e 1st nicht mehr Spiegelung e1INes Heilsplanes, sondern Ver-
düsterung des eigenen Schicksals Die oben angezeigte Entpersönlichung ist heute 1
Zeitalter des Personalismus? ıne tragische Fehlleistung, die 1 alschen erhältnis
ZU!T Wirklichkeit wurzelt. Wohl ware ür 1ne Analyse darauf
achten, daß der Glaube cselbst immertfort ine Gegenbewegung ist die Tendenzen
der Verbergung des Ganzen und der Unwahrheit. Seine eigene Ungeschlossenheit
bzw. Vorläufigkeit bedeutet für abergläubische Bestrebungen einen willkommenen
Spielraum. Darum kann 1Ur die Betonung der eschatologischen, auf Vollendung hin
angelegten Gestalt des Glaubens, wıe die positıve Ausdeutung seiner Fraglichkeit
eın wirksames Gegengewicht die auflösenden Kräfte des Aberglaubens sSe1IN.
Aus der Gegenüberstellung des Glaubens mıt seiner zukunftsoffenen Weite und des
Aberglaubens ın seinem Unverständnis für die Zukunft des CGanzen geht auch hervor,
wıe sehr Aberglaube 1 Grunde unchristlich ist, wWwWas wieder nicht ıne sittliche Be-

Ph Schmidt, Art. Aberglaube. In „Wahrheit und Zeugnis”, C118 11— 14
17 on Oppen, Das personale Zeitalter. Stuttgart  2  s 1964

290

Form genommen werden. Denn während diese beiden ein möglichst unverkürztes 
Verhältnis zur Wirklichkeit bejahen und unter allen Umständen realisieren wollen, 
sprengt sich der Aberglaube aus der totalen Wirklichkeit ein Teilstück heraus und 
erhebt es zu einem Heilsbereich, indes er das andere verurteilt und verwirft. Wir be­
finden hier nicht über die Sittlichkeit dieses Verhaltens, vielmehr geht es uns um 
Prinzipien einer Haltung, die sich als „Vorbehalt gegen das Ganze" bestimmen läßt. 
Darin sehen wir das Wesen des Aberglaubens. Es fragt sich freilich, ob sich diese 
Haltung konsequent durchführen läßt, ja ob es überhaupt eine kompromißlos gelebte 
Einstellung, sei es zum Ganzen oder zu einem Teil der Wahrheit des Seins, gibt. 
Erlebt es nicht jeder an sich selbst, wie er von der Obermächtigkeit des jeweils im 
Vordergrund Stehenden (der „Tagesberühmtheiten") gepackt ist und den „Blick für 
das Ganze" so leicht verliert? 
So ist auch die konkrete Gestalt des Aberglaubens „zeitbedingt" wie die des 
Glaubens, nur in verkehrter Ordnung. Mit Recht verweist man darauf, daß für den 
Aberglauben nicht einmal eine festumrissene und sprachlich befriedigende Wort­
deutung vorliegt. Er wird sehr allgemein als falscher Glaube bzw. Afterglaube er­
klärt16. Ihm liegen nach den herkömmlichen Beschreibungen sowohl unrichtige religiöse 
Vorstellungen als auch verkehrte religiöse Akte zugrunde. Zur äußeren Gottesvereh­
rung mit ailen Formen eines abwegigen Kultes kommen die Versuche, über das Schick­
sal Macht zu gewinnen in den verschiedenen Variationen der Wahrsagerei, Zauberei 
und des Geisterglaubens bis hin zu den mehr oder weniger harmlosen Spielereien 
mit Talisman und Maskottchen. Sie im einzelnen aufzuzählen, ist nicht unsere Aufgabe, 
da es hier um prinzipielle Überlegungen zur Haltung des Glaubens bzw. Aberglaubens 
geht. Kosmisd1e Elemente im Glauben werden zum Anlaß oder wenigstens zum Ansatz 
für den Aberglauben. ,,Kosmisch" steht hier als Inbegriff für das Welthafte, das sowohl 
die Haltung als auch den Inhalt des Glaubens mitbestimmt: Der Mensch als ein Stück 
Natur, als „Sein-in-der-Welt", die konkreten Zeichen des Glaubens im Kult und 
Gesellschaftsleben, vor allem auch Formen der Volksfrömmigkeit, mit einem Wort der 
Prozeß der Heilsgeschichte inmitten der Welt. überall werden Vorgänge und Tat­
sachen sichtbar, die für die sinnfällige Auslegung zahlreiche und grundverschiedene 
Möglichkeiten zulassen. Ganz allgemein gesprochen, kann aber nur jene Auslegung 
adäquat sein, die von der unbegrenzten Offenheit des Glaubens lebt. Ein Vorbehalt 
gegen das Ganze kann dem Glauben nicht gemäß sein. Gerade darin aber liegt das 
phänomenale Wesen des Aberglaubens. 
Es läßt sich unschwer zeigen, wie der Aberglaube nur einer Teilansicht gegenüber auf­
geschlossen ist, vom Ganzen absieht und so an die vordergründige Wirklichkeit ver­
fällt. Die Welt verliert ihre Transparenz, durch die sie gerade zur Welt eines persön­
lichen Gottes wird; sie ist nicht mehr Spiegelung eines Heilsplanes, sondern Ver­
düsterung des eigenen Schicksals. Die oben angezeigte Entpersönlichung ist heute im 
Zeitalter des Personalismus11 eine tragische Fehlleistung, die im falschen Verhältnis 
zur ganzen Wirklichkeit wurzelt. Wohl wäre für eine genauere Analyse darauf zu 
achten, daß der Glaube selbst immerfort eine Gegenbewegung ist gegen die Tendenzen 
der Verbergung des Ganzen und der Unwahrheit. Seine eigene Ungeschlossenheit 
bzw. Vorläufigkeit bedeutet für abergläubische Bestrebungen einen willkommenen 
Spielraum. Darum kann nur die Betonung der eschatologischen, auf Vollendung hin 
angelegten Gestalt des Glaubens, wie die positive Ausdeutung seiner Fraglichkeit 
ein wirksames Gegengewicht gegen die auflösenden Kräfte des Aberglaubens sein. 
Aus der Gegenüberstellung des Glaubens mit seiner zukunftsoffenen Weite und des 
Aberglaubens in seinem Unverständnis für die Zukunft des Ganzen geht auch hervor, 
wie sehr Aberglaube im Grunde unchristlich ist, was wieder nicht eine sittliche Be-

ta z.B. Pli. Schmidt, Art. Aberglaube. In : ,,Wahrheit und Zeugnis", op. cit., 11-14. 
17 D. von Oppen, Das personale Zeitalter. Stuttgart! 1964. 

290 



sSeın soll, sondern eine Kennzeichnung der verborgenen existentiellen
rundhaltung!?, Sein Vorbehalt SCH das Ganze dieses ontischer WIe
chichtlicher Bedeutung SeNONUNEN macht ihn cselbst dort, sich alsc 21n GÜ  A
unreflektierten Glaubens Leben e1nes Christen zelgt, blind für die Einheit der in
Christus gesetzten Schöpfungs- und Heilsordnung.
Das gläubige Erfassen des Seinsgrundes oder das abergläubische Mißverhältnis
ihm ıst G  r N1Ur ein theoretisches Problem für einen kleinen Kreils weltferner Inter-
essenten. Es betrifft Wirklichkeit UuNnSer Verhältnis S Sinn und (‚anzen u  PTE
ens Die rage nach dem Ganzen, die I1nser er und Wohin umfaßt, S
Verhältnis ZUI1 Mitmenschen und Z uNnseTer Welt i15t eine höchst schicksalhafte krage,
der sich niemand schuldlos entziehen kann. Dies gezeigt ZU ben, ı16t das Verdienst
der modernen Existenz-Philosophie wıe auch der existentiell denkenden Theologie.
Der Urgrund des Seins ıst nicht unbekannt, WIT uns erst durch magische
Beschwörung nähern müdßten; er ist eine Person, der 0Z05, dem alle Welt- und
Heilsgeschichte begründet ist. Die wahre Totalität ohne Verkürzung und Lüge erfaß
allein die christliche Existenz. Und wiederum: Dieses Erfassen ist nich:  eb etw:
wissenschaftliche> Begreifen, sondern vielmehr das Verstehen, echtes Können und
Bewältigen Lebensaufgabe. Der Grund ese existentielle Auswirkung ist
bereits bekannt. Es ist clie alles begründende Tatsache, kosmische Ordnung und
das dem einen Anfang zusammengefaßt SIN!  d, 1 Logos, dem Urgrund alles
Geins und Lebens Für diesen Anfang Öffnet sich der Mensch radikal Glauben
bzw verschließt sich gegenüber der Abkehr von der ganzen Wahrheit, wWIe
sich dies beim Aberglauben zeigt. Die rage nach dem Sein und Heil, nach der Otali-
tat der Wirklichkeit kann 3 dort richtig gestellt und vollzogen werden, das Leben
nich+ V vornherein verfälschenden Perspektiven und ungeklärten Vorstellungen
gesehen wird
Für den Abbau des Aberglaubens wird 111ar mit Recht rwartungen die modernen
Wissenschaften stellen können, die gerade ihrem Verstehen l' Dynamik und
Entwicklung des Ceins einer voreiligen Abgrenzung entgegengesetz sind He ihnen
ejgene Tendenz, das (anze begreifen zZU wollen, müßte sich Gespräch mıit dem
Glauben £fördernd auswirken und auch die Formen des Aberglaubens als 'ZzZerrte
Vorstellung der Wirklichkeit entlarven., Umgekehrt kann Glaube auch wieder dem
Wissen dienen, indem €  ST den Überfall der Wissenschaft iber die Dinge, clie Ver-
dinglichung jeglichen Seins als letzte Auskunft verbietet. Jede Enthüllung der Wirk-
lichkeit 1st zugleich Aufdecken des letzten Grundes, edes Stehenbleiben bei
vordergründigen Phänomenen ist e1n Vorbehalt gegenüber diesem etzten Grund
und mufß sich atıch existentiell, mitten Leben, negatıv auswirken. Was der Mensch
als seine persönliche Lebensgeschichte oder als Weltgeschichte erlebt, wird Lichte
der Offenbarung als ein organg der Heilsgeschichte sichtbar. Dem Wort der ften-
Darung und SeIiNnem SprIu antwortert der Glaube, aäahrend sich der Aber-
glaube 1n SeINer verengtien instellung ZzUu) Wirklichkeit verschließt Die Bereitschaft
Z Ganzen, die den Glauben tragt, verkehrt sich 1 Aberglauben ZUIN Ungehorsam
gegenüber dem universalen Heil

Das Thema „Glaube und Aberglaube” könnte auch unter dem Aspekt der Hoffnungabgehandelt werden. Glaube wäre die Haltung der Offenheit, die gerade durch Hoffnung
bestimmt Dzw. möglich WT  d  ° berglaube kann sich hingegen der Hoffnung g hingeben,
eil Sicherheit und Gegenwart will. Wie verkürzte Glaubenshaltungen z Fehlformen, Ja
ZUT Glaubenslosigkei Cl es:  'e1| einer umfangreichen UntersuchungWaldmann, Christliches Glauben istliche Glaubenslosigkeit. Tübingen 1968 Wir
stimmen ihm we: sagt „Der Aberglaube des modernen Menschen ist ein Glauben
und besteht und entsteht Z als ine der Befriedigungen eines meis unbewußten
Glaubensbedürfnisses” 0), also eine 'orm des Glaubens.

291

'\, 

wertung sein soll, sondern eine Kennzeichnung der in ihm verborgenen existentiellen 
Grundhaltung18• Sein Vorbehalt gegen das Ganze - dieses in ontischer wie ge­
schichtlicher Bedeutung genommen - macht ihn selbst dort, wo er sich als ein Stück 
unreflektierten Glaubens im Leben eines Christen zeigt, blind für die Einheit der in 
Christus gesetzten Schöpfungs- und Heilsordnung. 

Das gläubige Erfassen des Seinsgrundes oder das abergläubische Mißverhältnis zu 
ihm ist nicht nur ein theoretisches Problem für einen kleinen Kreis weltferner Inter­
essenten. Es betrifft in Wirklichkeit unser Verhältnis zum Sinn und Ganzen unseres 
Lebens. Die Frage nach dem Ganzen, die unser Woher und Wohin umfaßt, unser 
Verhältnis zum Mitmenschen und zu unserer Welt ist eine höchst schicksalhafte Frage, 
der sich niemand schuldlos entziehen kann. Dies gezeigt zu haben, ist das Verdienst 
der modernen Existenz.:.Philosophie wie auch der existentiell denkenden Theologie. 
Der Urgrund des Seins ist nicht unbekannt, so daß wir uns ihm erst durch magische 
Beschwörung nähern müßten; er ist eine Person, der Logos, in dem alle Welt- und 
Heilsgeschichte begründet ist. Die wahre Totalität ohne Verkürzung und Lüge erfaßt 
allein die christliche Existenz. Und wiederum: Dieses Erfassen ist nicht etwa nur 
wissenschaftliche9' Begreifen, sondern vielmehr das Verstehen, echtes Können und 
Bewältigen unserer Lebensaufgabe. Der Grund für diese existentielle Auswirkung ist 
bereits bekannt. Es ist die alles begründende Tatsache, daß kosmische Ordnung und 
das Heil in dem einen Anfang zusammengefaßt sind, im Logos, dem Urgrund alles 
Seins und Lebens. Für diesen Anfang öffnet sich der Mensch radikal im Glauben 
bzw. verschließt sich ihm gegenüber in der Abkehr von der ganzen Wahrheit, wie 
sich dies beim Aberglauben zeigt. Die Frage nach dem Sein und Heil, nach der Totali­
tät der Wirklic:hkeit kann nur dort richtig gestellt und vollzogen werden, wo das Leben 
nicht von vornherein in verfälschenden Perspektiven und ungeklärten Vorstellungen 
gesehen wird. 
Für den Abbau des Aberglaubens wird man mit Recht Erwartungen an die modernen 
Wissenschaften stellen können, die gerade in ihrem Verstehen von Dynamik und 
Entwicklung des Seins einer voreiligen Abgrenzung entgegengesetzt sind. Die ihnen 
eigene Tendenz, das Ganze begreifen zu wollen, müßte sich im Gespräch mit dem 
Glauben fördernd auswirken und auch die Formen des Aberglaubens als verzerrte 
Vorstellung der Wirklichkeit entlarven. Umgekehrt kann Glaube auch wieder dem 
Wissen dienen, indem er den überfall der Wissenschaft über die Dinge, die Ver­
dinglichung jeglichen Seins als letzte Auskunft verbietet. Jede Enthüllung der Wirk­
lic:hkeit ist zugleich ein Aufdecken des letzten Grundes, jedes Stehenbleiben bei 
vordergründigen Phänomenen ist ein Vorbehalt gegenüber diesem letzten Grund 
und muß sich auch existentiell, mitten im Leben, negativ auswirken. Was der Mensch 
als seine persönliche Lebensgeschichte oder als Weltgeschichte erlebt, wird im Lichte 
der Offenbarung als ein Vorgang der Heilsgeschichte sichtbar. Dem Wort der Offen­
barung und seinem Anspruch antwortet der Glaube, während sich ihm der Aber­
glaube in seiner verengten Einstellung zur Wirklichkeit verschließt. Die Bereitschaft 
zum Ganzen, die den Glauben trägt, verkehrt sich im Aberglauben zum Ungehorsam 
gegenüber dem universalen Heil. 

18 Das Thema „Glaube und Aberglaube" könnte auch unter dem Aspekt der Hoffnung 
abgehandelt werden. Glaube wäre die Haltung der Offenheit, die gerade durch Hoffnung 
bestimmt bzw. möglich wird; Aberglaube kann sich hingegen der Hoffnung nicht hingeben, 
weil er Sicherheit und Gegenwart will. Wie verkürzte Glaubenshaltungen zu Fehlformen, ja 
zur Glaubenslosigkeit Anlaß geben, beschreibt in einer umfangreichen Untersuchung 
G. Waldmann, Christliches Glauben und christliche Glaubenslosigkeit. Tübingen 1968. Wir 
stimmen ihm zu1 wenn er sagt: ,,Der Aberglaube des modernen Menschen ist ein Glauben 
und besteht und entsteht z. T. als eine der Befriedigungen eines meist unbewußten 
Glaubensbedürfnisses" (310), also eine Fehlform des Glaubens. 

291 


