WINFRIED GRUBER

Glaube und Aberglaube

Prinzipielle Oberlegungen

Die Forderung nach zeitgemiflem Glauben ist fast zu einem Schlagwort geworden.
Aber es ist durchaus nicht klar, was man darunter verstehen soll. Teils sucht man fiir
den Riickzug vom ,konventionellen Christentum” eine Entschuldigung, teils will man
doch die Moglichkeit eines modern verfaten Glaubens behaupten und auch ver-
wirklichen. Dal es dabei nicht so sehr um bestimmte Glaubensinhalte (fides quae)
geht, als vielmehr um neue Glaubenshaltungen (fides qua), wird nicht immer genug
betont. Bei der Anpassung des Glaubens an die Forderungen der Zeit kann es sich
nicht um Verinderung oder willkiirliche Auslegung der Dogmen handeln, sondern um
ihr aktuelles Verstehen aus der Lage des heutigen Menschen heraus!. Diese ist bekannt
und oft beschrieben worden als Macht der Technokratie, als ein die universale Weite
der modernen Gesellschaft umfassendes Selbstbewufltsein, als Vorrang der ohne
Bezug zur Vergangenheit entworfenen Zukunfispline u. a. m. Auf diesem Hinter-
grund mufl die Haltung des Glaubens heiflen: Offensein fiir die ganze Wahrheit.
Aus diesem Gesichtswinkel sind die Einzelwahrheiten des Glaubens wieder neu zu
einem Ganzen zu sammeln. Im Gegensatz dazu erweist sich der Aberglaube als
~Vorbehalt gegen das Ganze”, als jene existentielle Perspektive, in der Einzelteile der
Wirklichkeit Vorrang haben vor dem Ganzen. Zeitgem#fer Glaube kann wegen seiner
grundsitzlichen Offenheit fiir das Ganze nicht heiflen, unter dem Druck der Wissen-
schaften méglichst viel aufzugeben von dem, was bisher als sakrosankt und unantast-
bar galt, oder sich vom Glauben zur Gnosis zu bekehren. Seine Haltung hat vielmehr
in einem tieferen Sinn mit ,,Zeit” zu tun, die in echt biblischem Sinn als ,Zeitigung”
begriffen, mehr ein ProzeB ist denn ein statisches MaB, ein Vorgang, in dem sich
uns die Wahrheit mitteilt.

L Die Zeit-Struktur des Glaubens

Beachten wir einige Strukturen im Glaubensvorgang, zu dem gleicherweise die Haltung
wie die angenommenen Wahrheiten gehoren. Nicht von ungefihr zeigt der Glaube
schon bei einer ersten Betrachtung Bezug und Richtung zu einem vorausliegenden
Anfang. Begrifflich ist er ein ,Fiirwahrhalten dessen, was Gott geoffenbart hat”
(DS 3008). Im Glauben erschlieft sich der Mensch einem vorgingigen Geschehen, ohne
das er iiberhaupt nicht zum Glauben kime. Diese Lage beschreibt Rém 10, 17: ,,So
kommt also der Glaube aus der Botschaft, die Botschaft aber durch Christi Wort.”
Diese Vorstruktur beleuchtet der Grundsatz der géttlichen Heils6konomie, daf8 Gottes
Gnade immer vorausgeht, auch und gerade beim Anfang des Glaubens (DS 375).
Glaube ist innerlicher Anschluf an ein bereits wirksames, unabhiingig von uns gesetztes
Ereignis; er geht aus von einem vor uns liegenden Anfang, den es im Glaubensproze
zu entfalten gilt. Von daher kommt das Gehorsamsmotiv in die Strukturen des
Glaubens, die sich insgesamt als Elemente einer durch und durch geschichtlichen Ver-
fassung des Menschen zeigen lassen. Ohne auf diese Prinzipien nidher einzugehen,
kann doch anhand einer dogmengeschichtlich interessanten Frage die ,,Zeit-Gebunden-
heit” des Glaubens illustriert werden, in der sich zugleich seine Riickbindung und

1 Aus der Uberfiille der Literatur sei hier besonders hingewiesen auf L. Dewart, Die
Zukunft des Glaubens. Einsiedeln 1968; H. Mynarek, Der Mensch — das Wesen der
Zukunft. Glaube und Unglaube in anthropologischer Perspektive. Miinchen 1968; J. Splett,
Prisenz des Glaubens. In: Wort und Wahrheit 24 (1969) 246—256.

2Zum Problem ,Zeit und Ewigkeit” in der Theologie vgl. die besonders instruktiven
Untersuchungen: O. Cullmann, Christus und die Zeit. Ziirich® 1964; ]. Mouroux, Eine
Theologie der Zeit. Freiburg 1965.

281



Orientierung an den vorausliegenden Tatsachen deutlich machen li8t. Denn ohne
Zweifel kommt im Verhiltnis des Menschen zum vorausliegenden Anfang — zum je
eigenen wie zum universalen, kosmischen der ganzen Welt — die bewegende
Riidkfrage nach dem Ursprung zum Ausdruck3.

Es wire falsch, die Frage nach dem kosmischen Anfang im Zusammenhang mit
dem Weltprozef aus dem Glaubenshorizont auszuklammern, sie als mythologisch
abzutun bzw. sie nur der Naturwissenschaft zuzugestehen. Sie darf auch nicht als
eine periphere Sonderfrage mifideutet werden, die aus einem dem Glauben unangemes-
senen Kausaldenken stamme. Im Gegenteil! Wenn es eine echte Frage gibt, in der
sich die Struktur der Vorgegebenheit besonders deutlich abzeichnet, dann ist es die
Riickfrage nach dem Anfang, wie sie im Verstehen von Herkunft, Abkunft und
Vergangenheit griindet. Die Bedeutung eines wohlverstandenen Anfanges fiir die
christliche Glaubenshaltung spiegelt sich in den groBangelegten Versuchen, das Pro-
blem von Zeit und Geschichte, wie es von der griechischen Philosophie iiberliefert
wurde, mit dem Glauben zu konfrontieren. Einige markante Beispiele mogen zeigen,
wie sehr das Glaubensproblem eine innere, wesentliche Verwandtschaft mit dem
Zeitproblem hat. In der Frage nach dem Anfang von Welt und Zeit tritt eine evident
wichtige Glaubensfrage auf, weil sich Heilsgeschichte konsequent nur als Proze
zwischen einem von uns unabhingigen Anfang und einem ebensolchen Ende verstehen
148t und somit die Einheit von Schopfungs- und Erlésungsordnung zur Voraussetzung
hat.

Schon Augustinus hat sich in dieser Frage mit den Neuplatonikern auseinander-
gesetzt. So klar er die Schépfung als solche und ihren zeitlichen Beginn lehrte, {ibersah
er doch die Schwierigkeit nicht, wie der ewige Gott eine zeitliche Welt schaffen
konnte. Als erster behauptete er gerade im Hinblick auf den Glauben, da8 nicht nur
die Welt, sondern auch die Zeit einen Anfang genommen hat. Zwar gelang ihm noch
keine hinreichende philosophische Begriindung der Schopfung, doch war seine Autori-
tit so gro, dafl die These von der zeitlichen Schépfung fortan unbestritten blieb. Die
Lehre vom Anfang der Welt als Hauptstiick unseres Glaubens und der darin begriinde-
ten Haltung der Welt gegeniiber gehorte zum traditionellen Lehrgut der Frith- und
Hochscholastik. Thomas ». A. hat das Grundmotiv der Zeitfrage im Lichte des
Glaubens klar ausgesprochen: Zur Erkenntnis der Ewigkeit miissen wir durch die
Zeit kommen. Diese These gilt auch im Sinn eines existentiellen Verstindnisses, das
nicht nur die begriffliche Losung eines Problems meint, sondern unseren Entscheidun-
gen und Handlungen eine neue Richtung gibt. Thomas mufte den Anfang der Zeit
betonen, um dem Schopfungsglauben voll gerecht zu werden. Diese Uberlegungen
sollen nicht nur die Bedeutung der zeitlichen Dimension der Welt fiir unser kosmisches
Verstehen erschliefen, sondern auch die legitime Gebundenheit des Glaubens an die
Zeit herausstellen, durch die erst ein sinnvoller Anfang und ein Ende als Erfiillung der
Geschichte denkbar sind. Uberdies lift sich auf diesem Wege auch der dem
Glauben zugehérige Sinn spezifischer Wahrheiten entnehmen: Wenn Gegenstand des
Glaubens gerade das ist, was Gott geoffenbart hat, worin also das Walten eines
personalen Urgrundes zu Wort kommt, so ist hierin die Verwiesenheit des Glaubens
an das von Gott Vorgegebene und letztlich an Gott selbst als den urspriinglich
Vorgegebenen enthalten. In der Perspektive der Riickfrage nach dem kosmischen
Anfang zeigt sich der in der Geschichte handelnde Gott. Das bedeutet aber, da8 sich
gerade in dieser Sicht die personale Struktur, das ,,Glauben an jemanden”, entdecken
148t.

3 Fiir die neue Sicht einer theologischen Anthropologie gibt ein auch fiir unsere Fragestellung
wichtiges Zeugnis ]. Splett, Der Mensch in seiner Freiheit. Mainz 1967; auch W. Pannen-
berg, Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im Lichte der Theologie.
Gottingen 1962.

282



Was heifit es also, von der ,,Zeitbedingtheit” des Glaubens zu sprechen? Worin besteht
sie konkret heute? Sie driickt sich aus in der besseren Erkenntnis und Beriicksichtigung
der personalen Elemente im Glaubensgeschehen, oft im Gegensatz zu einer versach-
lichten Auffassung des Glaubens, in der er sich nur verschiedenen ,,Gegenstinden”
gegeniibersah, die es mehr oder weniger unpersonlich anzunehmen galt. Uber Sinn und
Umfang des Glaubens haben wir so lange keine abgeschlossene Kenntnis, solang der
Gang der Geschichte neue Erkenntnisse zutage fordert, die auch auf die Glaubens-
aussage modifizierend einwirken werden. Es gibt keine fertige Dogmatik, es gibt nur
den lebendigen, im Dialog mit der gesamten Wirklichkeit vollzogenen Glauben. Trotz
dieser Vorliufigkeit gibt es jedoch in jedem Augenblick der menschlichen Geschichte
die Mdglichkeit, der personalen Haltung nach den Glauben voll und ganz zu setzen,
und zwar im Sinne jener Offenheit und Bereitschaft fiir das Ganze, fiir die stets unver-
fiigbare Wahrheit, die im letzten Gott selbst ist. Da es sich bei der Offenbarung wie
beim Glauben mehr um den personlichen Einsatz, um eine personale Entscheidung als
um festumrissene Inhalte und Formulierungen handelt, geht es auch in der Theologie
des Glaubens nicht in erster Linie um Sachfragen, um Gegenstinde, die der wissen-
schaftlichen Analyse vorgegeben sind, sondern um Personen und ihr Verhiltnis zuein-
ander: um Gott und Mensch4. Ist der Glaube ein urspriingliches personales Verhiltnis
des Menschen zu Gott, so ist Theologie die methodisch gelenkte Reflexion der
Glaubenserfahrungen. Die Frage, welche Appelle an den Gehorsam des Menschen im
Glaubensgeschehen ergehen, welche Entscheidungen ihm abverlangt werden, ist wichti-
ger als die Frage, wie sich einzelne Thesen in ein wissenschaftliches Weltbild einbauen
lassen. Zeitbedingter Glaube heifit demnach: Einbeziechung des heutigen Menschen in
das Grundverhéltnis zu Gott.

1. Erneverung der Glaubens-Theologie

Das Wesen des theologischen Glaubens, wie ihn die Kirche versteht, haben das
Tridentinum und das Vatikanum I in einigen Ziigen geklirt. Danach ist Glaube in
erster Linie ein Fiirwahrhalten von Sitzen, die nur iiber eine offenbarende Person mit
GewifSheit erkannt werden konnen. ,Etwas” glauben beansprucht die gréfere Auf-
merksamkeit als der Glaube im Sinne einer vertrauenden Haltung einem Partner
gegeniiber. Es konnte nicht anders sein, als daf8 sich ein solcher Glaube im Vergleich
zu dem exakten Wissen der modernen positiven Wissenschaften nur als ein abkiinfti-
ges, zweitrangiges Erkennen darstellte. Ferner schien damit gegeben, daff diesem
Glauben die Erkenntnis der bezeugenden Person vorausgehen muB, d. h. das Person-
erkennen — in unserem Fall das Erkennen Gottes als des Offenbarers — wird vor die
Glaubenserkenntnis geriickt und gehért somit dem eigentlichen Glaubensgeschehen
gar nicht an. Bricht hier nicht etwas von dem auf, was M. Heidegger unserer Theologie
vorwirft, da8 sie nimlich Gott nicht aus dem Kategoriellen herauslése, daf Gott ein
besseres ,,Ding an sich” sei, aber nicht der Wahre in unvergleichlicher Transzendenz?
Die Erkenntnis des personlichen Gottes wird an einem Wissensideal gemessen, das
sich in den letzten Jahrhunderten seit Descartes immer mehr verengt hat: Die Beweis-
filhrung erscheint danach umso besser, je mehr sie sich der mathematischen nihert.
Gott wird bestenfalls als die Ur-Sache erfaflt, und man glaubt, sich damit zufrieden-
geben zu konnen. Als Kant diese Art einer Metaphysik , more geometrico” endgiiltig

4Fir die Kennzeichnung der Grundtendenzen vgl. B. Langemeyer, Der Dialogische Perso-
nalismus in der evangelischen und katholischen Theologie der Gegenwart. Paderborn 1963;
H. Miihlen, Das unbegrenzte Du. In: Wahrheit und Verkiindigung (Festschrift fiir M.
Schmaus) II. Miinchen 1967, 1259—1285. Auch M. sieht im Sinne des II. Vatikanums die sich
gegenwiirtig vollzichende epochale Wende in der Denkweise des Menschen ,,in einem
personalen Denken” (1260). Hieraus folgt ein fiir unsere Fragestellung ,,Glaube und Aber-
glaube” wichtiges Ergebnis: Die zwei Momente der gegenwiirtigen Wende: ,, Abbau der
magischen Weltsicht und Personalisation des Verhiltnisses der Menschen untereinander
und zu Gott, sind ndherhin sich gegenseitig bedingende Vorginge” (1261).

283



zerstorte, konnte ein Glaubensbegriff, der aus solchen Voraussetzungen hergeleitet
wurde, nicht mehr befriedigen. — Wo bleibt iiberdies die Freiheit des Glaubens?
Die ,,Verniinftigkeit” des Glaubensaktes scheint in der geschilderten Weise Freiheit
geradezu auszuschlieBen. Wenn man das Erkenntnisideal dort am besten erfiillt
sieht, wo es keine Freiheit, sondern nur den zwingenden Beweis gibt, lebt Freiheit
nur auf Kosten der Gewiflheit, Gewiheit nur auf Kosten der Freiheit. Der Glaube
versteht sich aber zugleich als freiestes und gewissestes Erkennen. — Wo bleibt ferner
die Gnade, welche Aufgabe hat sie iiberhaupt noch in dieser offensichtlich rationalisier-
ten Glaubensauffassung? Wir kommen leicht zu einem ,Extrinsezismus’” von Natur
und Gnade, wo Gnade nur von auBlen her auf unseren Glaubensakt einwirkt. Vor
allem kommt hier die dem Glauben wesensgemifle Offenheit nicht mehr zur Wirkung,
in der er sich gerade bereithilt fiir das aktuelle Tun Gottes heute, das nicht nur
an vergangenen Tatsachen orientiert ist.

Die zeitgendssische Theologie leistet nun einen echten Beitrag zur Aufwertung des
Glaubens in seiner dialogischen Struktur. Wegbereiter sind hier S. Kierkegaard,
H. Bergson, E. Le Roy mit seinem Angriff auf die intellektualistische Glaubens-
hypothese, die Phinomenologie E. Husserls mit M. Scheler im Gefolge, die auf die
unableitbare Eigenstindigkeit des religissen Aktes aufmerksam machten. Ganz beson-
ders wirkt hier die resolute Abkehr der Existenzphilosophie von der ,Objektivitdt”
und die entschiedene Hinwendung zur Subjektivitit im existentiellen Betroffensein.
Das mathematisch-exakte, auf Experimente eingestellte Wissen der positiven Natur-
wissenschaften kann nicht mehr das Monopol beanspruchen. Person darf nicht
Gegenstand werden. Um die unreduzierbare Eigenart des Menschen weiff wie kein
anderer M. Heidegger. — G. Marcel hat sich als christlicher Existenzphilosoph dafiir
eingesetzt, eine sachgerechtere Umschreibung des Glaubens an Gott zu gewinnen, als
die idealistischen und positivistischen Kategorien sie ermdglicht haben. Unter den
zahlreichen Theologen, die zu einer tieferen Einsicht in das theologische Problem des
Glaubens beigetragen haben, kommt schon um 1910 P. Rousselot eine besondere
Bedeutung zu®. Wir denken besonders an seine biblisch, traditionell und thomistisch
fundierte Lehre, daB die Glaubensgnade den Menschen ein neues Erkenntnisvermdgen
schenkt. Die Verniinftigkeit des Glaubens hingt gerade von seiner Ubernatiirlichkeit,
Gnadenhaftigkeit ab; nicht als ob die Gnade die Beweise inhaltlich liefere, sondern
indem sie die Beweise, die von aufen objektiv gegeben sind, erst in ihrer beweisenden
Kraft sichbar macht, uns ,,Augen” fiir die iibernatiirliche Bedeutung gibt, die in einem
auch ohne Gnade feststellbaren Geschehnis enthalten ist. Aus all diesen Ansdtzen ist
im Rahmen des heutigen ,dialogischen Personalismus” eine Glaubenstheologie ent-
standen, die fiir die Grundstruktur des Glaubens, seine Personbezogenheit und
sachliche Offenheit Verstiindnis hat.

Die heutige Glaubenstheologie besinnt sich auf folgende Tatsachen®:

8 P. Rousselot, Die Augen des Glaubens. Einsiedeln 1963; ebenfalls fiir die Ausdeutung der
personalen Strukturen des Glaubens bedeutend J. Mouroux, Ich glaube an Dich, Einsiedeln 1951.

¢ Die Dogmatische Konstitution iiber die géttliche Offenbarung bringt im Art. 5 einen
eigenen Abschnitt iiber den Glauben. J. Ratzinger weist im Kommentar des LThK, Konzils-
band II, darauf hin, daf der Text gegeniiber dem I. Vaticanum gekennzeichnet ist ,durch
ein ganz christologisch bestimmtes Verstindnis der Offenbarung, flir das die Trennung
von Wort und Wirklichkeit aufgehoben ist in dem, der als der wahre Logos zugleich der
wahre Grund alles Wirklichen ist, fiir das folglich auch die Antithetik von intellektuellem
Dogmenglauben und vertrauender Hingabe der eigenen Existenz iibergriffen ist durch das
totale Ja der Person, das in Jesus Christus die Wahrheit und den Weg in einem, unteilbar
erkennt” (512). Unsere Ausfithrungen sind auf dem Hintergrund dieser christologischen
Konzeption des Glaubensverstindnisses zu sehen und von den Ergebnissen des Konzils
nicht ablisbar, ohne daB hier im einzelnen genaue Zitate folgen. Vgl. auch E. Stakemeier,
Die Konzilskonstitution iiber die gottliche Offenbarung. Werden, Inhalt und theologische
Bedeutung. Paderborn 1966.

284



1. Der auf Christus und Kirche griindende Charakter weist dem Glauben seine
sozigle Gestalt zu. Der Glaube kann nicht in isolierter Eigenleistung geschehen,
sondern nur im Anschluf an eine lebendige Gemeinschaft, die als Subjekt des
Glaubens sowohl die Tradition als auch die je aktuelle Neuheit des Heils-
geschehens garantiert. Die schon genannte Riickfrage nach dem Anfang
bleibt in dieser Gestalt durchaus lebendig, insofern sich die neue Heilsgemein-
schaft nicht erst in einem bestimmten Augenblick der Weltgeschichte, sondern vor
aller Zeit, in der Wirklichkeit der Erwdhlung durch Gott begriindet weifl. Schopfungs-
ordnung, in deren Rahmen es die Frage nach dem kosmischen Anfang gibt, und Heils-
ordnung sind eins. Zweifellos hat die Schépfung ihr eigenes Sein, doch ihr Seinsgrund
ist faktisch Jesus Christus. Die Schépfung ist der duflere Grund des Bundes zwischen
Gott und Mensch, der Bund der innere Grund der Schépfung, wie es K. Barth formu-
lierte?. Die Schépfung hat eine christologische Basis, die Fragen nach den kosmischen
Realititen sind im Lichte des Glaubens Sinnfragen, deren letzte Antwort mit der
Wahrheit Gottes gegeben ist. So geht das Geschaffene selbst in die Offenbarung ein.
Wir werden sehen, wie gerade diese kosmischen Implikationen ein Ansatz fiir jene
Haltung sind, die wir Aberglauben nennen.

2. Die heutige Glaubenstheologie besinnt sich auf den eschatologischen Charakter
der Glaubensbegegnung mit Gott in Jesus Christus. Diese Auslegung entspricht nicht
nur in hohem Maf dem philosophischen Denken der Gegenwart, sie leistet auch
bei der uns aufgegebenen Konfrontation des Glaubens mit den modernen Wissen-
schaften einen ausgezeichneten Dienst. Davon wird noch die Rede sein.

3. Ziel der Neubesinnung ist auch die Entfaltung der trinitarischen Struktur des
Glaubensaktes, der sich als eine Spiegelung der Heilsgeschichte und als Antwort dar-
auf zeigt®. Es ist der zustimmende Glaube an Gott und den, den er gesandt hat, an
Jesus Christus (Jo 6, 29). — Eine starke Anregung in dieser Richtung bringt das
interkonfessionelle Gesprich, vor allem mit der evangelischen Theologie. Luthers Sola-
fides-Lehre hebt den Glauben als das vertrauende Einlassen auf Gott hervor,
worin die personalen Elemente stark zur Geltung kommen. Die von modernen
philosophischen Erkenntnissen und vor allem biblischen Einsichten in das Wesen
des Glaubens gestiitzten Bemiihungen auf beiden Seiten riicken die bis in die jiingste
Zeit so getrennt erscheinenden Positionen der katholischen und der evangelischen
Theologie wieder enger zusammen?®.

Im Lichte der Neubesinnung zeigen sich alte Fragen in einem tieferen Sinn, so daf
sie sich als echte Glaubensfragen auszuweisen vermégen:

1. Die Frage der Gottesbeweise!®.

Das Wort ,Beweis” 138t an einen zwingenden Schluf denken, der Gott gleich-
sam einfingt. Eine solche Direktheit im Bereich des Glaubens ist nirgends méglich,
weil die einzelnen Wahrheiten immer freie Schenkung Gottes sind, die sich
der Mensch im vorhinein nie sichern kann. Beachten wir aber, daf zum Wesen
des Beweises an sich die unvermittelt auftretende Erkenntnis gar nicht gehért,
sondern im Gegenteil das Beweisziel aus anderen vorgegebenen Einsichten schluf-
folgernd erst gewonnen wird, dann li8t sich auch i{iber den Sinn der sogenannten
Gottesbeweise Niheres aussagen. Sie vermitteln keineswegs eine unmittelbar ein-
leuchtende und logisch zwingende Evidenz, sondern weisen einen Weg iiber die
bloBen Tatsachen und Gegenstinde dieser Welt hinaus in die Transzendenz. Wie

7 Kirchliche Dogmatik 11171, 261 £.

8 K. Rahner, Der Dreifaltige Gott als transzendentaler Urgrund der Heilsgeschichte. In:
Mysterium salutis (hg. v. J. Feiner u, M. Léhrer) II. Freiburg 1967, 317—397.

9 H, Miihlen, Die Lehre des Vaticanum II iiber die ,hierarchia veritatum” und die Bedeu-
tung fiir den 6kumenischen Dialog. In: ThGI 56 (1966), 303—335.

19 Eine Orientierung iiber den neuesten Stand in dieser Frage bietet Qu. Huonder, Die
Gottesbeweise. Stuttgart 1968.

285



wir beim Wunder sagen kénnen, daf es als Zeichen auf einen die Welt umgrei-
fenden Freiheitsraum aufmerksam zu machen hat, so ist auch mit den Gottes-
beweisen ein Hinweis auf eine umfassende Wirklichkeit gemeint, die wir als letzte
unerklidrbare Vorgegebenheit, als absolut ersten Ursprung fiir alles Sein und Werden
Gott nennen. Darum hilt die katholische Theologie daran fest in Ubereinstimmung
mit Rém 1, 20, daB Gott, aller Dinge Grund und Ziel, mit dem natiirlichen Licht
der menschlichen Vernunft aus den geschaffenen Dingen mit Sicherheit erkannt
werden kann. Diese sogenannte ,natiirliche Gotteserkenntnis” ist noch héchst
unvollkommen, vermischt mit den Elementen des wechselnden Weltbildes und
Selbstverstindnisses des Menschen. Ohne ausdriickliche Offenbarung kime der Mensch
iiber einen Gott als , Liickenbiifer” nicht hinaus. Die Offenbarung ist schon mit der
Tatsache fundamental gegeben, dafl alles durch das Wort Gottes erschaffen ist, was
den denkerischen Nachvollzug als religiosen Erkenntnisakt erst erméglicht. Die volle
Anerkennung Gottes wird niemals rein logisch ohne willentliche Bereitschaft auf
seiten des Menschen erzwungen werden kénnen. Da Glaube Geschenk ist, haben die
Gottesbeweise nicht die Funktion der Begriindung, sondern der Reflexion iiber die
Begriindung des Glaubens.

2. Das Problem der Schépfung aus dem Nichts.

In der Dynamik der Riickfrage nach dem Anfang liegt auch die Méglichkeit, Dynamik,
Werden, Entwicklung der Welt zu verstehen. Darin wird zugleich die Zukunft als der
umfassende Horizont aller Wirklichkeit erschlossen. Die Frage nach der Schopfung
steht immer in Verbindung mit der Frage nach dem Woher und Wohin der Welt, nach
ihrer Herkunft und Zukunft. Das Verstindnis fiir Fortschritt und Bewegung gehért mit
zur Voraussetzung des Glaubens, in dem wir das absolut Neue immerfort entgegen-
nehmen. Entwiddung ist Fortschritt der Welt in ihrem Geschaffensein durch Gott.
Mit den Fragen der Entwicklung, wie sie die moderne Naturwissenschaft stellt, muf
sich darum der zeitgemdBe Glaube allen Ernstes auseinandersetzen. Entwicklung
schreitet zum Menschen fort, kommt in ihm gleichsam zu sich selbst und wird so erst
sinnvoll. Nur der in seinem Werden erkannte und dynamisch interpretierte Mensch
der Entwicklung kann uns Bild und Gleichnis sein fiir den immerfort schaffenden
Gott. Was bedeutet in der Perspektive der Entwicklung oder Evolution iiberhaupt noch
Schépfung? Muf sie nicht als Begriindung von Geschichte, Geschopflichkeit als Grund
von Geschichtlichkeit verstanden werden? Schopfung ist die Bedingung einer Voll-
endung der Welt durch Gott. Sie ist wie das Vorwort zum endgiiltigen Gerichtswort
und so nur in der Zusammenschau von Anfang und Ende sinnvoll!1,

Um diese Ganzheit der Geschichte geht es im Glauben an den Gott der Schépfung.
Der Glaube anerkennt den Eigenbereich der Welt, indem er sie als Schépfung in
Entwicklung nimmt, wobei er nicht von einem unwissenschaftlichen Standpunkt aus-
gehen darf, sondern im stindigen Gesprich mit den Wissenschaften zum Glauben
inmitten der Welt werden muB. So zeigt sich dann fiir den Schépfungsglauben, dafl er
trotz seiner Begriindung am Anfang der Offenbarungsurkunden doch nicht die primire
Wabhrheit im christlichen Bekenntnis ist, Schépfung ist vielmehr die Vorgeschichte des
Heiles. Er enthilt die Uberzeugung von der Erwihlung des Menschen durch Gott. Das
Interesse der biblischen Schipfungsberichte ist nicht auf eine kosmische Theorie von
der Weltentstehung gerichtet, sondern auf ein religioses Bekenntnis zu dem einen
weltiiberlegenen Gott, dem Herrn des Bundes wie der ganzen Welt. Die grandiose
Teleologie in der Darstellung des Schépfungsvorganges miindet in die Erschaffung des
Menschen, der als Partner Gottes feierlich eingefiihrt wird. In vollem Licht zeigt sich

1 In dieser Perspektive sehen das Problem u. a. A. Hulsbosch, Die Schépfung Gottes. Zur
Theologie der Schépfung, Siinde und Erlésung im evolutiven Weltbild. Miinchen 1965;
L. Scheffczyk, Die Welt als Schdpfung Gottes. Aschaffenburg 1968.

286



die kerygmatische Bedeutung des Schépfungsberichtes erst im Zusammenhang mit dem
Neuen Testament: Denn das Wort, durch das Gott alles erschaffen hat, ist kein anderes
als der géttliche Logos, der in Christus Mensch geworden ist. So bezeugen es vor
allem die Schriften von Johannes und Paulus. Die Schopfungsberichte sollen den Gang
der Welt von Anfang an als Heilsgeschichte sehen lassen. Zum Bericht iiber den
Anfang kommt im Neuen Testament die Zusage einer endgiiltigen Vollendung der
Schépfung durch den Gottesgeist. Glaube und Naturwissenschaft wollen je auf ihre
Weise dem Menschen zu sich selbst verhelfen. Wenn der christliche Schopfungsglaube
ganz ernst genommen und nicht mit einer mythologischen Deutung der Welt ver-
wechselt wird, dann gibt er die kausale Erforschung und Beherrschung der Welt durch
die moderne Wissenschaft frei.

3. Die Frage nach der historischen Relevanz der Offenbarungszeichen.

Ein besonders charakteristisches Beispiel ist in diesem Zusammenhang das Wunder®,
Es ist richtiger, vor jeder Untersuchung der Mbéglichkeit und Erkennbarkeit des
Waunders seinen theologischen Sinn in den Blick zu bekommen. Schon das 1. Vatikanum
hat hingewiesen, daf Gott ,mit der inneren Hilfe des HI. Geistes aduBere Erweise
seiner Offenbarung verbinden wollte, nimlich gottliche Werke, vor allem Wunder und
Weissagungen” (DS 3009). Als Erweise der Offenbarung gehéren die Zeichen und
Waunder in die Offenbarungsgeschichte, auf die wir, weil nicht selbst unmittelbare
Zeugen der Tatsachen und Ereignisse, durch Berichte, durch literarische oder miindliche
Uberlieferung gefithrt werden. Da wir es deshalb methodisch nicht mit Wundern,
sondern mit Wunderberichten zu tun haben, ist die Wunderfrage vor allem eine
geschichtswissenschaftliche, nicht eine naturwissenschaftliche Grenzfrage der Theologie.
Die biblischen Wunderberichte zeigen in ihrer literarischen Eigenart, daB sie kerygma-
tisch orientiert sind, mit dem Empfinger der Botschaft etwas vorhaben, ihn existen-
tiell orientieren, auf die Herrschaft Gottes aufmerksam machen wollen. Thr Inhalt
sind nicht rein sachhaft neutrale Taten, von denen im Zuge einer historischen Reportage
berichtet wird, sondern Zeichen Gottes, die nach den Gesetzen der Zeichenerklirung
zu deuten sind. Sie geben vom unberechenbaren Handeln Gottes, von seiner Freiheit
und Souverinitit Zeugnis. Wihrend die Naturwissenschaft von einem methodologi-
schen Determinismus ausgeht, nach dem die gesamte Weltwirklichkeit grundsitzlich
erklirbar ist und so verfiigbar gemacht werden kann, geht die Theologie von der Vor-
aussetzung aus, dafl alles Erklirbare von einem Freiheitsraum des absoluten Geheim-
nisses Gottes umgriffen wird, aus dem die Dinge kommen und in dem sie bleiben.
Wunder sind Zeichen dieser vorgingigen Freiheit Gottes. Sie sind darum nicht als
Durchbrechung bzw. Verletzung der Natur und ihrer Gesetze in einem negativen
Sinn zu betrachten, sondern positiv als Hinweise auf die Welt als Setzung Gottes. Im
Schépfungsglauben wurzelt nicht nur die Anerkennung der Autonomie der ihren eigenen
Seinsgesetzen gehorchenden Weltwirklichkeit, sondern auch die Anerkennung des Wun-
ders in seiner Moglichkeit und seinem Sinn. Im Blick auf eine noch ausstehende
Zukunft sind Wunder Signale des Kommenden, Vor-Zeichen inmitten einer Entwick-
lung, die sich auch fiir den Naturwissenschaftler noch nicht restlos iiberschauen lifit.

Wir kénnen nach diesen Uberlegungen die ,Zeitbedingtheit” des Glaubens etwa so
charakterisieren: Sie liegt in seiner ausgreifenden Dynamik, die ihn offenhilt nach der
Seite des Anfanges wie nach der des Fortganges, der Bewegung und Evolution hin.
Wir méchten sagen: Das Eigentiimliche des Glaubens heute liegt nicht zuletzt — neben

2In einer treffenden Formulierung nennt H. Dolch ,das Wunder ein Signal gottlichen
Wirkens”, in: Wahrheit und Zeugnis (hg. von M. Schmaus und A. Lipple). Dﬁsselgorf 1964,
Art. Wunder, 854—859. Desgleichen begegnet der Gedanke in exegetischen Abhandlungen
zum Thema; vgl. Lantzen-Deis Fr., Die Wunder Jesu. In: Theologie und Philosophie 43
(1968), 392—402.

287



den anderen schon erwihnten Kriterien — in seiner Dialogbereitschaft mit den Wissen-
schaften. Dafl sich damit auch innerhalb der Glaubensgegenstinde jede Starre lisen
muf, liegt auf der Hand. Sakramente etwa konnen nicht mehr linger als ,Gnaden-
pakete” dienen, sondern sind Weisen der Begegnung und Teilnahme mit dem in
Christus Mensch gewordenen Gott, und zwar gerade in diesem seinem Geworden-
und Nahegekommensein, Zeichen der Gegenwart und Michtigkeit des Gottlichen und
zugleich des zu Gott erhthten Menschen. Von allen Glaubenswahrheiten 148t sich in
dieser Perspektive sagen, da sie Offenbarungen sind, die den Blick durch die Welt
gleich deren Unwandlung zur Welt Gottes und der Menschen in einem personalen
der Dinge auf den personalen Gott und die zu seinem Partner erhobenen Menschen
freigeben. Der Glaube ist der Durchbruch durch die unpersénliche Sach-Welt und zu-
Konnex, in dem es Freiheit, Entscheidung, Zeit als Sinnraum fiir Fortschritt und
Geschichte gibt: ein Glaube, der Berge versetzen kann. Der Umwandlungsprozef8 des
Glaubens, durch den Welt auf das Wirken eines personalen Gottes und auf die
Vollendung durch ihn bezogen wird, durch den die inkarnatorische Ordnung — Gott
in Welt — zum Leuchten kommt, ist mehr als ein blofes Annehmen von Wahrheiten;
nicht nur ein Rezipieren, sondern ein produktiver Vorgang auf dem Weg in die Sinn-
mitte des Lebens, Glaube ist ein Erstehenlassen jener Wirklichkeit, die von Gott
gegriindet ist, eine Freigabe jenes Raumes, in dem Begegnung und ein Zugehen auf-
einander iiberhaupt erst méglich ist. Glaube wird so zu einem wahrhaft kosmischen
Ereignis: Durch ihn wird die gesamte Weltwirklichkeit transparent auf das Thema
»Gott und Mensch” hin, verwandelt in ein Heilsgeschehen, das aus einem Anfang
unumkehrbar einem Ende zuwichst, wird personalisiert und vergeistigt. Die Aus-
drucksformen des Glaubens, Riten und Zeichen, Wort und Bild, haben darum auch
selbst kosmische Bedeutung: Sie bezichen die Welt in allen ihren Elementen aus-
driicklich mit ein, wie sich dies etwa im Blick auf die Sakramente verdeutlichen 148t.

III. Der Aberglaube im Gegensatz zum Glauben

In seiner kosmischen Weite kann der Glaube aber auch ins Gegenteil verkehrt werden.
Gerade das universale Gesamt der Schopfung, das im Glauben erschlossen wird,
weicht einer partikuliren Wirklichkeitsdeutung. An Stelle des Glaubens tritt als sein
Zerrbild der Aberglaube. Er ist im wesentlichen eine Entpersénlichung der Welt, wo
Freiheit, Geschichte, Zukunft durch die Vorstellung von magisch wirkenden, anony-
men Michten umgedeutet werden. Aberglaube ist seiner Haltung nach eine Ver-
filschung der Wirklichkeit im Gegensatz zum Glauben, der sich fiir die Wahrheit
offenhilt; eine Unterdriikung des ganzen Funktionszusammenhanges der Dinge
und Menschen, wihrend der Glaube die Realititen bejaht und sie in ihrer Positivitit
annimmt. Isolierung steht gegen Totalitit. Im Aberglauben sorgt der Mensch
fiir seine gefihrdete, unsichere, hilflose Existenz und bezieht seine Umgebung nur in-
soferne ein, als er sie braucht zu seiner Selbstsicherung. Seine Beziehungen zum Gott-
lichen, Uberweltlichen, Transempirischen sind eine Reaktion auf die eigene Existenz-
angst. Aus ihrer verzerrenden Perspektive werden die Bilder und Vorstellungen ent-
worfen, die an Stelle eines von sich her erschlossenen Gottes der Offenbarung treten
und die auch noch auf die Umwelt abfirben.

Aberglaube als Verkehrung des Glaubens ist etwas wesentlich anderes als Unglaube.
Bei diesem handelt es sich um eine radikale Umdeutung des Wahrheitsanspruches, wie
er aus der Welt und Existenz ergeht, dem der ,Unglidubige” auf eine ihm eigene Weise
gerecht zu werden versucht!, Immerhin bleibt er dabei dem totalen und ganzen

137, B. Metz, Art. Unglaube II., im LThK? X. 496—499 weist darauf hin, da8 es ,bis heute
keine Theologie des Unglaubens” gibt. ,Die darin sich bezeugende Verborgenheit und
Ortlosigkeit dieses Phidnomens im theol. BewuBtsein” (496) ist in Parallele zu stellen mit
der Situation des Aberglaubens, der ebenso nur als ein ,Fall“ von Siinde und zuwenig in
seinem Verhiltnis zum Glauben und von diesem her gesehen wird.

288



Wirklichkeitsbezug gegeniiber offen. Das li8t sich verdeutlichen, wenn wir eine be-
sonders markante Gestalt des Unglaubens herausgreifen: den Materialismus. Auch ihn
bewegt die Riickfrage nach Anfang und Grund, aus dem alles wichst. Wir entdeckten
darin einen Wesenszug des Glaubens und stellten dies als die innere Relation zum
Absoluten dar. Dem Materialismus enthiillt sich dieses erste absolute Prinzip als die
Materie. Dadurch ist alles Geschehen ein Kreisen in sich selbst, was zur Annahme der
Ewigkeit der Materie fiihrt. Die eigentliche materialistische Anschauung im Horizont
des Unglaubens besteht darin, sich eins zu wissen mit dem Urgrund, dem Entwick-
lungstendenzen nach verschiedenen Richtungen des Seins hin innewohnen, denen es
im Vollzug zwangshaft und notwendig zu folgen hat. Das Weltbild ist geschlossen, im
Sinne von endlich und verschlossen. Uber den eigenen Selbstvollzug hinaus ist jedes
andere Geschehen sinnlos.

Hier ist das entscheidende Wort der Offenbarung iiber das All in Christus, iiber die
Existenz des Universums — mit dem Ziel in einem der Welt iibergeordneten Raum —,
férmlich das Gericht iiber die Deutung der Materie als des Absoluten, wie sie uns im
Materialismus aller Schattierungen begegnet. Es besagt: Auch die Materie hat ihren
Wesensgrund in einer umgreifenden, personalen Existenz, im gottlichen Logos4.
Von dort her kommt ihr iiberhaupt erst die Logoshaftigkeit, d. h. die rationale, mit
der Vernunft erkennbare Struktur zu, ihr Gerufensein in die Wahrheit. Jede andere
Begriindung der Wirklichkeit muff notwendig in einen falschen Messianismus ab-
gleiten. Denn wie die Aussagen der Bibel keine rein kosmologischen Spekulationen
sein wollen, sondern aufgenommen sind in das Erldsungsgeheimnis, so sind auch die
kosmologischen Aussagen der wesentlich unchristlichen, nicht auf Christus gesetzten
Systeme, letztlich und notwendig Etlosungsmythen. So gesehen, erhalten die messiani-
schen Anwandlungen des politischen Materialismus eine geradezu theologische Be-
deutung, wenn wir auch zu selten nach der gemeinsamen Wurzel dieser Phinomene
fragen. Jede nur von der Welt her gegebene und auf die Grenzen der Welt ein-
geschrankte Antwort reicht fiir die allumfassende Frage nicht aus. Die Einheit von
Kosmos und Heilsordnung erméglicht, die Grundfrage existentiell zu stellen, sie
gleichsam zum Lebensinhalt zu machen. Glaube und Unglaube kommen im Ernst, wie
sie diese Fragen stellen, teilweise iiberein. In Gegeniiberstellung zum Totalitiits-
anspruch des Materialismus oder des Unglaubens im allgemeinen ist der Aberglaube
zwar subjektiv auf die Existenzfragen konzentriert, hat aber aus sich keine Tendenz,
der Frage nach dem Ganzen zu entsprechen. Andererseits ist wieder zuzugeben, daf
sich im Materialismus, wie er uns im Alltag, in der Verfallenheit an die Welt und deren
Genufl begegnet, nicht nur Spuren, sondern echte Formen des Aberglaubens begegnen
konnen. Eine Unterscheidung zwischen den beiden Grundhaltungen wird nicht immer
leicht moglich sein, vor allem so lange nicht, als das Wesen des Unglaubens wie des
Aberglaubens nicht iiber die herkémmliche kasuistische Beschreibung hinaus gefiihrt
wird?®.

Zur Kennzeichnung des Aberglaubens halten wir fest: Es handelt sich bei ihm um
eine Verkehrung des Glaubens wie auch des Unglaubens, sofern diese in ihrer reinen

14 Dje christologische Basis der Weltordnung — ,alles durch Ihn und auf Ihn hin“ (Kol 1, 16)
— ,relativiert” jede innerweltliche Absolutsetzung. Vgl. O. Schilling, Geist und Materie in
biblischer Sicht. Stuttgart 1967.

15 Darstellungen des Aberglaubens, die ihn ausdriicklich in seinem Mi8verhilinis zum Glau-
ben zu beschreiben suchen: F. Buri, Glaube und Aberglaube. In: ThZ 12 (1956) 256—236;
P. Bauer, Horoskop und Talisman. Die Michte des Aberglaubens und die Macht des
Glaubens. Stuttgart 1963; B. Klappenburg, Art. Aberglaube. In: Sacramentum Mundi
(hg. v. K. Rahner u. a.) I Freiburg 1967, 15—19. Wie weit Aberglaube und Magie in
der Gegensatzhaltung zum Glauben zusammengehéren, ist eine andere Frage. Sicher
sind sie nicht einfach miteinander identisch. Vgl. G. Hierzenberger, Der magische Rest,
Ein Beitrag zur Entmagisierung des Christentums. Diisseldorf 1969. :

19 289



Form genommen werden. Denn wihrend diese beiden ein méglichst unverkiirztes
Verhiltnis zur Wirklichkeit bejahen und unter allen Umstinden realisieren wollen,
sprengt sich der Aberglaube aus der totalen Wirklichkeit ein Teilstiick heraus und
erhebt es zu einem Heilsbereich, indes er das andere verurteilt und verwirft. Wir be-
finden hier nicht iiber die Sittlichkeit dieses Verhaltens, vielmehr geht es uns um
Prinzipien einer Haltung, die sich als ,,Vorbehalt gegen das Ganze” bestimmen ldGt.
Darin sehen wir das Wesen des Aberglaubens. Es fragt sich freilich, ob sich diese
Haltung konsequent durchfithren lift, ja ob es iiberhaupt eine kompromifslos gelebte
Einstellung, sei es zum Ganzen oder zu einem Teil der Wahrheit des Seins, gibt.
Erlebt es nicht jeder an sich selbst, wie er von der Ubermichtigkeit des jeweils im
Vordergrund Stehenden (der , Tagesberithmtheiten”) gepackt ist und den ,Blick fiir
das Ganze” so leicht verliert?

So ist auch die konkrete Gestalt des Aberglaubens ,zeitbedingt” wie die des
Glaubens, nur in verkehrter Ordnung. Mit Recht verweist man darauf, daf8 fiir den
Aberglauben nicht einmal eine festumrissene und sprachlich befriedigende Wort-
deutung vorliegt. Er wird sehr allgemein als falscher Glaube bzw. Afterglaube er-
klirtt®, Thm liegen nach den herkommlichen Beschreibungen sowohl unrichtige religidse
Vorstellungen als auch verkehrte religitse Akte zugrunde. Zur duBeren Gottesvereh-
rung mit allen Formen eines abwegigen Kultes kommen die Versuche, iiber das Schick-
sal Macht zu gewinnen in den verschiedenen Variationen der Wahrsagerei, Zauberei
und des Geisterglaubens bis hin zu den mehr oder weniger harmlosen Spielereien
mit Talisman und Maskottchen. Sie im einzelnen aufzuzihlen, ist nicht unsere Aufgabe,
da es hier um prinzipielle Uberlegungen zur Haltung des Glaubens bzw. Aberglaubens
geht. Kosmische Elemente im Glauben werden zum Anlaff oder wenigstens zum Ansatz
fiir den Aberglauben. ,, Kosmisch” steht hier als Inbegriff fiir das Welthafte, das sowohl
die Haltung als auch den Inhalt des Glaubens mitbestimmt: Der Mensch als ein Stiick
Natur, als ,Sein-in-der-Welt”, die konkreten Zeichen des Glaubens im Kult und
Gesellschaftsleben, vor allem auch Formen der Volksfrommigkeit, mit einem Wort der
Prozefl der Heilsgeschichte inmitten der Welt. Uberall werden Vorginge und Tat-
sachen sichtbar, die fiir die sinnfillige Auslegung zahlreiche und grundverschiedene
Mboglichkeiten zulassen. Ganz allgemein gesprochen, kann aber nur jene Auslegung
adiquat sein, die von der unbegrenzten Offenheit des Glaubens lebt. Ein Vorbehalt
gegen das Ganze kann dem Glauben nicht gemif sein. Gerade darin aber liegt das
phinomenale Wesen des Aberglaubens.

Es 148t sich unschwer zeigen, wie der Aberglaube nur einer Teilansicht gegeniiber auf-
geschlossen ist, vom Ganzen absieht und so an die vordergriindige Wirklichkeit ver-
fallt. Die Welt verliert ihre Transparenz, durch die sie gerade zur Welt eines person-
lichen Gottes wird; sie ist nicht mehr Spiegelung eines Heilsplanes, sondern Ver-
diisterung des eigenen Schicksals. Die oben angezeigte Entperstnlichung ist heute im
Zeitalter des Personalismus!? eine tragische Fehlleistung, die im falschen Verhiltnis
zur ganzen Wirklichkeit wurzelt. Wohl wire fiir eine genauere Analyse darauf zu
achten, daf der Glaube selbst immerfort eine Gegenbewegung ist gegen die Tendenzen
der Verbergung des Ganzen und der Unwahrheit. Seine eigene Ungeschlossenheit
bzw. Vorldufigkeit bedeutet fiir abergliubische Bestrebungen einen willkommenen
Spielraum. Darum kann nur die Betonung der eschatologischen, auf Vollendung hin
angelegten Gestalt des Glaubens, wie die positive Ausdeutung seiner Fraglichkeit
ein wirksames Gegengewicht gegen die aufl§senden Krifte des Aberglaubens sein.
Aus der Gegeniiberstellung des Glaubens mit seiner zukunftsoffenen Weite und des
Aberglaubens in seinem Unverstindnis fiir die Zukunft des Ganzen geht auch hervor,
wie sehr Aberglaube im Grunde unchristlich ist, was wieder nicht eine sittliche Be-

16 7, B. Ph. Schmidt, Art. Aberglaube. In: ,,Wahrheit und Zeugnis”, op. cit., 11—14.
17 D, pon Oppen, Das personale Zeitalter. Stuttgart® 1964.

290



wertung sein soll, sondern eine Kennzeichnung der in ihm verborgenen existentiellen
Grundhaltung!®. Sein Vorbehalt gegen das Ganze — dieses in ontischer wie ge-
schichtlicher Bedeutung genommen — macht ihn selbst dort, wo er sich als ein Stiick
unreflektierten Glaubens im Leben eines Christen zeigt, blind fiir die Einheit der in
Christus gesetzten Schépfungs- und Heilsordnung.

Das gliubige Erfassen des Seinsgrundes oder das abergliubische Miflverhiltnis zu
ihm ist nicht nur ein theoretisches Problem fiir einen kleinen Kreis weltferner Inter-
essenten. Es betrifft in Wirklichkeit unser Verhiltnis zum Sinn und Ganzen unseres
Lebens. Die Frage nach dem Ganzen, die unser Woher und Wohin umfait, unser
Verhilinis zum Mitmenschen und zu unserer Welt ist eine hchst schicksalhafte Frage,
der sich niemand schuldlos entziehen kann. Dies gezeigt zu haben, ist das Verdienst
der modernen Existenz-Philosophie wie auch der existentiell denkenden Theologie.
Der Urgrund des Seins ist nicht unbekannt, so da8 wir uns ihm erst durch magische
Beschwérung nihern miifiten; er ist eine Person, der Logos, in dem alle Welt- und
Heilsgeschichte begriindet ist. Die wahre Totalitit ohne Verkiirzung und Liige erfafSt
allein die christliche Existenz. Und wiederum: Dieses Erfassen ist nicht etwa nur
wissenschaftliches Begreifen, sondern vielmehr das Verstehen, echtes Konnen und
Bewiltigen unserer Lebensaufgabe. Der Grund fiir diese existentielle Auswirkung ist
bereits bekannt. Es ist die alles begriindende Tatsache, da kosmische Ordnung und
das Heil in dem einen Anfang zusammengefalt sind, im Logos, dem Urgrund alles
Seins und Lebens. Fiir diesen Anfang offnet sich der Mensch radikal im Glauben
bzw. verschlieBt sich ihm gegeniiber in der Abkehr von der ganzen Wahrheit, wie
sich dies beim Aberglauben zeigt. Die Frage nach dem Sein und Heil, nach der Totali-
tit der Wirklichkeit kann nur dort richtig gestellt und vollzogen werden, wo das Leben
nicht von vornherein in verfilschenden Perspektiven und ungeklirten Vorstellungen
gesehen wird.

Fiir den Abbau des Aberglaubens wird man mit Recht Erwartungen an die modernen
Wissenschaften stellen kénnen, die gerade in ihrem Verstehen von Dynamik und
Entwicklung des Seins einer voreiligen Abgrenzung entgegengesetzt sind. Die ihnen
eigene Tendenz, das Ganze begreifen zu wollen, miifite sich im Gesprich mit dem
Glauben fordernd auswirken und auch die Formen des Aberglaubens als verzerrte
Vorstellung der Wirklichkeit entlarven. Umgekehrt kann Glaube auch wieder dem
Wissen dienen, indem er den Uberfall der Wissenschaft iiber die Dinge, die Ver-
dinglichung jeglichen Seins als letzte Auskunft verbietet. Jede Enthiillung der Wirk-
lichkeit ist zugleich ein Aufdecken des letzten Grundes, jedes Stehenbleiben bei
vordergriindigen Phinomenen ist ein Vorbehalt gegeniiber diesem letzten Grund
und muf sich auch existentiell, mitten im Leben, negativ auswirken. Was der Mensch
als seine perstnliche Lebensgeschichte oder als Weltgeschichte erlebt, wird im Lichte
der Offenbarung als ein Vorgang der Heilsgeschichte sichtbar. Dem Wort der Offen-
barung und seinem Anspruch antwortet der Glaube, wihrend sich ihm der Aber-
glaube in seiner verengten Einstellung zur Wirklichkeit verschlieBt. Die Bereitschaft
zum Ganzen, die den Glauben trigt, verkehrt sich im Aberglauben zum Ungehorsam
gegeniiber dem universalen Heil.

8Das Thema ,Glaube und Aberglaube” kénnte auch unter dem Aspekt der Hoffnung
abgehandelt werden. Glaube wire die Haltung der Offenheit, die gerade durch Hoffnung
bestimmt bzw. méglich wird; Aberglaube kann sich hingegen der Hoffnung nicht hingeben,
weil er Sicherheit und Gegenwart will. Wie verkiirzte Glaubenshaltungen zu Fehlformen, ja
zur Glaubenslosigkeit Anlafs geben, beschreibt in einer umfangreichen Untersuchung
G. Waldmann, Christliches Glauben und christliche Glaubenslosigkeit. Tiibingen 1968. Wir
stimmen ihm zu, wenn er sagt: ,Der Aberglaube des modernen Menschen ist ein Glauben
und besteht und entsteht z, T. als eine der Befriedigungen eines meist unbewuSlten
Glaubensbediirfnisses” (310), also eine Fehlform des Glaubens.

291



