gen, die besonders zur Diskussion stehen
(Wissenschaft und Metaphysik, Materie und
Geist, Sein und Eins-Sein, Dogma und
Noogenese, Schopfung. und Erlésung, Pan-
theismus, Optimismus, Christentum und
Welt im Werden). Die ,Ergriffenheit” von
P. Teilhards System hat den Autor leider
gehindert, nach vieler positiver und apologe-
tischer Darlegung einen kritischen Abschnitt
beizufiigen, der das gute Biichlein noch bes-

ser gemacht hiitte.
St. Pélten Karl Pfaffenbichler

SCHMUCKER JOSEF, Die primdren Quellen
des Gottesglaubens. (Quaest. Disp. 34) (232.)
Verlag Herder, Freiburg 1967. Broschiert
DM 21.50.

Das Werk stellt sich die Aufgabe, das Pro-
blem der Gotteserkenntnis fiir das durch die
neuzeitliche Philosophie und Naturwissen-
schaft gepriigte moderne Denken neu in An-
griff zu nehmen. Die herkdmmliche Art,
Gottesbeweise zu fithren, vernachlissige
wichtige Gesichtspunkte. Auf eine rationale
Fundierung des Gottesglaubens diirfe man
aber auf keinen Fall verzichten. In einer
Erkenntnisweise, ,die die grofen Zuriistun-
gen der Gelehrsamkeit entbehrlich macht
und dem Menschen in jeglichem Zustand
angemessen und zuginglich ist” (83), folgt
der Autor Newman’s Metaphysik der Person
des nach Gott Fragenden. Dabei bildet die
Vermittlung zwischen der Kritik der tradi-
tionellen Gottesbeweise und .dem Aufweis
eines intellektuell-personalen Weges zu Gott
auf der Grundlage des Gewissens eine be-
merkenswerte, sehr unvoreingenommene Er-
orterung der Kritik Kants an den Gottes-
beweisen und dessen Postulat des Da'seins
Gottes ,als Losung der Gottesfrage vom
personalen Pol aus” (6).

Angesichts der gegenwiirtigen Metaphysik-
miidigkeit ist die Uberzeugung des Ver-
fassers wohltuend, ,daf von dem Boden
einer realistischen Seinslehre aus dem meta-
physischen Denken ein . . . iberzeugender
Aufweis der Kontingenz der Welt grund-
sitzlih moglich ist” (52). Man kann auf
seine angekiindigte Schrift, in der er die
Griinde, die auf die Kontingenz der Welt
schlieBen lassen, ausfiihrlich darlegen will,
gespannt sein. Der Rezensent hat zur Kon-
tingenz der Evolution einen Beitrag geliefert
in seinem Buch: Der Mensch — Sinnziel der
Weltentwidklung. (Paderborn 1967, 162—225.)
Dieser evolutive Aspekt, der doch die Kon-
tingenz der . Welt wesentlich mitbestimmt,
findet leider in der hier besprochenen Schrift
keine Beriicksichtigung.

Bei der Erdrterung des Kantischen Postulats
des Daseins Gottes erscheint besonders wich-
tig der Aufweis des- Verfassers, daf ohne
den Gottesglauben die Werte ihrer letzten
Fundierung- ermangeln. Die unbedingte, all-
gemeine Giiltigkeit der (sittlichen) Werte
steht und fillt mit dem Gottesglauben.

Pessimismus und Nihilismus sind die Folge.
(In seinem demnichst erscheinenden. Buch:
Existenkrise Gottes? zeigt der Rezensent die
Konsequenzen der Gottesleugnung: Wert-
relativismus — Wertskeptizismus — Nihilis-
mus bei Nietzsche, Sartre und Camus auf.)
Die klaren Uberlegungen des Verfassers und
seine in Anbetracht der Schwierigkeit und
Abstraktheit des behandelten Gegenstandes
leicht verstindliche Sprache machen das Buch
empfehlenswert fiir alle, die dem ,wesent-
lichen Denken” noch nicht abgeschworen
haben.

Wien Hubertus Mynarek

EDMAIER ALOIS, Horizonte der Hoffnung.
Eine philosophische Studie. (247.) Verlag
Friedrich Pustet, Regensburg 1968. Kart. lam.
DM 21.—.

Hoffnung gehort in unserer Krisenzeit zu
den entscheidenden Haltungen des Menschen.
Doch scheint sie auch fiir Christen immer
mehr von vélliger Sidkularisierung bedroht.
Der Eichstitter Philosoph setzt sich daher
ausfiihrlich mit den modernen Deutungs-
versuchen des Phinomens der Hoffnung
auseinander, wie sie gegenwirtig von den
Atheisten Paul Sartre und Ernst Bloch, vom
Agnostiker Martin Heidegger, vom prote-
stantischen Theologen Jiirgen Moltmann und
von den katholischen Philosophen Gabriel
Marcel und Joseph Pieper vertreten werden.
In sehr bedachten Schritten analysiert der
Verfasser das Erscheinungsbild und Wesen
der Hoffnung. Er untersucht dann ijhre Vor-
aussetzungen in der Struktur der Wirklich-
keit und des Menschen und ihre Grundlegung
in der Transzendenz. Und er beschlieBt seine
Uberlegungen mit der Frage nach dem eigent-
lichen Sinn und Wert der Hoffnung.

Es ist wohl noch nirgendwo auf dhristlicher
Seite das vielschichtige Problem der Hoffnung
so allseitig und griindlich angegangen wor-
den wie in diesem Werke. Dabei enthiilt sich
die Ausdrucksweise des Verfassers aller
schulmiiBigen Formelhaftigkeit, erweist sich
vertraut mit der Sprache gegenwirtig maf3-
gebender Denker, vermeidet aber deren
Dunkelheiten, sondern bleibt immer begriff-
lich sauber und erfreulich anschaulich. So
bietet das aufmerksame Studium dieses be-
deutenden Werkes eine sehr wertvolle Hilfe,
der Entmutigung wirksam zu begegnen,
unter der in unseren Tagen gerade auch ehr-
lich Denkende und Strebende immer mehr
zu leiden haben. ‘

LAVOCAT RENE, Kirche und Naturwisgen-
schaft. Um den Dialog beider Gemeinschaf-
ten. (100.) Verlag Ferdinand Schdningh,
Paderborn 1968. Kart. lam. DM §5.80.

Dieses kleine, aber erfrischend freimiitige
Buch eines gliubigen Naturforschers kénnte
sehr zur Kldrung tief eingewurzelten Mif-
verstehens und Mifitrauens zwischen Kirche
tind Naturwissenschaft beitragen, wenn man
seine Gedanken von beiden Seiten ‘ebenso

359



freimiitig beherzigte. Weithin herrscht der
Eindruck, die Kirche miisse vor den Fort-
schritten. der Naturwissenschaft laufend eine
Stellung nach der anderen rdumen, zum
Schaden ihrer Glaubwiirdigkeit. Nun werden
freilich die rechtverstandenen -eigentlichen
Glaubenswahrheiten davon nicht betroffen.
Aber der verwirrende Eindrudk bleibt. Um
ihn auszuriumen, miissen Theologie und
Naturwissenschaft sich auf ihre je eigenen
Methoden bescheiden lernen und in der
Wabhrheitsfindung einander auf dem je
eigenen Gebiete den Vortritt lassen (50).
Entscheidend fiir folgerichtige Schliisse sind
immer die Erfahrungstatsachen. Naturwissen-
schaftliche Tatsachen als solche sind gewif
nicht ,hiretisch”, wie auch Offenbarungs-
tatsachen als solche nicht ,wissenschafts-
feindlich” sind (78). Beide Seiten haben in-
sofern nichts voneinander zu fiirchten. Nichts
braucht um des Glaubens willen von der
Naturwissenschaft verleugnet zu werden, und
nichts braucht um der Naturwissenschaft
willen vom Glauben verleugnet zu werden
(85). Und wenn beide Seiten sich zur Eini-
gung auf den Grundsatz verstehen, dafl es
doch in keinem Falle um die Frage , modern
oder unmodern?”, sondern einzig um die
Frage ,was ist hier die Wahrheit?” geht,
dann miite nicht bloB eine Versshnung,
sondern eine fruchtbringende Freundschaft
g;b;gli?\ werden. Vor allem die Jugend wartet
auf.

WELTE BERNHARD, Determination und
Freiheit. (145.) Verlag Josef Knecht, Frank-
furt a. M. 1969. Brosch. DM 12.80, sfr 15—,
S 94.70.

Der Freiburger Theologe, bekannt durch eine
Reihe wertvoller Biicher iiber philosophisch-
theologische Grenzfragen, legt hier eine neue
Untersuchung zum vielumstrittenen Problem
der menschlichen Freiheit vor. Er geht dabei
in einer bisher noch kaum in Betracht ge-
zogenen Weise von der modernen Verhal-
tensforschung aus. Zundchst von der Tat-
sache, daf8 alle Dinge und Wesen da sind,
daf aber dieses Dasein als solches einzig
beim Menschen ans Licht tritt. Denn er allein
kann zum Dasein der Dinge und zu seinem
eigenen Dasein ,sich verhalten”, d. h. dar-
iiber nachdenken, dazu Stellung nehmen und
damit umgehen. Obwohl der Mensch durch
seinen Leib in die physikalische, biologische
und psychologische Naturgesetzlichkeit hin-
eingenommen und dadurch bestimmt ist,
kann er vom Geiste her ihr gegeniibertreten
und offenbart schon dadurch seine Freiheit,
d. h. die Méglichkeit der Selbstbestimmung,
sogar dort noch, wo er sich gehenlift. Diese
unverkennbare Zweiheit von Naturverhalten
und Selbstverhalten kennzeichnet die Trans-
zendenz des Menschen. Zweifellos ist der
Mensch auch im ,,Umwillen” seines Denkens
und Wollens an vorgegebene Beweggriinde
gebunden. Aber ebenso zweifellos erkennt er

360

diese als jeweils begrenzt und durch weitere
Horizonte iiberboten. Und so steht er auch
in dieser Hinsicht im Raume der Freiheit.
In der Verwirklichung dieser Freiheit im
konkreten Falle erweist er sich so nur inso-
fern bestimmt, als er zugleich von sich aus
bestimmend ist. Theoretisch erscheint dies
als Zirkel. Dies verschligt aber nichts, da
der Mensch eben nur die Freiheit ,gebrau-
chend” dieser Freiheit ,sicher” werden kann.
Freiheit ist zwar immer begriindet, aber nicht
eine ,Folge”, sondern ein ,Ursprung” und
verweist so auf den schlechthin unbedingten
Ursprung, auf Gott, wie schon Augustinus
erkannt hat. Und von diesem Unbedingten
kommt der Mensch nicht los, auch wenn er
sich im Wollen eines Bésen von ihm los-
machen méchte.

Diese Gedankenginge, die viele Ansitze der
gegenwiirtig so bedeutsamen Verhaltens-
forschung folgerichtig weiterfijhren, wirken
iiberzeugender als viele iltere Denkweisen.
Und Welte bringt sie in einer bewunderungs-
wiirdig geschmeidigen Sprache. Auffallen
mag, daB in der angefiihrten philosophischen
Literatur zum Thema Nicolai Hartmann
nicht aufscheint, der doch als einer der ersten
aufgezeigt hat, daB Freiheit niemals als
Indetermination, sondern nur als Determi-
nation héherer Ordnung verstanden werden
kann.
Linz Josef Knopp
LOTZ JOHANNES B., It — Du — Wir.
Fragen um den Menschen. (255.) Verlag Jo-
sef Knecht, Frankfurt a. M. 1968. Pappband
DM 14.80, sfr 17.30, S 109.50.

Heutzutage, da der Mensch sich so heillos
in der Welt seiner wunderbaren Technik
verloren hat, braucht er mehr als je die
Mahnung und die Hilfe zur Selbstbesinnung,
die seine Tiefen in der Einheit seiner Dimen-
sionen erdffnet und ihn unausweichlich zur
Sinnentscheidung seines Daseins stellt. Das
ist das Vorhaben dieses schénen Buches, das
in klarer, eleganter und leicht verstindlicher
Sprache, trotz der Schwierigkeit der Analyse
bis zum Ende durchgefiihrt ist.

Der 1. Teil bringt das zum Wesen des Men-
schen gehdrige Spannungsfeld zum Vor-
schein, das ihm die Aufgabe stellt, die aus-
gewogene Mitte zwischen den entgegen-
gesetzten Polen zu finden und zu bewahren.
Die grundlegende Spannung ist die zwischen
seiner Leiblichkeit und Geistigkeit, daher
zwischen seiner Begrenztheit und Unbe-
grenzheit, und infolgedessen zwischen sei-
ner Auskehr zur Welt und seiner Einkehr zu
sich selbst. Der Grund seiner Einkehr ist sein
Bezug zum Sein selbst, wodurch er sich als
erschlossenes Ich und als Person vollzieht
und ihm die mégliche Kommunikation mit
allen Seienden im Grunde gegeben ist. Das
Seiende, das sich ihm im Sein zuerst zeigt,
ist die Welt. Innerhalb der Welt unterschei-
den sich die beiden Bereiche der Dinge oder



