Und doch, wie begrenzt sind unsere liebsten Bilder und Symbole! Als ich auf einer
Insel der Siidsee den ersten Entwurf dieser Zeilen niederschrieb, iiberkam es mich
plotzlich: welchen Wert soll das Bild der Beiden Tische in einer Welt haben, die keine
Tische kennt! Im traditionellen Haus der Fidschi- und Tongainseln z. B. ist ein Tisch
ebenso ein Fremder wie das Wort dafiir in ihren Sprachen. Den englischen Ausdruck
table gebraucht der Fidschianer als ,tepeli”, der Tonganer als ,tepile”. Selbst wenn
ein Konzil spricht, tut es dies in zeit- und kulturbedingten Bildern, die keinen
absoluten, universalen, letztlich giiltigen Anspruch auf die Gefolgschaft aller erheben
konnen. Pluralismus auch der Bilder! Denn auch die Kirche wei nur ,ex parte”
und spricht nur ,ex parte”, selbst wenn sie ein zutiefst prophetisches Wort zu ver-
kiinden hat.

1967); ]. Corbon [ M. Bouttier | G. Khoche, La Parola di Dio (Roma 1967). — Der pastorale
Gesichtspunkt fiir die liturgische Verkiindigung driickt sich z. B. in der Serie ,,Am Tisch
des Wortes” aus, die von der Erzabtei Beuron im Verlag des Katholischen Bibelwerkes
Stuttgart herausgegeben wird. S

JOHANN MARBOCK

Menschenweisheit und Offenbarung

Zu Entwicklung und Bedeutung einer alttestamentlichen Literaturgattung

Zu den ganz selten gelesenen Teilen des Alten Testamentes gehort neben der Gesetz-
gebung im Pentateuch, den Genealogien der Chronik und den geographischen Listen
des Buches Josua zweifellos die Weisheitsliteratur, darunter vor allem das Buch der
Spriiche, Ben Sira und die Weisheit Salomos. Das mag damit zusammenhingen, dafl
sich fiir uns mit dem Wort Weisheit die Vorstellung einer Tradition verbindet, die
Leben und Dynamik vermissen li8t. Zudem ist ein Grofteil dieser Literatur in
Spriichen und sprichwortartigen Reflexionen niedergelegt, die nach dem ersten Ein-
druck etwas zu sicher und zu schulmeisterlich mit dem Menschen und seiner Welt
umzugehen scheinen. In den letzten Jahrzehnten hat sich nun die alttestamentliche
Forschung sehr intensiv mit den Biichern der biblischen Weisheit befafit, wie eine
Fiille neuerer Arbeiten zum Thema Weisheit zeigt!.

Diese Weisheit des Alten Testamentes ist ein vielschichtiges Phinomen. Wenn wir
sie im Anschluf an Spr 1, 2—6 charakterisieren, konnen wir sie als lebendigen
geistigen Prozef beschreiben, der im Verstehen, Annehmen und Weitergeben von

1 Aus der Fiille der Literatur zum Thema Weisheit sei hier, abgesehen von den Einleitungen
ins Alte Testament und den Kommentaren zu den einzelnen Weisheitsbiichern, nur auf
einige neuere Arbeiten zur Weisheitsliteratur hingewiesen: H. Gese, Lehre und Wirklich-
keit der alten Weisheit, Tiibingen 1958; M. Noth /W. Thomas, Wisdom in Israel and in
the Ancient Near East, Suppl. Vetus Testamentum III (1955); U. Skladny, Die iltesten
Spruchsammlungen in Israel, Berlin 1961; G. von Rad, Theologie des Alten Testamentes, I,
Miinchen %1962; von Rad plant iibrigens eine groBere Studie zur Weisheitsliteratur.
W. Richter, Recht und Ethos, Versuch einer Ortung des weisheitlichen Mahnspruches,
StANT 15, Miinchen 1966; H. Schmid, Wesen und Geschichte der Weisheit, BZAW 101
(1966); H. ]. Hermisson, Studien zur israelitischen Spruchweisheit, WMANT 28, Neu-
kirchen 1968. — Vergleiche auch die Artikel sophia von Fohrer / Wildcens in ThW VII,
465—529, und die Beitrige Weisheit, Weisheitsliteratur von H. Gese in RGG? VI,
1574—1577, 1577—1581, sowie R. E. Murphy, Assumptions and Problems in Old Testament
Wisdom Research, CBQ 29 (1967), 407—418, ders., Die Weisheitsliteratur des Alten
Testamentes, Concilium 1 (1965), 855—861; E. Gerstenberger, Zur alttestamentlichen Weis-
heit. Verkiindigung und Forschung. 14 (1969), 28—44.

28



Weisheit, Bildung und Erkenntnis besteht, die sich ihre eigenen literarischen Formen
geschaffen hat, vor allem den Spruch (maschal) in seinen verschiedenen Ausprigungen
als Aussagewort und Mahnwort. In konkreter und vielfach bildhafter Sprache
vollzieht sich im Sprichwort das Einbringen und Zusammenfassen einer menschlichen
Erfahrung oder das Erfassen einer in der Welt und im Leben festgestellten Ordnung:
Wer eine Grube gribt, fillt hinein, und wer einen Stein wilzt, auf den rollt er zu-
riick” (Spr 26, 27). Erfahrungen werden auch formuliert im Hinblick auf gegenwirtiges
oder kiinftiges Handeln: ,Wer Unrecht sit, erntet Unheil’ (Spr 22, 8). Weisheit wird
zum Mittel der Weltbewiltigung, das dazu dient, das Leben richtig zu steuern; das
meint der Ausdruck ,tahbuldt!, griechisch ,kybernesis’ in Spr 1, 5; 11, 14; 20, 18;
24, 6. So driickt sich in der biblischen Weisheit mit ihrer sehr profanen Sprache
Israels Erfahrung und Begegnung mit der Welt und dem Leben aus®. Die geschicht-
liche Entwicklung dieses weisheitlichen Weltverstindnisses und seine Bedeutung Fiir
die alttestamentliche Theologie soll im folgenden skizziert werden.

1. Weisheit als internationaler Humanismus im alten Orient.

Es ist gewifl bedeutsam, dag Israel mit seiner Weisheit an einer grofen internationalen
geistigen Bewegung und Denkweise teilnimmt, die zur Zeit Salomos bereits auf eine
Geschichte von etwa 2000 Jahren zuriickblicken kann und damit zu den iltesten fa@-
baren Formen menschlicher Reflexion zu zihlen ist®. So wird auf uralten sumerischen
Listen (ca. 3000 v. Chr.) versucht, bekannte Dinge und Gegenstinde aus der Welt
des Menschen zu ordnen und in einen sachlichen Zusammenhang zu bringen. Ent-
sprechend dem Fortschritt der Erkenntnis werden diese Listen stindig revidiert und
erweitert. Im Sprichwort werden auch Vorginge und Erfahrungen sprachlich erfaft
und damit verfiigbar!. Daneben existiert bereits eine Erziehungsweisheit in Form von
Lehren in akkadischer Sprache?.

Das klassische Land der Weisheitsliteratur des alten Orients aber war Agypten, wo
diese Weisheit in der Form von Lehren des Vaters oder Lehrers an seine Séhne bzw.
Schiiler niedergelegt ist. Das alteste vollig erhaltene Werk dieser Gattung sind die
Weisungen des greisen Wesirs Ptahhotep an seinen Nachfolger um 2300 v. Chr.;
es enthilt Ratschlige fiir angehende Beamte. Das fundamentale Anliegen gyptischer
Weisheit ist die Verwirklichung der Maat, d. h. der rechten Weltordnung. Das ge-
schieht dadurch, daf die iiberlieferte Weisheit auf Zeit und Geschichte des Horers
neu angewandt wird. Darum ist nach den Texten fiir einen Weisen das rechte Horen
und Verstehen die wichtigste Tugend: ,,Gib deine Ohren, hire, was gesagt wird, gib
dein Herz daran, es zu verstehen. Es ist niitzlich, es in dein Herz zu geben, aber es
ist schidlich fiir den, der es abweist’.” Es geht also dabei nicht blof um die Uber-
lieferung objektiver, gleichbleibender Maximen; denn nur in der eigenen Erfahrung
und Weiterfithrung kommt Weisheit zu ihrer Erfiillung. Nach Ptahhotep ist der-
jenige der ,gute Sohn’, der die Lehren seines Vaters erweitert und ,erneuert’®. Neue
geschichtliche Situationen und Erkenntnisse kénnen deshalb bestehende Erkenntnisse
aus der Vergangenheit in Frage stellen, wie z. B. den Zusammenhang zwischen einer

2 H. Schmid, a. a. O., 34.

3 Zur Geschichte der Weisheit im alten Orient siehe die Darstellung bei H. Schmid, a. a. O.,
mit reicher Literatur, sowie: Les sagesses du Proche Orient Ancien (Colloque de Stras-
bourg), Paris 1963.

4 E. Gordon, Sumerian Proverbs. Glimpses of everydays life in Ancient Mesopotamia,
Philadelphia 1959; W. Lambert, Recherches sur les proverbs sumériens de la collection F.,
RSO 42 (1967) 75—99.

5 Vgl. z. B. W. Lambert, Babylonian Wisdom Literature, Oxford 1960; J. van Dijk, La sagesse
sumero-accadienne, Leiden 1953.

¢ Teile des Textes siehe bei Grefimann, AOT 33.

7 Einleitung zu Amenemope, 3, 9—12, AOT 39.

8 H. Schmid, a. a. O., 28—29.

29



Tat und ihren Folgen, das Verstindnis Gottes, den Glauben an Bestattungs- und
Jenseitsriten, wie sich das fiir das Agypten der ersten Zwischenzeit und des Mittleren
Reiches (ca. 2130—1710 v. Chr.) kundtut in der Weisheit des Merikare mit seinen
Reden vom verborgenen Gott?, im Gesprich des Lebensmiiden und im Pessimismus
des Harfnerliedes mit seinem Aufruf zum Lebensgenuf!?.

Crund fiir diese Entwicklung war — neben geschichtlichen Krisenzeiten — auch eine
ungeschichtliche und dogmatische Weitergabe einer urspriinglich empirischen Be-
schreibung der Wirklichkeit, die sich in der Zwischenzeit gewandelt hatte. Dafs eine
rein mechanisch tradierte Lehre nicht mehr verstanden wurde, zeigt die Lehre des Ani,
wo der Sohn dem Vater vorwirft, dessen Lehre sei nicht mehr verstehbar, der Vater
aber auf die Problematik und die Frage des Sohnes gar nicht eingeht und einfach
unbedingten Gehorsam verlangt!’. Auch das von den Schiilern schrecklich zugerichtete
Buch des Cheti, das einfach sinnlos abgeschrieben wurde, beweist, wie wenig eine in
altertiimlicher Schrift und Sprache konservierte Weisheit verstanden wurde'®. Ur-
spriinglich lebendiger Vollzug von Erfahrung, Lehren und Horen war zum System
geworden, das auch mit Priigeln und Dressur beigebracht werden konnte, wie wir in
Schulschriften des Neuen Reiches lesen: ,Das Ohr des Knaben ist auf seinem Riicken,
und er hort, wenn man ihn schligt” (Pap. Anastasi III, 13; V, 8). Neben Erstarrung
und Krisen wird freilich auch immer wieder der Versuch eines Durchbruches zu einem
neuen zeitgerechten Verstindnis der iiberlieferten Weisheit sichtbar.

2. Der ,salomonische Humanismus’ und die iltere Weisheit Israels.

a) Ursprung

Die Urspriinge weisheitlichen Denkens in Israel sind nicht mehr véllig greifbar. Man
erschlie@ vor allem fiir das weisheitliche Mahnwort das ,Sippenethos’, d. h. die
Unterweisung in der Familie durch den Vater und durch die Sippeniltesten'®.
Andere ordnen die literarisch formulierte Weisheit eher einem bestimmten Stand oder
einer Gruppe von Weisen beziechungsweise einer Schule zu'4. Albright denkt an einen
starken phonizischen Einflug auf Sprache und Stil der Proverbienliteratur'®. Wie das
im einzelnen auch sein mag: ein Beitrag aus dem Volk selbst in Form von Volks-
sprichwortern ist gewif anzunehmen. Fiir den Grofteil der weisheitlichen Formulierun-
gen ist aber am ehesten ein Stand von Gebildeten, von Weisen, zu erschliefen.
Fiir die Zeit Salomos mit ihrer Offenheit fiir Einfliisse von auswirts (vgl. Tempelbau,
Handel, Verwaltung nach #gyptischem Vorbild) ist der Einflu der dgyptischen
Schule und des Schreiberstandes sehr naheliegend. Ein Beweis fiir enge Beziehungen
Israels zur Weisheit Agyptens ist die eindeutig erwiesene Abhangigkeit von Spr 22,
17—23, 14 von der Weisheit des Amenemope'®. Das Interesse fiir die Weisheit und

9 AOT 35.

10 AQT 29; fiir Mesopotamien wire etwa der ,,sumerische Hiob” zu nennen, die Darstellung
des Problems vom leidenden Gerechten im akkadischen Gedicht , Ludlul bel nemeqi” sowie
die babylonische Theodizee.

11 Epilog der Lehre des Ani 9, 13—10, 17: s. H. Brunner, Altigyptische Erziehung, Wiesbaden
1957, 166 £.

i2 Ebda 71.

19 E. Gerstenberger, Wesen und Herkunft des ,apodiktischen Rechtes”, WMANT 20, Neu-
kirchen 1965, 117—127.

14 H. Hermisson, a. a. O., 50f.; 122—136; W. Richter, Recht und Ethos, Miinchen 1966,
182—189.

15 W. E. Albright, Yahwe and the Gods of Canaan, London 1968, 222—224; ebenso
M. Dahood, Proverbs and Northwestsemitic Philology, Rom 1963.

16 . Helck, Proverbia 22, 17 ff. und die Lehre des Amenemope, AfO 22 (1968/69) 26—27 gibt
zu der bereits bekannten inhaltlichen Ubereinstimmung einen sehr interessanten Hinweis
auf das Auswahlprinzip aus den Spriichen des Amenemope: die Anordnung der Spriiche
in Prov 22, 17 ff zeigt, daR es sich um einen als Gedichtnisstiitze dienenden Text handelt,
der von den Kapiteln des Amenemope nur den Anfang, die Mittel- und Enddoppelzeilen
anfiihrt.

30



Bildung der Nachbarvilker bezeugen auch die Spriiche Agurs des Massaiten (Spr 30)
mit vielen ugaritischen Parallelen'?, und die Spriiche Lemuels, des K&nigs von Massa
(Spr 31, 1—9).

b) Salomonischer Humanismus

Auch wenn im einzelnen Salomo nicht als Verfasser bestimmter Einheiten des
Spruchbuches nachzuweisen ist, so hat doch seine Regierung der Epoche den Stempel
aufgedriickt, so daf von Rad mit Recht von einem ,salomonischen Humanismus’’
spricht'®, mit einer betonten Zuwendung zu den Naturwissenschaften, dem Versuch
einer Sammlung und Ordnung dieser Erkenntnisse (1 Kg 5, 9 ff.), mit einem in
Israel bis dahin unbekannten Sinn fiir das Humanum und fiir die Psychologie, wie
sie aus den damals entstandenen groBfen Erzihlwerken spricht, der Geschichte von der
Thronnachfolge Davids (2 Sam 9—1 Kg 2) und dem Geschichtswerk des Jahwisten;
auch die Fiihrungsgeschichte vom dgyptischen Josef trigt vollig weisheitliche Ziige!®.
Auch in anderen Fithrungsgeschichten der Patriarchenerzihlungen geht es um Jahwes
Wirken im menschlichen Alltag, im Verborgenen (vgl. Gn 24).

Die von den Weisen mitgeteilte Lehre versteht sich als Rat (‘esah), der aus Er-

fahrung und Sachkenntnis kommt und gehort werden will2?; diese Lehre ist aber
nicht unfehlbar, sondern durch Erfahrung erweiterungs- und verbesserungsfihig;
darum konnen einander widersprechende Sentenzen gegeniiberstehen wie Spr 26,
4—5. Es ist also sehr zu beachten, dafs diese Literaturgattung der Weisheit ihre eigene
Wahrheit hat*!.

c) Weisheit und Jahweglaube

Auch wenn unter dem EinfluB der héfischen internationalen Weisheit sehr weltlich
und profan gesprochen wird und die fiir Israels Glauben so wichtige Bezeugung des
Wirkens Gottes in der Geschichte vollkommen fehlt, also die Erfahrungen des
Exodus, der Sinaioffenbarung und der Landnahme gar nicht erwihnt werden, so ist
doch diese niichtern und pragmatisch denkende Erfahrungsweisheit durchaus kein
JHumanismus ohne Gott’. War schon in der mesopotamischen und vor allem in der
dgyptischen Weisheit Gott nicht wegzudenken aus der Weltordnung, so wird in den
Jahwespriichen’ die Prigung und Umdeutung der Weisheit vom Glauben Israels her
sichtbar. Das ist vor allem dort der Fall, wo vom vollig unberechenbaren Walten
Jahwes die Rede ist, das sich dem Planen des Menschen entzieht und den in der alt-
orientalischen Weisheit gegebenen Zusammenhang von Tat und Ergehen durchbricht,
wie z. B. Spr 16, 9: ,Des Menschen Herz plant seinen Weg, aber Jahwe lenkt seinen
Schritt®®.” Die Grofe dieser Weisen mit ihrer Kunst der Meisterung des Lebens
und der Welt wird dort sichtbar, wo sie lehren, daB8 der Mensch gut tut, immer auch
Gott als Grenze und Unberechenbares in Rechnung zu setzen und ,an dieser
Grenze sich selbst zu liquidieren” wie Spr 21, 30: ,Keine Weisheit, keine Einsicht,
keinen Rat gibt es vor Jahwe?3.”

d) Weisheit und Segen
Man hat gefragt, wieso dieser Strom weisheitlichen Denkens in Israel Aufnahme

17 G. Sauer, Die Spriiche Agurs, BWANT 84, Stuttgart 1963.

8 pon Rad, Theologie des Alten Testamentes, I, 41962, 69—70.

19 pon Rad, Josephsgeschichte und dltere Chokma, Gesammelte Studien zum Alten Testament,
Miinchen, 31965, 272—280; L. Rupprecht, Die Josephserzihlung der Genesis, StANT 11,
Miinchen 1965. 217, 230.

2 W, Zimmerli, Ort und Grenze der Weisheit im Rahmen der alttestamentlichen Theologie,
Ges. Studien zum Alten Testament, Miinchen 1963, 308; von Rad, Theologie 1, 11962, 447.

2t A. Schikel, Sprache Gottes und der Menschen, Freiburg 1968, 64—66.

22 Vgl. auch Spr 19, 21; 20, 24; 21, 30f.; 21, 1 f. H. Gese, Lehre und Wirklichkeit der alten
Weisheit, 45—50, und H. ]J. Hermisson, a. a. O., 68—71 sehen hierin das Charakteristikum
der israelitischen Weisheit gegen H. Schmid, a. a. O., 147/148, der im Anschluf an
U. Skladny in den Jahwespriichen kein Sondergut Israels sieht.

23 pon Rad, Theologie I, 11962, 453.

31



gefunden hat, da er doch vom ,Ausland’ kommt und grofitenteils vollig profane
Bereiche behandelt, angefangen von der Warnung vor Geschwitzigkeit und Streit-
sucht (Spr 18), vor der Faulheit (Spr 24, 30—34; 26, 13—16), den Spriichen iiber die
zéinkische Frau (25, 24), den Anstandsregeln iiber das Benehmen bei Tisch (Spr 23,
1—11) bis zu den Spriichen iiber Menschenkenntnis und Freundschaft (Spr 27, 1—22),
ja sogar iiber Viehzucht (27, 23—27). Der Hinweis auf die Bedeutung der Gottesfurcht
in der Weisheitslehre von Spr 1—9 ist wohl zu duferlich. Zimmerli sicht gewif8 richtig,
wenn er das Ausgehen des Menschen zur Bewiltigung der Welt und das Greifen
nach Gliick und Erfolg mit der Schipfungstheologie in Gn 1 und dem Schépfungs-
segen Gn 1, 28 in Verbindung bringt?®. Am umfassendsten und tiefsten hat aber
Westermann diesen Zusammenhang zwischen der Weisheit und dem Ganzen des
israelitischen Glaubens dargelegt®®. Weisheit ist eine Wirkung des segnenden Han-
delns Gottes. Gott ist nicht nur in Ereignissen der grofen Geschichte am Werk, sondern
auch im Wachsen- und Reifenlassen im Leben des Menschen und der Natur, kurz:
in seinem stillen, unmerklichen segnenden Wirken. Und genau dieser Bereich des
Segenswirkens Gottes ist auch der Bereich, in dem sich die Weisheit bewegt in ihrem
Bemiihen um Gelingen im Alltag, im Haus, in der Familie. Darum ist die Weisheit
universal und iiberall anzutreffen, wie auch Gottes Segen iiber alles Lebendige univer-
sal ist. Von hier aus ist in Zukunft zweifellos noch griindlicher nach dem kanandischen
Erbe in Israels Weisheit zu fragen.

3. Die Krise der Weisheit bei Hiob und Qohelet.

Auch wenn der von H. Schmid fiir die Weisheit Agyptens festgestellte Dreitakt’
der Entwicklung von urspriinglich situations- und geschichtsbezogener Weisheit zu
einer zweiten ungeschichtlichen Stufe, die den gréferen Teil der ilteren Spruchsamm-
lungen umfassen soll*®, und von da zu einer neuen Aktualisierung weisheitlichen
Denkens auf die Geschichte der Weisheit Israels nicht einfach {ibertragen werden kann,
weil die einzelnen Sammlungen des Spruchbuches chronologisch kaum sicher ein-
zuordnen sind®?, so wird doch auch in Israels Weisheit eine Krise spiirbar, die in
den Biichern Hiob und Qohelet zum Ausdruck kommt.

Im Glauben an die Durchschaubarkeit und Planbarkeit menschlichen Lebens in
einem gewissen Rationalismus und Optimismus der ilteren Weisheit lag die Gefahr
verborgen, die dem menschlichen Begreifen gesetzten Grenzen zu iibersehen und im
allgemeinen durchaus bewshrte Erfahrungen wie die von der schicksalwirkenden
Tat, die dem Gerechten Lohn, dem Frevler Strafe eintrdgt, als immer und {iberall
giiltiges System, als ,Dogma’ zu tradieren; das scheint in Spr 10—15 teilweise zu
geschehen, wo 184 Verse fast ausschlieflich vom guten Ergehen des Gerechten und
vom schlimmen Ende des Bosen sprechen®s. Spitestens mit dem Zerfall der Gemein-
schaft Israels beim Untergang der Monarchie und im Exil muBte das Leid zum
Problem des einzelnen, des Individuums werden. In Kap. 3 des Hiobbuches kommt
das mit einer in Israel bis dahin nie gehorten Schirfe und Ballung zum Ausbruch,
wenn Hiob den Tag seiner Geburt verflucht (3, 1—3 ff.). Hiobs kaum iiberbietbarer
Protest gegen Gott (16, 7—17) und gegen die Versuche seiner Freunde, Gottes Han-
deln mit herkdémmlichen Weisheitslehren zu rechtfertigen, ist ein Kampf fiir die
unbegreifliche Freiheit Jahwes, dessen Taten von keiner menschlichen Vernunft kon-
trolliert werden konnen. Die erste Gottesrede in Kap. 38 mit dem Hinweis auf die
grofe Schipfungsordnung, in der alles, was dem Menschen widerfahren kann, Zeit

24 W, Zimmerli, Ort und Grenze der Weisheit, in: Gottes Offenbarung, 1963, 307 f.

25 Cl, Westermann, Der Segen in der Bibel und im Handeln der Kirche, Miinchen 1968, 40—42.,

26 H, Schmid, a. a. O., 196.

27 ., J. Hermisson, a. a. O., 191 f. macht einige kritische Anmerkungen zum Schema der
Weisheitsgeschichte von H. Schmid.

28 H. Schmid, a. a. O., 164.

32



und Ort hat, ist der Versuch einer echten weisheitlichen Antwort auf diese Krise. Es
wird sichtbar, dafl der Schopfer seiner Welt trotz aller gegenteiligen Erfahrungen
segnend zugewandt bleibt®,

Ist es bei Hiob eine verrechenbare Gerechtigkeit Gottes, die radikal in Frage gestellt
wird, zweifelt Qohelet, der grofe Nonkonformist und Aufenseiter im Alten Testament,
iiberhaupt am Sinn des Lebens und der Welt. Die durchschaubare weisheitliche
Ordnung ist ihm véllig zerbrochen: zwischen dem Menschen und dem Geschehen in
der Welt kann er keinen Zusammenhang mehr finden. Alles ist ,nichtig’ (Qoh 1, 1)
und ,Weiden des Windes’, alles ist ungesichert, der Reichtum, das Gerechtsein
(7, 15; 8, 14 £.), die Zukunft (3, 19; 8, 7; 6, 12); sicher ist nur der Tod (9, 1-3).
Der Jahweglaube, der selber aber nicht in Frage steht, ist bei Qohelet an seinen
dufersten Rand gekommen®. Nur an wenigen Stellen wird der Ansatz zu einem
neuen Wirklichkeits- und Weltverstindnis sichtbar, wo der grofle Skeptiker zu dank-
barer Annahme des zugemessenen Anteils an Freude aufruft und zum Vollbringen
der aufgetragenen Arbeit?!. Dafl selbst solche Extreme wie Hiob und Qohelet in der
Sammlung der heiligen Schriften Israels ihren Platz gefunden haben, ist hichst bedeut-
sam fiir die Weite alttestamentlicher Offenbarung,.

4. Die Einheit der Wirklichkeit in der spiiteren Weisheit.

Neben diesen Grenzfillen, wo die menschliche Vernunft ihrer Grenzen innewird,
wird vor allem nach dem Exil der Versuch unternommen, die bis dahin abseits von den
,offiziellen’ Traditionen Israels stehende Weisheit mit dem heilsgeschichtlichen Denken
zu verbinden. Die erste Synthese dieser Art ist Spr 1—9%. Hinter der Stimme und
der Einladung des Weisheitslehrers und der Frau Weisheit (Spr 9, 1—6) verbirgt sich
der Anspruch und die Einladung Gottes selber, die in Israel ergeht. Weisheit ist
die Ordnung Gottes in seiner Schépfung und zugleich seine Gegenwart bei den
Menschen (Spr 8, 22—36). Der Hellenismus war fiir Israel Anlaf, in zeitgemifler
Sprache, in Form der Weisheitslehre, sein Selbstverstindnis neu zu formulieren.
Die von Gott kommende Weisheit waltet in der ganzen Schépfung, hat aber in
Israel ihren Wohnsitz, und im Gesetz, in der Offenbarung an Gottes Volk ihre
letzte Konkretisierung gefunden (Sir 24, Bar 3,9 — 4,4)%. Die urspriinglich , inter-
religitse’” (v. Rad) und untheologische Kategorie der Weisheit ist in diesem letzten
Stadium (Spriiche 1—9; Sirach, Weisheit Salomos) zu einem theologischen Begriff
geworden, der immer mehr die ganze Wirklichkeit des Glaubens und Denkens in
Israel umspannen sollte. Letztes Zeugnis dafiir ist das aus dem 1. vorchristlichen
Jahrhundert stammende Buch der Weisheit, in dem die Begegnung des israelitischen
Glaubens mit der hellenistischen Weisheit am deutlichsten sichtbar wird.

5. Zur theologischen Bedeutung der alttestamentlichen Weisheit.

Aus dieser keineswegs erschopfenden Darstellung der Weisheit Israels seien einige
Gesichtspunkte herausgehoben, die iiber die Bibeltheologie hinaus fiir das Sprechen
iiber die Welt und den Menschen heute von Bedeutung sein diirften.

20 Neben den Hiobkommentaren von Fohrer, KAT XVI, 1963, Horst, BK XVI, 1960 ff.,
Weiser, ATD 13, 21956, Hélscher, HAT 1952, vgl. die Darstellung der Hiobproblematik
mit weiterer Literatur bei Schmid, a. a. O., 173—186.

30 pon Rad, Theologie I, 41962, 472.

31 Aufer den Kommentaren von Zimmerli, ATD 16, 1962, Herizberg, KAT XVII, 1963,
Galling, HAT 21969, siche zum Denken Kohelets vor allem O. Loretz, Kohelet und der alte
Orient, Freiburg 1964, sowie die Interpretation bei H. Schmid, a. a. O., 186—196 mit
weiterer Literatur.

32 R. Tournay, Buch der Spriiche 1—9: Erste theologische Synthese der Weisheitstradition,
Concilium 2 (1966) 768—73; Die friihe vorexilische Datierung von Spr 1—9 auf Grund
dgyptischer Parallelen durch Chr. Kayatz, Studien zu Prov. 1—9, WMANT 22, Neukirchen
1966, diirfte kaum zu halten sein.

33 Zum Weisheitsdenken Ben Siras innerhalb der spiteren Weisheit hoffe ich eine ausfiihr-
lichere Studie vorzulegen.

3 33



a) Im Glauben Israels, wie ihn das Alte Testament bezeugt, stehen lange Zeit hindurch
zwei sehr verschiedene Denkweisen nebeneinander: die Reflexion Israels iiber seine
Erfahrungen mit dem in der Geschichte sprechenden und handelnden Gott; daneben
die von Gottes Geschichte mit Israel villig unabhingige und internationale Weisheit,
die allen Menschen zuteil wird als Frucht der Lebenserfahrung und des universalen
Segenswirkens Gottes.

b) Das Weisheitswort beruft sich nicht auf eine Offenbarung Gottes, es ist vielmehr
Formulierung einer konkreten Erfahrung des Menschen in der Welt, oder ein Rat,
der aus solcher Erfahrung kommt. Weisheit ist deshalb auch nicht etwas Starres
und Unveridnderliches. Solche menschliche, profane Weisheit hat im Alten Testament
ihren legitimen Platz im Gesamt der Offenbarung. Diese Weisheit will nicht duBerlich
tradiert und praktiziert werden: das fiihrt zu Krisen echter Weisheit. Sie will vielmehr
verstehendes Horen sein in je neuer Situation. Darum ist der Weise jederzeit bereit,
neue Erfahrungen zu akzeptieren, woher sie auch kommen, und mit ihnen ins
Gesprich zu treten.

c) Weisheit ist bei aller Hinwendung zur Welt und zum Menschen, bei allem Ver-
trauen in die Moglichkeiten der Steuerung und Planung der Welt aber auch das
Wissen um dem Menschen gesetzte Grenzen, um die Gottesfurcht als aller Weisheit
Anfang (Spr 1, 7). DaB sich auch heute eine Einkehr im ,Lehrhaus’ (Sir 51, 23)
dieser besonnenen und aufgeschlossenen Weisen lohnen diirfte, steht auBler Zweifel.

DIETMAR KAINDLSTOREFER
Religiose Sprache in unserer Zeit

Ein vorwissenschaftliches Verstindnis begreift Sprache als ein einheitliches System, das den
Menschen iiber die Jahrhunderte hinweg zur Verstiindigung dient. Ein solches Verstindnis
ist allerdings unscharf, Das historische Interesse der Romantik an der Sprache hat gezeigt,
daf der Wortschatz und die Formen einer Sprache stark verdnderlich sind und sich im
historischen Verlauf auch tatsdchlich stark geindert haben. Die neuere Linguistik, die sich
nicht mehr auf die Formen, sondern auf den Satz konzentriert, hat das gleiche fiir die
Satzstrukturen aufgewiesen. Da sich also der heutige Sprachzustand des Deutschen von
fritheren Sprachstinden absetzt, versucht die moderne Sprachwissenschaft die formalen,
syntaktischen und wortschatzmiRigen Strukturen der Gegenwartssprache zu erforschen
und zu beschreiben, Durch Analyse von grofen Textmengen mit dem Elektronenrechner
konnten bereits einige Erkenntnisse gewonnen werden. Es wire wiinschenswert, auch mog-
lichst viele Gebrauchstexte der liturgischen und auBerliturgischen religitsen Sprache auf
diese Weise zu analysieren und die Ergebnisse mit den fiir die sonstige Gegenwartssprache
gewonnenen Ergebnissen zu vergleichen. Leider steht eine solche umfassende und systema-
tische Untersuchung aus, und wir miissen uns im folgenden mit Einzelbeobachtungen
begniigen.

Eine Sichtung des heutigen religiosen Sprachstandes ist deshalb so dringlich, weil in der
Liturgie Umfang und Bedeutung der Wort-Gottes-Dienste zunehmen und ein unbesonnener
Gebrauch der religiosen Sprache das Bewuftsein des Menschen nicht mehr trifft. Voraus-
setzung fiir eine solche Sichtung ist eine konkrete Vorstellung von der Funktion der Sprache.
Wenn man die zeitgendssische Sprachwissenschaft daraufhin befragt, so ergibt sich, daB
sie Sprache nicht zuerst als ein Mittel zur Hervorbringung #sthetischer Gebilde betrachtet,
sondern als ein Mittel der Information, das moglichst prizise sein soll'. Wenn nun religicse

1 Seit dem endgiiltigen Verlust einer allgemeinverbindlichen Asthetik in unserem Jahrhundert
gibt es nur noch eine Vielfalt sprachisthetischer Einstellungen und Haltungen. Damit ist
es auch unméglich geworden, von einer Asthetik der religiosen Sprache schlechthin zu
reden. An ihre Stelle wird das neue Kriterium der Information treten. Dieser Bewuftseins-
wechsel wihrend der letzten Jahrzehnte wird deutlich an den vielen von uns heute fremden

34



