
a) Im Glauben Israels, wıe ihn das Alte {estament bezeugt, stehen lange eit hindurch
we1l sehr verschiedene Denkweisen nebeneinander: die Reflexion Israels über seine
Erfahrungen mi1t dem ın der Geschichte sprechenden und handelnden Gott; aneben
die VOoO  3 (Gjottes eschichte mıit Israel völlig unabhängige und internationale Weisheit,
die en Menschen zuteil wird als Frucht der Lebenserfahrung und des universalen
Segenswirkens Gottes.

Das Weisheitswort beruft sich nicht auf 1ne Offenbarung Gottes, 1st vielmehr
Formulierung einer konkreten Erfahrung des Menschen 1n der Welt, oder eın Rat,
der aus solcher Erfahrung kommt Weisheit iıst eshalb uch nicht etwas Starres
und Unveränderliches. Solche menschliche, profane Weisheit hat 1 Alten Testament
ihren legitimen Platz im Gesamt der Offenbarung. Diese Weisheit will nicht Außerlich
tradiert und praktiziert werden: das Führt Krisen echter Weisheit. 5ie 11 vielmehr
verstehendes Hören sSein 1n Je Situation. Darum 1st der Weise jederzeit bereit,

Erfahrungen akzeptieren, woher GS1e auch kommen, und mi1+t ihnen 1n
Gespräch treten.
C) Weisheit ist bei aller Hinwendung ZU!T Welt und Zu Menschen, bei allem Ver-
trauen 1n die Möglichkeiten der Steuerung un: Planung der Welt aber auch das
Wissen dem Menschen ge  zte Grenzen, die Gottesfurcht als aller Weisheit
nfang Spr ; N 7) Daß sich auch heute ıne Finkehr 1m ‚Lehrhaus’‘ DSir 5 / 23)
dieser besonnenen un aufgeschlossenen Weisen lohnen dürfte, steht außer Zweiftfel

DIETMAR KAINDLSTORFER

Relig1iöse Sprache in uUuNsSCTIET eıt
Ein vorwissenschaftliches Verständnis begreift Sprache als e1n einheitliches System, das den
Menschen über die Jahrhunderte hinweg ZU!T Verständigung dient. Ein solches Verständnis
1st allerdings unscharf. Das historische Interesse der Romantik der Sprache hat gezeigt,
daß der Wortschatz un! die Formen einer Sprache stark veränderlich csind un sich 1m
historischen Verlauf uch tatsächlich stark geändert haben. Die eueTe Linguistik, die sich
nicht mehr auf die Formen, sondern auf den Satz konzentriert, hat das gleiche Für die
Satzstrukturen aufgewiesen. Da sich Iso der heutige Sprachzustand des Deutschen VO

früheren Sprachständen absetzt, versucht die moderne Sprachwissenschaft die formalen,
syntaktischen und wortschatzmäßigen Strukturen der Gegenwartssprache erforschen
nd beschreiben. urch Analyse VO  - großen extmengen mi1t dem Elektronenrechner
konnten bereits eini1ge Erkenntnisse werden. Es ware wünschenswert, auch mMOßg-
lichst viele Gebrauchstexte der liturgischen und außerliturgischen religiösen Sprache auf
diese Weise analysieren uUun! die Ergebnisse m1+ den für die sonstige Gegenwartssprache
ewoNNeENEN Ergebnissen vergleichen. Leider steht 1ne solche umfassende un! ystema-
tische Untersuchung au>s, un WITr mussen unNns 1 folgenden miıt Einzelbeobachtungen
begnügen.
kine Sichtung des heutigen religiösen Sprachstandes ıst deshalb dringlich, weil ıIn der
ıturglıe Umftang un Bedeutung der Wort-Gottes-Dienste zunehmen und eın unbesonnener
Gebrauch der religiösen Sprache das Bewußtsein des Menschen nicht mehr trifft Voraus-
setzung für ine solche Sichtung ıst iıne konkrete Vorstellung Vo der Funktion der Sprache.
enn INa die zeitgenössische Sprachwissenschaft daraufhin befragt, ergibt S1 daß
S1C Sprache nicht zuerst als eın Mittel ZUTr: Hervorbringung ästhetischer Gebilde betrachtet,
sondern als eın ittel der Information, das möglichst prazise sein soll! Wenn 1U religiöse

Seit dem endgültigen Verlust einer allgemeinverbindlichen Asthetik 1ın unseTrTem Jahrhundert
gibt NUTr: noch ine Vielfalt sprachästhetischer Einstellungen un! Haltungen. amı ist

auch unmöglich geworden, VO einer Asthetik der religiösen Sprache chlechthin
reden. An ihre Stelle wird das nNEUE Kriterium der Information treten. Dieser Bewußtseins-
wechsel während der etzten Jahrzehnte WIT" deutlich den vielen VO  - u15 heute remden

a) Im Glauben Israels, wie ihn das Alte Testament bezeugt, stehen lange Zeit hindurch 
zwei sehr verschiedene Denkweisen nebeneinander: die Reflexion Israels über seine 
Erfahrungen mit dem in der Geschichte sprechenden und handelnden Gott; daneben 
die von Gottes Geschichte mit Israel völlig unabhängige und internationale Weisheit, 
die allen Menschen zuteil wird als Frucht der Lebenserfahrung und des universalen 
Segenswirkens Gottes. 
b) Das Weisheitswort beruft sich nicht auf eine Offenbarung Gottes, es ist vielmehr 
Formulierung einer konkreten Erfahrung des Menschen in der Welt, oder ein Rat, 
der aus solcher Erfahrung kommt. Weisheit ist deshalb auch nicht etwas Starres 
und Unveränderliches. Solche menschliche, profane Weisheit hat im Alten Testament 
ihren legitimen Platz im Gesamt der Offenbarung. Diese Weisheit will nicht äußerlich 
tradiert und praktiziert werden: das führt zu Krisen echter Weisheit. Sie will vielmehr 
verstehendes Hören sein in je neuer Situation. Darum ist der Weise jederzeit bereit, 
neue Erfahrungen zu akzeptieren, woher sie auch kommen, und mit ihnen ins 
Gespräch zu treten. 
c) Weisheit ist bei aller Hinwendung zur Welt und zum Menschen, bei allem Ver­
trauen in die Möglichkeiten der Steuerung und Planung der Welt aber auch das 
W issen um dem Menschen gesetzte Grenzen, um die Gottesfurcht als aller Weisheit 
Anfang (Spr 1 , 7). Daß sich auch heute eine Einkehr im ,Lehrhaus' (Sir 51, 23) 
dieser besonnenen und aufgeschlossenen Weisen lohnen dürfte, steh t außer Zweifel. 

DIETMAR KA I NDLSTORFER 

Religiöse Sprache in unserer Zeit 

Ein vorwissenschaftliches Verständnis begreift Sprache a ls ein einheitliches System, das den 
Menschen über die Jahrhunderte hinweg zur Verständigung dient. Ein solches Verständnis 
is t allerdings unscharf. Das historische Interesse der Romantik an der Sprache hat gezeigt, 
daß der Wortschatz und die Formen einer Sprache stark veränderlich sind und sich im 
historischen Verlauf auch ta'tsächlich stark geändert haben. Die neuere Linguistik, die sich 
nicht mehr auf die Formen, sondern auf den Satz konzentriert, hat das gleiche für die 
Satzstrukturen aufgewiesen. Da sich also der heutige Sprachzustand des Deutschen von 
früheren Sprachständen absetzt, versucht die moderne Sprachwissenschaft die formalen, 
syntaktischen und wortschatzmäßigen Strukturen der Gegenwartssprache zu erforschen 
und zu beschreiben. Durch Analyse von großen Textmengen mit dem Elektronenrechner 
konnten bereits einige Erkenntnisse gewonnen werden. Es wäre wünschenswert, auch mög­
lichst viele Gebrauchstexte der liturgischen und außerliturgischen religiösen Sprache auf 
diese Weise zu analysieren und die Ergebnisse mit den für die sonstige Gegenwartssprache 
gewonnenen Ergebnissen zu vergleichen. Leider steht eine solche umfassende und systema­
tische Untersuchung aus, und wir müssen uns im fo lgenden mit Einzelbeobachtungen 
begnügen. 
Eine Sichtung des heutigen religiösen Sprachstandes ist deshalb so dringlich, weil in der 
Liturgie Umfang und Bedeutung der Wort-Gottes-Dienste zunehmen und ein unbesonnener 
Gebrauch der religiösen Sprache das Bewußtsein des Menschen nicht mehr trifft. Voraus­
setzung für eine solche Sichtung ist eine konkrete Vorstellung von der Funktion der Sprache. 
Wenn man die zeitgenössische Sprachwissenschaft daraufhin befragt, so ergibt sich, daß 
sie Sprache nicht zuerst als ein Mittel zur Hervorbringung ästhetischer Gebilde betrachtet, 
sondern als ein Mittel der Information, das möglichst präzise sein solJt. Wenn nun religiöse 

1 Seit dem endgültigen Verlust einer allgemeinverbindlichen Ästhetik in unserem Jahrhundert 
gibt es nur noch eine Vielfalt sprachästhe\(scher Einstellungen und Haltungen. Damit ist 
es auch unmöglich geworden, von einer Asthetik der religiösen Sprache schlechthin zu 
reden. An ihre Stelle wiro das neue Kriterium der Information treten. Dieser Bewußtseins­
wechsel während der letzten Jahrzehnte wird deutlich an den vielen von uns heute fremden 

34 



Sprache zeigen will, daß un: wıe In der Schöpfung eil möglich ist, wird sS1e das heute M1UrTr:
darstellen können, indem S1e die Strukturen der Welt sehr mit der ıIn uUuNseIier eit
eWOoONNENEN Begrifflichkeit beschreibt. Nur wird einsichtig gemacht werden können,
welchen Punkten die Welt en ist und daß diesen Punkten die Heilsbotschaft Jesu
außerordentlich aktuell wird.

Religiöse Sprache und akrale Sprache
Wer religiöse Sprache Sagt, denkt me1ist den Begriff cakrale Sprache mıiıt. Die beiden
gehören aber 1n keiner Weise 1I1111!!| Sakrale Sprache meınt nämlich: geringer,
stabiler, geschichtlich unveränderter Wortschatz un: Verwendung bestimmter Satz-
modelle Während die cakrale Sprache sehr Starr ıst, MUuU religiöse Sprache sehr wendig
se1in, sich den Sprachgegebenheiten VO  - Epochen oder gesellschaftlichen Gruppen
aNnDasSsen können, die OtSs:! VO eil vermitteln. akrale Sprache +  ander
sich also kaum, normale Sprache aber verändert ich auernd 50 wird csakrale Sprache
mi1t der eit immer weniger verständlich, bis GS1e zuletzt überhaupt unverständlich ist.
Diesen Prozeß kann INd  - 1 Altägyptischen verfolgen, hieratische Sprache und Schrift
schließlich Zu einer Geheimwissenschaft wurden. In der katholischen Kirche des estens
drohte die Möglichkeit, daß sich Latein einer sakralen Sprache entwickeln würde; durch
die Einführung der Volkssprache 1n die Liturgie hat das VEISANKENE Konzil ber diesen Irr-
Weg endgültig ausgeschlossen. Bemühungen die Muttersprache 1 Kaum der Kirche sind
nicht NECU., arl| der Große hat 1ın seiner Admonitio generalis die Einführung der
Volkssprache als liturgische Sprache angeregt, und die Frankfurter Synode hat 794 diese
AÄAnregung aufgenommen un! durchgeführt. Bedauerlicherweise wurden diese Reform-
beschlüsse Tel Jahre nach dem ode Karls auf der Synode VO  ; Inden (bei Aachen) unter
dem Einfiluß des streng monastisch gesonNnNenNnen Benedikt Vo  3 Aniane (T 921), den Ludwig der
Fromme 111 Reichsabt gemacht hatte, wieder aufgehoben un LU auf die einfachsten kirch-
lichen Gebrauchsformeln (Taufe, egen, Beichte) beschränkt.
In uUuNnseTrTer eit 1st Latein nicht mehr Kirchensprache, und I1a  — möchte meınen,
cakrale Sprache ware damit unthematisch geworden. ber das ist Irug Vielmehr
halten sich 1n der religiösen Sprache der Gegenwart Begriffe und Formulierungen, die
früheren deutschen Sprachständen entstammen und 1n e cakrale Patina über die
religiöse Sprache legen. Wenn WIT uns fragen, WI1IEeSO Wörter aus früheren Sprach-
chichten überhaupt beziehungslos uUuNnNseTeT Epoche exıstheren können, i1st die
Antwort auf diesen sonderbaren Vorgang schlicht die, daß Wörter, wıe die Menschen,
1Ne Entwicklung und Geschichte haben und auch sterben können. Manche dieser
gestorbenen Wörter werden aber VO:  j einzelnen Gruppen einbalsamiert und weiıter-
verwendet. Es gehört e1in sehr feines hr dazu, A hören, wWenn 1ın einem Wortleibe
das Herz schlagen aufgehört hat Denn dieser herzlose Leib ebt noch lange weiter

Bildern un Bildgefügen, In denen sich für Romano Guardini religiöses Sprechen ausdrückte.
(Romano Guardini, Die religiöse Sprache, 1n Sprache un Wirklichkeit. München
Auch arl Rahner spricht 1n ähnlicher Weise Vo  - einem „vagen Vo  - Urworten, die InNan

verstehen muß, hne S1e durch ‚klarere’‘ und billigere Orte ersetzen“‘. (Karl Rahner,
Priester un Dichter, 171 * Schriften ZUT Theologie I11; bes 253 und 355.) Die Informations-
sprache hat allerdings uch ihre TeENZEN. „Daß Sprache als Inftormation uns MUL: möglich
ist auf dem Hintergrund einer Sprache, die nicht iın eindeutige Information verwandelt ist,
darf niemand vergeSSeCIl, der über Information redet.“ Doch darf INa  - gerade 1n der
religiösen Sprache nicht der Versuchung erliegen, die Grenzen der Informationssprache
früher ziehen, als notwendig ıst 0“O:  — Weizsäcker, Sprache als Information, 111 :
Sprache N Wirklichkeit. München 1967, 198.) Die zahlreiche Literatur zZu Thema' der
religiösen Sprache geht zume1ıst auf den sprachwissenschaftlichen Aspekt nicht gEeENaAUCT e1n.
Die Arbeiten VO Calvelli-Adorno und Sturm bringen unsystematisch en-

getragene Beispiele aus religiösen Texten. Alonso Schökel behandelt allgemeine FHragen
ZUTr biblischen Sprache, und Schiwy befaßt sich 1n verschiedenen Publikationen mi1t den
möglichen Auswirkungen strukturalistischer Sprachbetrachtung auf christliches Reden.
Die Entwicklung des religiösen Wortschatzes des Deutschen wird eingehend dargestellt

Stammler Hg.) Deutsche Philologie 1 Aufriß@. Berlin 1952 Weniger ausführlich,
dafür miıt fast vollständigen Angaben der Literatur, ıst Bach, Geschichte der deutschen
Sprache. uf£fl 1965 (bes SS 7 p 106, 188)

3*

.. 

Sprache zeigen will, daß und wie in der Schöpfung Heil möglich ist, wird sie das heute nur 
darstellen können, indem sie die Strukturen der Welt sehr genau mit der in unserer Zeit 
gewonnenen Begrifflichkeit beschreibt. Nur so wird einsichtig gemacht werden können, an 
welchen Punkten die Welt offen ist und daß an diesen Punkten die Heilsbotschaft Jesu 
außerordentlich aktuell wird. 

Religiöse Sprache und sakrale Sprache 

Wer religiöse Sprache sagt, denkt meist den Begriff sakrale Sprache mit. Die beiden 
gehören aber in keiner W eise zusammen. Sakrale Sprache meint nämlich: geringer, 
stabiler, geschichtlich unveränderter Wortschatz und Verwendung bestimmter Satz­
modelle. Während die sakrale Sprache sehr starr ist, muß religiöse Sprache sehr wendig 
sein, sich den Sprachgegebenheiten von Epochen oder gesellschaftlichen Gruppen 
anpassen können, um die Botschaft vom Heil zu vermitteln. Sakrale Sprache ändert 
sich also kaum, normale Sprache aber verändert sich dauernd. So wird sakrale Sprache 
mit der Zeit immer weniger verständlich, bis sie zuletzt überhaupt unverständlich is t. 
Diesen Prozeß kann man im Altägyptischen verfolgen, wo hieratische Sprache und Schrift 
schließlich zu einer Geheimwissenschaft wurden. In der katholischen Kirche des Westens 
drohte die Möglichkeit, daß sich Latein zu einer sakralen Sprache entwickeln würde; durch 
die Einführung der Volkssprache in die Liturgie hat das vergangene Konzil aber diesen Irr­
weg endgültig ausgeschlossen. Bemühungen um die Muttersprache im Raum der Kirche sind 
nicht neu. Karl der Große hat in seiner Admonitio generalis (789) die Einführung der 
Volkssprache als liturgische Sprache angeregt, und die Frankfurter Synode hat 794 diese 
Anregung aufgenommen und durchgeführt. Bedauerlicherweise wurden diese Reform­
beschlüsse drei Jahre nach dem Tode Karls auf der Synode von Inden (bei Aachen) unter 
dem Einfluß des streng monastisch gesonnenen Benedikt von Aniane (t 921), den Ludwig der 
Fromme zum Reichsabt gemacht hatte, wieder aufgehoben und nur auf die einfachsten kirch­
lichen Gebrauchsformeln (Taufe, Segen, Beichte) beschränkt. 

In unserer Zeit ist Latein nicht mehr Kirchensprache, und man möchte meinen, 
sakrale Sprache wäre damit unthematisch geworden. Aber das ist Trug. Vielmehr 
halten sich in der religiösen Sprache der Gegenwart Begriffe und Formulierungen, die 
früheren deutschen Sprachständen entstammen und eine sakrale Patina über die 
religiöse Sprache legen. Wenn wir uns fragen, wieso Wörter aus früheren Sprach­
schichten überhaupt beziehungslos zu unserer Epoche existieren können, so ist die 
Antwort auf diesen sonderbaren Vorgang schlicht die, daß Wörter, wie die Menschen, 
eine Entwicklung und Geschichte haben und auch sterben können. Manche dieser 
gestorbenen Wörter werden aber von einzelnen Gruppen einbalsamiert und weiter­
verwendet. Es gehört ein sehr feines Ohr dazu, ,,zu hören, wenn in einem Wortleibe 
das Herz zu schlagen aufgehört hat. Denn dieser herzlose Leib lebt noch lange weiter 

Bildern und Bildgefügen, in denen sich für Romano Guardini religiöses Sprechen ausdrückte. 
(Romano Guardini, Die religiöse Sprache, in: Sprache und Wirklichkeit. München 1967.) 
Auch Karl Rahner spricht in ähnlicher Weise von einem „Sagen von Urworten, die man 
verstehen muß, ohne sie durch ,klarere' und billigere Worte zu ersetzen". (Karl Rahner, 
Priester und Dichter, in: Schriften zur Theologie III; bes. 353 und 355.) Die Informations­
sprache hat allerdings auch ihre Grenzen. ,,Daß Sprache als Information uns nur möglich 
ist auf dem Hintergrund einer Sprache, <lie nicht in eindeutige Informa'tion verwandelt ist, 
darf niemand vergessen, der über Information redet." Doch darf man gerade in der 
religiösen Sprache nicht der Versuchung erliegen, die Grenzen der Informationssprache 
früher zu ziehen, als notwendig ist. (C. F. von Weizsäcker, Sprache als Information, in: 
Sprache und Wirklichkeit. München 1967, 198.) Die zahlreiche Literatur zum Thema' der 
religiösen Sprache geht zumeist auf -<len sprachwissenschaftlichen Aspekt nicht genauer ein. 
Die Arbeiten von F. Calvelli-Adorno und V. Sturm bringen unsystematisch zusammen­
getragene Beispiele aus r eligiösen Texten. L. Alonso Schäkel behandelt allgemeine Fragen 
zur biblischen Sprache, und G. Schiwy befaßt sich in verschiedenen Publikationen mit den 
möglichen Auswirkungen strukturalistischer Sprachbetrachtung auf christliches Reden. 
Die Entwicklung des religiösen Wortschatzes des Deutschen wird eingehend <largestellt in 
W. Stammler (Hg.), Deutsche Philologie im Aufriß. Berlin 1952. Weniger ausführlich, 
dafür mit fast vollständigen Angaben der Literatur, ist A. Bach, Geschichte der deutschen 
Sprache. 8. Aufl. 1965 (bes. §§ 72, 106, 188). 

35 



un verlangt Achtung für das, wWas einmal WarT, und 1st doch schon längst 1n die
leere Abstraktion gestorben, 1n e1n Klischee‘?
Der Tod solcher Wörter i konstatierbar ihrer Isolation, ihrer Beziehungslosigkeitanderen Begriffen. Denn Wörter sind nicht Sinnträger In sich selbst, sondern Elemente eines
5Systems, die ihre Bedeutung, ihren 1nnn TSt 1m Zusammenhang mit diesem System erhalten.
Praktisch ausgedrückt: Wer bellen sagt, denkt Hund mıit. Ein solches Mitdenken VOo  3
Zusammenhängen ist bei allen Begriffen gegeben, wenn uch 1n verschieden umfangreicher
Weise. Was kann ber mitgedacht werden bei Ausdrücken wie: Fittiche, Zäüähren, gebenedeit,glorreich, Erdenwallen, Mietling, pilgern, unbußfertig, hoffärtig, 0O  —+ dannen, hienieden,
der Flecken, das Unterpfand, Spezereien, Schächer, gichtbrüchig? Solche Wörter sind isoliert
der stellen bestenfalls Beziehungen LIUT wieder anderen Elementen der sakralen Sprache
her, nicht ber der Sprache des Menschen, ıIn der denkt un lebt. Gelegentlich können
bei unbefangenen Hörern auch irreführende Assoziationen sich einstellen; In der Schule ist

nicht unnutz erklären, da der eingeborene Sohn nichts mi+t den Eingeborenen Afrikas
tun hat, daß das, wWas Paulus sphragis (Versiegelung) nennt, nichts miıt dem Versiegeln

VOo  3 Parkettböden tun hat Wenn mMan\n, WIıe 1 Credo, aQus theologischen Gründen die
Geburt Jesu umschreiben will, sollte 111a  - das nicht mıit der Forme!l tun hat Fleisch
ANSCNOMMEN ; die Nähe ZUrTr Bestechung ist irritierend.
urch solche Begriffe entsteht 1ne sakrale Sprache oder besser: 1ne sakrale Sprach-
schicht innerhalb der Sprache. Das ist besonders gut eobachten bei ‚„unerbaulichen“
Aussagen der Bibel
Das Wort Backenstreich sublimiert die Kraft e1ines Schlages 1NSs Gesicht; eın Schächer als
Todesgefährte Jesu ist etwas weniger Peinliches als eın Mörder. Mit geißeln der mit Ruten
streichen verbinden WITr keine sehr schmerzlichen Erfahrungen mehr. Das erregende Ereignis,
dafl Jesus furchtbare Angst gehabt hat, wird dadurch neutralisiert, dafß INa  - einer
verbalen Formel hlutschwitzen umpragt; damit ıst das Ereignis 1ın 1ıne Art Tätigkeit wıe
brustschwimmen eingereiht, Eine solche verbale Entfernung des Todesereignisses Jesu ist
uch der Ausdruck ‚sankst für eil 1NSs Grab‘3,
Diese Entschärfung un Sublimierung, die eın typisches Merkmal sakraler Sprache ist, wird
offenkundig, wenn InNna  - das Vokabular der paulinischen Lasterkataloge 1n den deutschen
Bibelübersetzungen durchsieht. Da gibt Unzucht, Knabenliebe, Possen, die sich nicht
schicken, Buhlerinnen uUSW. Die Spannung Zur Gegenwartssprache ird offen, 1n INa der
Vokabel Knabenliebe das gegenwartssprachliche Kinderschändung entgegenstellt. Die Ein-
deutschung hat somit einen sanften Schleier VO  - einer Art Euphemismus über diese unlieb-

Sachverhalte gelegt. Allerdings finden sich solche euphemistischen Tendenzen uch 1
normalen Sprachgebrauch‘. Gerade weil In der Gesellschaft solche Tendenzen ZUuUr

Tabuisierung gibt, IMU: die religiöse Sprache prazise se1n, daß S1E diese Tendenzen aufdeckt.
icht immer aber mussen solche Tendenzen da Sse1IN; manche Ausdrücke hängen einfach
1 entleerten Sprachraum. Dazu gehören manche Ausdrücke des Eucharistie-Vokabu-
lars Es ist überhaupt sonderbar, daß INa  —; ür e1Nn zentrales Ereignis 1 Leben des
Christen keine entsprechenden Eindeutschungen gefunden hat und bei Eucharistie und
Kommunion bleiben mu Bei Kelch wird nicht die Vorstellung VO:  - ahl und
Tischgemeinschaft hervorgerufen; evangelische Christen gehen schon Vormittag
ZU Abendmahl; der Auftrag Christi wird mit ut dies ZU meinem Gedächtnis
wiedergegeben, Gedächtnis ist aber eın Terminus der Psychologie und bedeutet
‚Erinnerungsvermögen‘, icht ‚Akt des Erinnerns’.
Eın zentraler Begriff bei Paulus ist 5a wird mit Fleisch wiedergegeben, meıint ber jel
mehr. Erst 1n der Jerusalemer Bibel wurde mit monde (Welt) übersetzt. Für Sakrament
gibt keine Eindeutschung, die das Bewußtsein der Christen wirklich treffen könnte. In der
althochdeutschen eit hat INa  3 Übersetzungen mi1+t vUNG, girunı versucht, die sich ber
der Nähe ZuUur agie (Runenstäbchen magische Instrumente) nicht urchsetzen konnten.
Ein weiterer isolierter Ausdruck 1st Gnade. Er kommt UTr noch ım Zusammenhang mi1t der
Rechtssprache VOrT (Gnade vDOor echt ergehen lassen, Gnadengesuch) der 171 der veralteten
Anrede FEuer Gnaden. arl Rahner versucht deshalb die Wiedergabe mit Huld. Sowohl die
griechische Entsprechun charis als auch die lateinische gratia haben ber einen Sitz 1
Leben der Sprache geha tl TSt 1ın spateren Epochen wurden diese Begriffe entfremdet. Damit

3 Aus dem Lied Uns ZU Himmel orheben.
Franz Blei, Das große Bestiarium der modernen Literatur. 1924

* Zeitungen umschreiben den Selbstmord als Freitod; bei Unfällen findet der Mensch den
Tod, als ob ihn gesucht hätte.

und verlangt Achtun g für das, was er einmal war, und ist doch schon längst in die 
leere Abstraktion gestorben, in ein Klischee"2• 

Der Tod solcher Wörter ist konstatierbar an ihrer Isolation, an ihrer Beziehungslosigkeit zu 
anderen Begriffen. Denn Wörter sind nicht Sinnträger in sich selbst, sondern Elemente eines 
Systems, die ihre Bedeutung, ihren Sinn erst im Zusammenhang mit diesem System erhalten. 
Praktisch ausgedrückt: Wer bellen sagt, denkt Hund mit. Ein solches Mitdenken von 
Zusammenhängen ist bei allen Begriffen gegeben, wenn auch in verschieden umfangreicher 
Weise. Was kann aber mitgedacht werden bei Ausdrücken wie: Fittiche, Zähren, gebenedeit, 
glorreich, Erdenwallen, Mietling, pilgern, unbußfertig, hoffärtig, von dannen, hienieden, 
der Flecken, das Unterpfand, Spezereien, Schädier, gichtbrüchig? Solche Wörter sind isoliert 
oder stellen bestenfalls Beziehungen nur wieder zu anderen Elementen der sakralen Sprache 
her, nicht aber zu der Sprache des Menschen, in der er denkt und lebt. Gelegentlich können 
bei unbefangenen Hörern auch irreführende Assoziationen sich einstellen; in der Schule ist 
es nicht unnütz zu erklären, daß der eingeborene Sohn nichts mit den Eingeborenen Afrikas 
zu tun hat, daß das, was Paulus sphragis (Versiegelung) nennt, nich ts mit dem Versiegeln 
von Parkettböden zu tun hat. Wenn man, wie im Credo, aus theologischen Gründen die 
Geburt Jesu umschreiben will, so sollte man das nicht mit der Formel tun er lrnt Fleisch 
angenommen; die Nähe zur Bestechung ist irritierend. 

Durch solche Begriffe entsteht eine sakrale Sprache o der besser: e ine sakrale Sprach­
schicht innerhalb der Sprache. Das ist besonders gut zu beobachten bei „unerbaulichen" 
Aussagen der Bibel. 
Das Wort Backenstreich sublimiert die Kraft eines Schlages ins Gesicht; ein Schächer als 
Todesgefährte Jesu ist etwas weniger Peinliches als ein Mörder. Mit geißeln oder mit Ruten 
streichen verbinden wir keine sehr schmerzlichen Erfahrungen mehr. Das erregende Ereignis, 
daß Jesus furchtbare Angst gehabt hat, wird dadurch neutralisiert, daß man es zu einer 
verbalen Formel blutschwitzen umprägt; damit ist das Ereignis in eine Art Tätigkeit wie 
brustschwimmen eingereiht. Eine solche verbale Entfernung des Todesereignisses Jesu ist 
auch der Ausdruck ,sankst für unser Heil ins Grab'3• 

Diese Entschärfung und Sublimierung, die ein typisches Merkmal sakraler Sprache ist, wird 
offenkundig, wenn man das Vokabular der paulin ischen Lasterkataloge in den deutschen 
Bibelübersetzungen durchsieht. Da gibt es Unzucht, Knabenliebe, Possen, die sich nid1t 
schicken, Buhlerinnen usw. Die Spannung zur Gegenwartssprache wird offen, wenn man der 
Vokabel Knabenliebe das gegenwartssprachliche Kinderschändung entgegenstellt. Die Ein­
deutschung hat somit einen sanften Schleier von einer Art Euphemismus über diese unlieb­
samen Sachverhalte gelegt. Allerdings finden sich solche euphemistischen Tendenzen auch im 
normalen Sprachgebrauch4• Gerade weil es in der Gesellschaft solche Tendenzen zur 
Tabuisierung gibt, muß die religiöse Sprache präzise sein, daß sie diese Tendenzen aufdeckt. 

Nicht immer aber müssen solche Tendenzen da sein ; manche Ausdrücke hängen einfach 
im entleerten Sprachraum. D azu gehören manche Ausdrücke des Eucharistie-Vokabu­
lars. Es ist überhaupt sonderbar, daß man für so ein zentrales Ereignis im Leben des 
Christen keine entsprechenden Eindeutschungen gefunden hat und bei Eucharistie und 
Kommunion bleiben muß. Bei Kelch wird nicht die Vorstellung von Mahl und 
Tischgemeinschaft h ervorgerufen; evangelische Christen gehen schon am Vormittag 
zum Abendmahl; der Au ftrag Christi wird mit Tut dies zu meinem Gedächtnis 
wied ergegeben, Gedächtnis ist aber ein Terminus der Psychologie und bedeutet 
,Erinnerungsvermögen ', nicht ,Akt des Erinnerns'. 

Ein zentraler Begriff bei Paulus ist sarx; er wird mit Fleisch wiedergegeben, meint aber viel 
mehr. Erst in der Jerusalemer Bibel wurde er mit monde (Welt) übersetzt. Für Sakrament 
gibt es keine Eindeutschung, die das Bewußtsein der Christen wirklich treffen könnte. In der 
althochdeu tschen Zeit hat man Obersetzungen mit rrinn, girun i versucht, die sich aber wegen 
der Nähe zur Magie (Runenstäbchen waren magische Instrumente) n icht durchsetzen konnten. 
Ein weiterer isolierter Ausdruck ist Gnade. Er kommt nur noch im Zusa·mmenhang mit der 
Rechtssprache vor (Gnade vor Recht ergehen lassen, Gnadengesuch) oder in der veralteten 
Anrede Euer Gnaden. Karl Rahner versucht deshalb die Wiedergabe mit Huld. Sowohl die 
griechische Entsprechung charis als auch die lateinische gratia haben aber einen Sitz im 
Leben der Sprache gehabt, erst in späteren Epochen wurden diese Begriffe entfremdet. Damit 

% Franz Blei, Das große Bestia'rium der modernen Literatur. 1924. 
3 Aus dem Lied : Uns zum Himmel zu -'!rheben. 
4 Zeitungen umschreiben den Selbstmord als Freitod; bei Unfällen findet der Mensch den 

Tod, als ob er ihn gesucht hätte. 

36 



eutlich werden kann, Was mit diesen örtern eigentlich gemeint ist, wird eın rlesigerErklärungsapparat (kurz die Theologie) notwendig. Man denke NUurT, welche Mühe macht,
Begriffe wıe Erbsünde, Fegefeuer, erklären, da der irreführende Wortsinn
überwunden wird Wer denkt weiter bei Abtötung daran, daß damit 1n Wirklichkeit eın
Lebendigmachen Vor ott gemeint st? Wer kann hinter der bei Begräbnisfeiern verwendeten
Formel die sterblichen Überreste einen christlichen 11nnn des Leibes entdecken? Sehr deutlich
wird der Rollenverlust eines Wortes 1n der bekannten Problematik VO Substanz. Der
katholisch-protestantische Abendmakhılsstreit, der sich In der Reformation diesen Begriff
entfaltet hat und der sehr heftig geführt wurde, hat heute einfach deshalb se1ine Basis
verloren, weil Substanz keine naturwissenschaftlich der philosophisch tragbare Kategorie
mehr ist.
iıne störende Doppelrolle hat der Ausdruck Heiliger Vater; 1m Kanon steht Für Gott, 1n
manchen Gebeten für aps
Manche Wörter sind über den sakralen Bereich hinausgedrungen, haben dann meist
1ne Bedeutungsverschlechterung mitgemacht und bilden 1U 1ne konkurrenzartige
Beeinträchtigung des ursprünglichen Sinnbezirkes. 50 wurde VO') Kanzel abkanzeln
gebildet, Von Weihrauch beweihräuchern, Predigt Gardinenpredigt, raf-
predigt, Salbung salbungsvoll, Demut demütigen. Litane: und nachbeten
haben negatıve Sinninhalte bekommen?. Welchen Weg das aus dem Bereich der
vatikanischen Kirchenverwaltung stammenden Wort Propaganda 1 Reich OIN-
i1men hat, 1st bekannt. 1ne ähnliche Bedeutungsverschlechterung hat 1m Tschechischen
das Wort Konzil durchgemacht, da INa  - miıt der Hinrichtung VO Hus assozıuerte.
Als die Reformpolitiker 1968 ach Moskau ZUT Vergatterung reisten, schrieben die
Zeitungen, S1e müßten 1U  - ZUuU Konzil
Assoziationen mussen aber nicht notwendigerweise negatıve, störende Wirkung
haben, 611e können auch 1ne fördernde Dynamik entwickeln. Früher rückte INa  - die
Identität VO  3 Pfarrer Un! Pfarrei durch 1ne Ableitung nach dem Muster Greisler
Greislerei aus. Diese Gleichsetzung wurde zuerst langsam aufgeweicht durch die VOTI-

sichtige Formulierung Pfarrgemeinde. Heute sprechen WIT, ohl auch unter dem Ein-
HAuß evangelischer Kirchenvorstellung, ZailzZ unbefangen VO:  3 Gemeinde. Da dieser
Begriff aber aus dem politisch-demokratischen Bereich Stamm(tT, WIT'  d dadurch ganz
unbewufßt der Gedanke der Demokratisierung der Pfarre suggeriert. Damit beginnt
sich realisieren, Was 1 Althochdeutschen bereits 1 Ansatz da WAarTr. Hier wurde
nämlich ecclesia übersetzt mıiıt ladunga, SAMANUNSA (wörtlich: Zusammenung), und
zimeinida.
Religiöse Sprache un Grammatik
Sprache besteht nicht 1Ur aus Wörtern, aus Elementen, sondern auch aus Regeln,
welche die Beziehungen zwischen den Öörtern herstellen. Die Darstellung dieses
Regelsystems nennt INa  j Grammatik. Ebenso wıe der Wortschatz hat sich das egel-
system der historischen Entwicklung verändert; die Luthersprache hatte 1ne andere
Grammatik als NSeTe Zeitungssprache. Schließlich ist das Regelsystem einer Sprache
nicht einheitlich, kann sich mi1t der Stilebene äandern; Lyrik hat ıne andere
rammatik als eın Filmdialog oder ine Fußballreportage.
Wenn INa die religiöse Sprache auf die rammatik hin betrachtet, findet INan, daß
sich ın ihr och viele sehr alte und veraltete Strukturen finden. Diese alten Strukturen
kommen teilweise oga' au althochdeutscher eit. Damals mufßte 1ine große Über-
setzertätigkeit geleistet werden, damit das karlische Sprachprogramm, nämlich die
Volkssprache 1n die Liturgie einzuführen, verwirklicht werden konnte. Dabei ergaben
sich aber erhebliche Schwierigkeiten; Fehlten Leute, die 1n der deutschen Sprache

Die Litanei als solche ist ine einfache und wirksame Meditationsform, die auch 1n aller-
jüngsten Gebeten verwendet wird Im Lied Danke fangen VO  3 den 7Zeilen 18 mıit danke

die negative Bedeutung VOoO  »3 Litanei kommt daher, daß die Namen der vielen fremd-
ländischen Heiligen der Formulierungen wWwıe elfenbeinerner Turm un Sehnsucht der
ewigen Hügel keine Beziehung ZUTr Welt des Beters herstellen.

deutlich werden kann, was mit diesen Wörtern eigentlich gemeint ist, wird ein riesiger 
Erklärungsapparat (kurz: die Theologie) notwendig. Man denke nur, welche Mühe es macht, 
Begriffe wie Erbsünde, Fegefeuer, Ablaß so zu erklären, daß der irreführende Wortsinn 
überwunden wird. Wer denkt weiter bei Abtötung daran, daß damit in Wirklichkeit ein 
Lebendigmachen vor Gott gemeint ist? Wer kann hinter der bei Begräbnisfeiern verwendeten 
Formel die sterblichen Überreste einen christlichen Sinn des Leibes entdecken 7 Sehr deutlich 
wird der Rollenverlust eines Wortes in der bekannten Problematik von Substanz. Der 
katholisch-protestantische Abendmahlsstreit, der sich in der Reformation um diesen Begriff 
entfaltet hat und der sehr heftig geführt wurde, hat heute einfach deshalb seine Basis 
verloren, weil Substanz keine naturwissenschaftlich oder philosophisch tragbare Kategorie 
mehr ist. 
Eine störende Doppelrolle hat der Ausdruck Heiliger Vater; im Kanon steht er für Gott, in 
manchen Gebeten für Papst. 

Manche Wörter sind über den sakralen Bereich hinausgedrungen, haben dann meist 
eine Bedeutungsverschlechterung mitgemacht und bilden nun eine konkurrenzartige 
Beeinträchtigung des ursprünglichen Sinnbezirkes. So wurde von Kanzel - abkanzeln 
gebildet, von Weihrauch - beweihräuchern, zu Predigt - Gardinenpredigt, Straf­
predigt, zu Salbung - salbungsvoll, zu Demut - demütigen. Litanei und nachbeten 
haben negative Sinninhalte bekommen5• Welchen Weg das aus dem Bereich der 
vatikanischen Kirchenverwaltung stammenden Wort Propaganda im 3. Reich genom­
men hat, ist bekannt. Eine ähnliche Bedeutungsverschlechterung hat im Tschechischen 
das Wort Konzil durchgemacht, da man es mit der Hinrichtung von Hus assoziierte. 
Als die Reformpolitiker 1968 nach Moskau zur Vergatterung reisten, schrieben die 
Zeitungen, sie müßten nun zum Konzil. 
Assoziationen müssen aber nicht notwendigerweise negative, störende Wirkung 
haben, sie können auch eine fördernde Dynamik entwickeln. Früher drückte man die 
Identität von Pfarrer und Pfarrei durch eine Ableitung nach dem Muster Greis/er -
Greislerei aus. Diese Gleichsetzung wurde zuerst langsam aufgeweicht durch die vor­
sichtige Formulierung Pfarrgemeinde. Heute sprechen wir, wohl auch unter dem Ein­
fluß evangelischer Kirchenvorstellung, ganz unbefangen von Gemeinde. Da dieser 
Begriff aber aus dem politisch-demokratischen Bereich stammt, wird dadurch ganz 
unbewußt der Gedanke der Demokratisierung der Pfarre suggeriert. Damit beginnt 
sich zu realisieren, was im Althochdeutschen bereits im Ansatz da war. Hier wurde 
nämlich ecclesia übersetzt mit ladunga, samanunga (wörtlich: Zusammenung), und 
gimeinida. 

Religiöse Sprache und Grammatik 

Sprache besteht nicht nur aus Wörtern, aus Elementen, sondern auch aus Regeln, 
welche die Beziehungen zwischen den Wörtern herstellen. Die Darstellung dieses 
Regelsystems nennt man Grammatik. Ebenso wie der Wortschatz hat sich das Regel­
system in der historischen Entwicklung verändert; die Luthersprache hatte eine andere 
Grammatik als unsere Zeitungssprache. Schließlich ist das Regelsystem einer Sprache 
nicht einheitlich, es kann sich mit der Stilebene ändern; Lyrik hat eine andere 
Grammatik als ein Filmdialog oder eine Fußballreportage. 
Wenn man die religiöse Sprache auf die Grammatik hin betrachtet, findet man, daß 
sich in ihr noch viele sehr alte und veraltete Strukturen finden. Diese alten Strukturen 
kommen teilweise sogar aus althochdeutscher Zeit. Damals mußte eine große über­
setzertätigkeit geleistet werden, damit das karlisch~ Sprachprogramm, nämlich die 
Volkssprache in die Liturgie einzuführen, verwirklicht werden konnte. Dabei ergaben 
sich aber erhebliche Schwierigkeiten; es fehlten Leute, die in der deutschen Sprache 

6 Die Litanei als solche ist eine einfache und wirksame Meditationsform, die auch in aller­
jüngsten Gebeten verwendet wird. Im Lied Danke fangen von den 24 Zeilen 18 mit danke 
an; .die negative Bedeutung von Litanei kommt daher, da'ß die Namen der vielen fremd­
ländischen Heiligen oder Formulierungen wie elfenbeinerner Turm und Sehnsucht der 
ewigen Hügel keine Beziehung zur Welt des Beters herstellen. 

37 



genügend gewandt und 1n der lateinischen Sprache entsprechend ausgebildet SZCWESCH
wären®. Dazu lag 1NnNe Schwierigkeit In der Sprache selbst: das Althochdeutsche kannte
weder Konjunktive noch das Passiv, noch hatte eın umfangreiches JTempus-
system wıe das Lateinische. 50 wurde ziemlich unbeholfen der lateinische Satzbau
nachübersetzt (Pater noster qu1 In caelis Vater UNSECYX, der dı hist IM Himmel Ü
oder kamen schwertfällige Gebilde heraus wıe geheiligt werde (sanctificetur) und
zgegrüßet spist du Erst VOT wel Jahren wurden 1100 Jahre alte Sprachformen
korrigiert; leider haben diese Korrekturen nicht einer wirklichen Neuformulierung
geführt, daß sonderbare Wortstellungen, WwIe Vater A4ANSPCeT UInser Vater bestehen
blieben?.
Es wird bei Diskussionen solche Neuformulierungen meılst mi1t dem Argument
dagegen ellung genomMmMen, daß diese Formulierungen altehrwürdig, u15 lieb, euer
und vertraut waren. Das iıst sicher richtig, UrC| die jahrelange Gewöhnung G1€e
tfinden WIT G1e ganz natürlich. Wir dürfen aber nicht vergessen, daß die un VO
eil über den kleinen Kreis Eingeweihter hinauswirken muß; bei einem unvoreıiın-
geNOMMeENEN Hörer wird eın antıquierter Sprachgebrauch eın antıquliertes Image der

ausgedrückten Sache bewirken. Man soll nicht VEeErgESSCH, daß uch für die religiöse
Sprache der Gegenwart gilt, Was Paulus den korinthischen Glossolalen, deren esoterı-
sches Gestammel nicht allgemein verständlich WAarT, vorhält: „Wenn U die n
Gemeinde sich versammelt und alle reden 1n Zungen und kommen Nichteingeweihte
oder Ungläubige herein, werden S1€e nicht gen, ihr seid verrückt?” (1 Kor 1 J 23)
eitere Beispiele veralteter trukturen: aus einem alten Sprachzustand stammen die vollen
Endungen kommet, lobet, lasset, sıtzest; gleich mehrmals finden S1e sich 1n dem Reuegebet

Gott, du hassest die Sünde, du sfrafes S1e strenge. Es ist fraglich, ob sprachpsychologisch
verantworten ist, solche befremdende Formen 1nNnem ind vermitteln. Die Schwer-

fälligkeit des Konjunktivs finden WIT noch häufig 1n Fürbitten: da du wollest.
In der Gegenwartssprache wird der erfüllbare Wunsch durch hıtte mıiıt dem Imperativ
ausgedrückt. Utinam desinas heißt nicht daß du doch ablassen wollest, sondern bitte,
hör auf. Die Aufforderung wird In der Gegenwartssprache durch Inversion gebildet
(gehen wir!) un: nicht durch lasset gehen, heten uUusSsSWw. Ite Genitive finden sich noch
häufig 1n der religiösen Sprache bei Verben, die schon anders regleren: schone ANS (statt
uns), schone deines Volkes; mich erbarmt des Volkes würde INa 1n UNgeZWUNZENET
Sprache wiedergeben mit mır fun die Leute leid; der Arbeiter sind wenıgZe iıst sicher keine
Formel, mi1t der eın heutiger nternehmer ber Personalmangel klagen würde; 1 Kirchen-
lied heißt über die Auferstehung des freuet sich darüber freuet sich In diesen
Zusammenhang gehört auch der sonst ungebräuchliche Genitiv miıt der Präposition ob 1n
ob deiner Macht un Herrlichkeit.
Interjektionen sind Spontanäußerungen. Wenn ber 1n einem Gebet estimmten Stellen
vorgeschrieben wird, daß INa  - mit ach un o! seufzen muß, entspricht ıne solche Außerung
nicht dem tatsächlichen Ausdruckswillen und wird deshalb stilisiert-unecht.
Der Fragesatz, der wesentlich allem menschlichen Reden gehört, daß 1m Fremd-
sprachenunterricht immer gleich Beginn behandelt wird, findet S1C 1n religiösen Texten
und 1n Predigten fast 1Ur als rhetorische, Iso als uneigentliche Frage (Tod, WO ist dein
Stachel... ?) Gerade ın unserer eit ber wird das redliche Fragen wieder geschätzt und
geübt.
Sprache 1st immer auch gesprochene Sprache, eshalb konstituiert G1€e sich nicht L1LUT

aus Örtern und aus Grammatik, sondern auch aus der Stimmführung (Intonation).
Die Monotonie des tONUS reCtus, der sich ın abgeschwächter Form immer noch 1ın der
deutschen liturgischen Sprache hält, reprasentiert nicht die normale menschliche
Sprachwirklichkeit; ebensowenig tut dies der übertrieben pathetische, ‚salbungsvolle‘

Wie mangelhaft zuweilen die Latein- und Geschichtskenntnisse N, geht 115 folgenden
Beispielen hervor. Im Gt Gallener Credo wird creator mit gescaph (Geschöpf) übersetzt;
Pontius Pilatus wird mißverstanden als potentıa Pilati, und selbst der hochgebildete
Notker übersetzt Alkibiades als F+rau, eil die erotischen Andeutungen mißverstand.
Wie fixiert alte Sprachzustände sein können, zeigt das Salve Regina; darin ird exilium
mit Elend übersetzt; das wWäarTr I die mittelhochdeutsche Wortbedeutung (ellende).
eute müßte Exil anders wiedergegeben werden.

genügend gewandt und in der lateinischen Sprache entsprechend ausgebildet gewesen 
wären6• D azu lag eine Schwierigkeit in der Sprache selbst: das Althochdeutsche kannte 
weder Konjunktive noch das Passiv, noch hatte es ein so umfangreiches Tempus­
system wie das Lateinische. So wurde ziemlich unbeholfen der lateinische Satzbau 
nachübersetzt (Paternoster qui es in caelis - Vater unser, der d11 bist im Himmel .. .), 
oder es kamen so schwerfällige Gebilde heraus wie geheiligt werde (sanctificetur) und 
gegriißet seist du. Erst vor zwei Jahren wurden 1100 Jahre alte Sprachformen 
korrigiert; leider h aben diese Korrekturen n icht zu einer wirklichen Neuformulierung 
geführt, so daß sonderbare \"lortstellungen, wie Vater unser statt Unser Vater bestehen 
blieben 7. 

Es wird bei Diskussionen um solche Neuformulierungen meist mit dem Argument 
dagegen Stellung genommen, daß diese Formulierungen altehrwürdig, uns lieb, teuer 
und vertraut wären. Das ist sicher rich tig. Durch die jahrelange Gewöhnung an sie 
finden w ir sie ganz natürlich. Wir dürfen aber nicht vergessen, daß die Kunde vom 
Heil über den kleinen Kreis Eingeweihter hlnauswirken muß; bei einem unvorein­
genommenen Hörer wird ein antiquierter Sprachgebrauch ein antiquiertes Image der 
so ausgedrückten Sache bewirken. Man soll nicht vergessen, daß auch für die religiöse 
Sprache der Gegenwart gilt, was Paulus den korinthischen G lossolalen, deren esoteri­
sches Gestammel nicht allgemein verständlich war, vorhält: ,, Wenn nun die ganze 
Gemeinde sich versammelt und alle reden in Zungen und es kommen Nichteingeweihte 
oder Ungläubige herein , werden sie nicht sagen, ihr seid verrückt?" (1 Kor 14, 23) 

Weitere Beispiele veralteter Strukturen: aus einem alten Sprachzustand stammen die vollen 
Endungen kommet, lobet, lasset, sitzest; gleich mehrmals finden sie sich in dem Reuegebet 
0 Gott, du hassest die Sünde, du strafest sie strenge. Es ist fraglich, ob es sprachpsychologisch 
zu verantworten ist, solche befremdende Formen einem Kind zu vermitteln. Die Schwer­
fälligkeit des Konjunktivs finden wir noch häufig in Fürbitten: ... daß du ... wollest. 
In der Gegenwartssprache wird der erfüllbare Wunsch durch bitte mit dem Imperativ 
ausgedrückt. Utinam desinas heißt n icht o daß du doch ablassen wollest, sondern bitte, 
hör auf. Die Aufforderung wird in der Gegenwartssprache durch Inversion gebildet 
(gehen wir!) und nicht durch lasset uns gelien, beten usw. Alte Genitive finden sich noch 
häufig in der religiösen Sprache bei Verben, die schon anders regieren: schone unser (statt 
uns), sd10ne deines Volkes; mich erbarmt des Volkes würde man in ungezwungener 
Sprache wiedergeben mit mir tun die Leute leid; der Arbeiter sind wenige ist sicher keine 
Formel, mit der ein heutiger Unternehmer über Personalmangel klagen würde; im Kirchen­
lied heißt es über die Auferstehung des freuet sich statt darüber freuet sich. In diesen 
Zusammenhang gehört auch der sonst ungebräuchliche Genitiv mit der Präposition ob in 
ob deiner Macht und Herrlichkeit. 
Interjektionen sind Spontanäußerungen. Wenn aber in einem Gebet an bestimmten Stellen 
vorgeschrieben wird, daß man mit ach/ und o! seufzen muß, entspricht eine solche Äußerung 
nicht dem tatsächlichen Ausdruckswillen und wird deshalb stilisiert-unecht. 
Der Fragesatz, der so wesentlich zu allem menschlichen Reden gehört, daß er im Fremd­
sprachenunterricht immer gleich am Beginn behandelt wird, findet sich in religiösen Texten 
und in Predigten fast nur als rhetorische, also als uneigentliche Frage (Tod, wo ist dein 
Stachel . .. ?). Gerade in unserer Zeit aber wi rd das redliche Fragen wieder geschätzt und 
geübt. 

Sprache ist immer auch gesprochene Sprache, deshalb konstituiert sie sich nicht nur 
aus Wörtern und aus Grammatik, sondern auch aus der Stimmführung (Intonation). 
Die Monotonie des tonus rectus, der sich in abgeschwächter Form immer noch in der 
deutschen liturgischen Sprache hält, repräsentiert nicht die normale menschliche 
Sprachwirklichkeit; ebensowenig tut dies der übertrieben pathetische, ,salbungsvolle' 

• Wie mangelhaft zuweilen die Latein- und Geschichtskenntnisse waren, geht aus folgenden 
Beispielen hervor. Im St. Gallener Credo wird creator mit gescaph (Geschöpf) übersetzt; 
Pontius Pilatus wird mißverstanden als potentia Pilati, und selbst der hochgebildete 
Notker übersetzt Alkibiades als Frau, weil er die erotischen Andeutungen mißverstand. 

7 Wie fixiert alte Sprachzustände sein können, zeigt das Salve Regina; darin wird exilium 
mit Elend übersetzt; das war genau die mittelhochdeutsche Wortbedeutung (eilende). 
Heute müßte Exil anders wiedergegeben werden. 

38 



Tontall Beide überhöhen die Sprache ZUT sakralen Sprache und entfremden GS1€e
Diesen Bruch kann I1a bei Kindern beobachten, die beim Kirche-Spielen .von ihrem
normalen Sprechen abweichen und 1ıne SanlZ eigenartıge Intonation annehmen.
Ein Grund, die normale Stimmbewegung der Alltagssprache in der Liturgie
schwierig ist, liegt darin, daß die liturgischen Gebete schriftlich konzipiert werden und

das Sprechen notwendig Zzu lauten Lesen wird.
Weitere Erscheinungen sind heute ungebräuchliche Wortbildungen WIC SCYEHUCH und erzeigen
erzeige, Herr, UNS deine Huld) sSta zeigen, darob darüber; alte Verbalformen
(ward Sta wurde) un die Inversion: Himmelskönigin, dich freue (statt freue dich)
der bewahre die Seelen aller, die Im Glauben sind verstorben aus dem Ofertorium der
Totenmesse)
Nur 1M weiteren Sinne gehört der Stilbruch ZUuUr Grammatik, der entsteht, wWe' wel
Stilebenen vermischt werden. Ein Beispiel dafür bietet die Dreifaltigkeitspräfation. Das
Gebet ist als Anrede gedacht, Was AUS den achtmal vorkommenden Du, Dein, Dir sich
ergibt, doch werden damit komplizierte theologische Verklausulierungen verbunden, die
1n theologische Traktate, nicht ber In Anreden assen. Es ıst da Vo singularitate DErTSONAC
un VO:  ; Irimitate substantiae die Rede, wWas auf deutsch wiedergegeben wird mıiıt nicht als
warest du Nur eiInNe Person, du hbist vielmehr In re: Personen ın einz!Zer, der mit
nicht In der Einzigkeit einer Person, sondern ın der Dreifaltigkeit des einen Wesens.
Man kann ZUT Grammatik der religiösen Sprache jedenfalls gen, dafß G1€e sich häufig
veralteter Strukturen bedient, die ich nicht mıiı1t denen der Gegenwartssprache decken
und daß die gesprochene liturgische Sprache meist LU aut vorgelesene Schreibsprache
bleibt.

Nachwirkungen vergangener Stilepochen
Jede literarische Epoche entwickelt ihren eigenen Ausdruck ın Wortschatz und Stil
Im folgenden coll der Niederschlag einiger markanter Epochen 1ın der religiösen Sprache
Urz aufgezeigt werden. Dabei ıst interessant beobachten, daß jene Epochen, die
durch starke Verinnerlichung und Intensität des Gefühlserlebens gepragt csind (Roman-
tik, Barock, spätmittelalterliche Mystik), die religiöse Sprache wesentlich stärker
gepragt haben als Zu Beispiel die Aufklärung, die Klassik oder der Naturalismus.
Die spätmittelalterliche Mystik WarTr sprachlich unerhört schöpferisch.
Da In der mystischen Erfahrung die (Grenze des möglichen Ausdrucks erleht wurde, sind
viele Formulierungen negatıv: unendlich, unbegreiflich, unsäglich, wortlos; weiıter: Einkehr,
Einbildung, Inn1ıg, begreifen, Eigenschaft, eigentlich, Verzücken, Gemeinsamkeit (Übersetzung,
für N10 mystica). [DDieses Vokabular wurde 1 Pietismus un iın der Romantik wieder-
belebt un! erweitert (Pietismus: Einwohnung, Eindruck, Inwendigkeit, Inbrunst, Urquell,
absterben). Viele dieser Wörter sind heute uch 1mM religiösen Bereich noch finden, ob-
wohl manche VO:  - ihnen schon längst säkularisiert wurden un einen anderen 1nnn bekamen.
50 ist Urquell der Name einer Biersorte, bei absterben denkt INa a das Absterben des
otors un! verzückt wurde durch entzückt rsetzt nd ıst damit 1n den Sprachgebrauch des
Niedlich-Bürgerlichen eingegangen
och gerade UTC| das Ringen der Mystik den adäquaten Ausdruck für die In

Selbstbeobachtung reflektierte innere Erfahrung hat G1€e einen grundlegenden Beitrag
ZUrr Psychologisierung der Sprache geleistet, ohne welchen die moderne Psychologie
schwer enkbar ware. Man sieht daran, WI1e durch sprachschöpferische Tätigkeit ZULTC

Bewußtseinserweiterung der Welt beigetragen werden kann.
Ein typisches Stilmittel des Barock ist der gyesteigerte Ausdruck. In der Preistorme!l
Hochgelobt un gebenedeit sSe1 das Allerheiligste Sakrament des Altares finden sich gleich
jer Verstärkungen (hoch, gebenedeit, aller miıt dem Superlativ VO heilig). Dieser sprach-
iche Überschwang drückt sich uch AauUsSs 1n Jesus, dir .8 für dich) leh ich, Jesus, dir sterb ich ;
wobei 1n }Hrage steht, ob beim Beter wirklich 1nNne solche Todesbereitschaft vorhanden ist
Die uns fremd anmutende Proskynese 1er liegt 0Or deiner Majestät 1m Staub ıst ebenso
barocken Ursprungs wıe der allergütigste Vater, die unendlich huldreiche Majestat (‚otte.  6
der twa der Schluß des Herz-Jesu-Sühnegebetes: „Siehe Wır werfen v“or deinem
Altare nieder, die sträfliche Kaälte der Menschen und die Unbilden, die S1C deinem
heiligsten Herzen allenthalben zufügen, durch einen hesonderen Ehrenerweis wieder Zuf 714

machen könnten 1Dr doch diese Sünden miıt MNSEeYeM Blute tilgen!”
Die spätbarocke Wundenmystik grenzt geradezu ans Makabre, und der barocke Iränen-

., 

Tonfall. Beide überhöhen die Sprache zur sakralen Sprache und entfremden sie so. 
Diesen Bruch kann man bei Kindern beobach ten, die beim Kirche-Spielen .von ihrem 
normalen Sprechen abweichen und eine ganz eigenartige Intonation annehmen. 
Ein Grund, warum die normale Stimmbewegung der Alltagssprache in der Liturgie 
schwierig ist, liegt darin, daß die liturgischen Gebete schriftlich konzipiert werden und 
so das Sprechen notwendig zum lauten l esen wird. 
Weitere Erscheinungen sind heute ungebräuchliche Wortbildungen wie gereuen und erzeigen 
(erzeige, Herr, uns deine Huld) statt zeigen, darob statt dariiber; alte Verbalformen 
(ward statt wurde) und die Inversion: Himmelskönigin, dich fre ue (sta'tt freue dich) 
oder bewahre die Seelen aller, die im Glauben sind verstorben (aus dem Offertorium der 
Totenmesse) . 
Nur im weiteren Sinne gehört der Stilbruch zur Grammatik, der entsteht, wenn zwei 
Stilebenen vermischt werden. Ein Beispiel dafür bietet die Dreifaltigkeitspräfation. Das 
Gebet ist als Anrede gedacht, was aus den achtmal vorkommenden Du, Dein, Dir sich 
ergibt, doch werden damit komplizierte theologische Verklausulierungen verbunden, die 
in theologische Traktate, nicht aber in Anreden passen. Es ist da von s ing11laritate personae 
und von Trinitate substantiae die Rede, was auf deutsch wiedergegeben wird mit nicht als 
wärest du nur eine Person, du bist vielmehr in drei Personen ein einziger, oder mit 
nicht in der Einzigkeit einer Person, sondern in der D reifaltigkeit des einen Wesens. 

Man kann zur Grammatik der religiösen Sprache jedenfalls sagen, daß sie sich häufig 
veralteter Strukturen bedient, die sich nicht mit denen der Gegenwartssprache decken 
und daß die gesprochene liturgische Sprache meist nur laut vorgelesene Schreibsprache 
bleibt. 

Nachwirkungen vergangener Stilepochen 

Jede literarische Epoche en twickelt ihren eigenen Ausdruck in Wortschatz und Stil. 
Im folgenden soll der Niederschlag einiger markanter Epochen in der relig iösen Sprache 
kurz aufgezeigt werden. Da.bei ist interessant zu beobachten, daß jene Epochen, die 
durch starke Verinnerlichung und Intensität des Gefühlserlebens geprägt sind (Roman­
tik, Barock, spätmittelalterliche Mystik), die religiöse Sprache wesentlich stärker 
geprägt h aben als zum Beispiel die Aufklärung, die Klassik oder der Naturalismus. 
Die spätmittela.lterliche Mystik war sprachlich unerhört schöpferisch. 
Da in der mystischen Erfahrung die Grenze des möglichen Ausdrucks erlebt wurde, sind 
viele Formulierungen negativ: unendlich, unbegreiflich, unsäglich, wortlos ; wei ter : Einkehr, 
Einbildung, innig, begreifen, Eigenschaft, eigentlich, Verziicken, Gemeinsamkeit (Übersetzung 
für unio mystica) . Dieses Vokabular wurde im Pietismus und in der Romantik wieder­
belebt und erweitert (Pietismus : Einwolm11ng, Eindruck, lnwendigkeit, Inbrunst, Urqu ell, 
absterben). Viele dieser Wörter sind heute auch im religiösen Bereich noch zu finden, ob­
wohl manche von ihnen schon längst säkularisiert wurden und einen anderen Sinn bekamen. 
So ist Urquell der Name einer Biersorte, bei absterben denkt man an das Absterben des 
Motors und verziickt wurde durch entziickt ersetzt und ist damit in den Sprachgebrauch des 
Niedlich-Bürgerlichen eingegangen. 
Doch gerade durch das Ringen der Mystik um den adäquaten Ausdruck für die in 
Selbstbeobachtung reflektierte innere Erfahrung hat sie einen grundlegenden Beitrag 
zur Psychologisierung der Sprache geleistet, ohne welchen die moderne Psychologie 
schwer denkbar wäre. Man sieht daran, wie durch sprachschöpferisch e Tätigkeit zur 
Bewußtseinserweiterung der Welt beigetragen werden kann. 
Ein typisches Stilmittel des Barock ist der gesteigerte Ausdruck. In der Preisformel 
Hochgelobt und gebenedeit sei das Allerheiligste Sakrament des Altares finden sich gleich 
vier Verstärkungen (hoch, gebenedeit, aller mit dem Superlativ von heilig). Dieser sprach­
liche Überschwang drückt sich auch aus in Jesus, dir(= für dich) leb ich, Jesus, dir sterb ich; 
wobei in Frage steht, ob beim Beter wirklich eine solche Todesbereitschaft vorhanden ist. 
Die uns fremd anmutende Proskynese Hier liegt vor deiner Majestät im Staub ist ebenso 
barocken Ursprungs wie der nllergiitigste Vater, die unendlich huldreiche Majestät Gottes 
oder etwa der Schluß des Herz-Jesu-Sühnegebetes: ,,Siehe wir werfen 1111s vor deinem 
Altare nieder, um die sträfliche Kälte der Menschen rmd die Unbilden, die sie deinem 
heiligsten Herzen allenthalben zufügen, durch einen besonderen Ehrenerweis wieder gut w 
machen . .. 0 könnten wir doch diese Sünden mit unserem Blute tilgen/" 
Die spätbarocke Wundenmystik grenzt geradezu ans Makabre, und der barocke Tränen-

39 



reichtum entspricht unserem Erleben nicht mehr®. Fın est davon ıst noch finden 1ın dem
ext ZUrTr Station des Kreuzwegs aQus dem Linzer Diözesangebetbuch VOo  3 1939, das 1947
1NCeUu aufgelegt wurde. ort heißt ın der Betrachtung über die weinenden Frauen:
„Weinen sollte ich ber mich armen Sünder! Wenn du solches leidest deiner Un-
schuld, WaASs werde ich ZUu leiden haben für meine zahllosen Sünden? Jesus, hier brenne,
hier schneide, 1Ur schone meiner (Genitiv!) In der Ewigkeit.”
Die vaterländische Hochstimmung des Jahrhunderts griff auf den Stabreim zurück,
damit die Beziehung ZuU germanischen Erbe dokumentieren. Daß sich uch die religiöse
Sprache diesem Einfluß@ nicht entzog, zeigen die folgenden Beispiele: Auf ZU Schwure,
olk und Land, hebht ZUIN Himmel Herz und and (Neben dem Stabreim ist die Formel
olk und Land auffällig; VO:  $ hier scheint der Weg Blut un: Boden nicht mehr weit
Zewesen sein.) Przywara hat Christus, den Önig, besungen m1t stabreimendem

du men Heiland hoch und hehr, wobei hehr ebenso eın Rückgriff iıst auf ‚altdeutsches’‘
Vokabular wıe der Ausdruck des Volkes ort 1 Herz-Jesu-Lied. Der Einfluß jJüngererVergangenheit ist bemerkbar 1n dem Lied Laßt die Banner wehen Uun!| uch ın einzelnen
Vokabeln der Kirchenorganisation (z. Jungschar un: Jungscharführer, die offensichtlich
auf nationalsozialistische Vorbilder zurückgehen). Überhaupt wäre 1ne Prüfung des
Vokabulars der Kirchenorganisation interessant; ware fragen, ob eın Zentralseelsorger
etwas mi1t einer Zentralseele tun hat un Was eine Seelsorgsanlage im Gegensatz
einer Sportanlage ist.
Wie nicht LIUT die Sprache des Gebetes, sondern auch die der Theologie Vo literarischen
5Strömungen abhängt, mOge abschließend noch der dem Expressionismus verbundene Stil
des sprachmächtigen Theologen Erich Przywara verdeutlichen. Es ıst das größte Rätsel des
Menschen, daß er, ben als dieser hblitzend köstliche, stürmend verstürmende Augenblick,
nicht In Je lebendigem Gegensatz steht zwischen Tag und Nacht, Himmel un Erde,
sondern eigentlichst zuletzt IM Widerspruch zwischen Heiligkeit und Sünde, Segen nd
Fluch, Leben und Tod, Himmel un Hölle, otft und Satan. Fs ıst für diesen Menschen
das noch größere Rätsel, daß ott selbst ZU stehen scheint In diesem Gegensatz und Wider-
spruch: unbegreiflich und unverständlich auftagend und aufnachtend, führend Höhe
und stürzend ZUT Tiefe, segnend und fluchend, tötend und lebendig achend, beseligend und
verdammend; ]4, jeweils zuerst schlagend uınd wundend un tötend und vernachtend und
vernichtend?.“

Religiöse Sprache im kulturellen und gesellschaftlichen andel
Sprache als informatorisches Instrument hängt ab VO: jeweiligen Kulturzustand,
den S1e gleichzeitig VorT allem In sSeinem vokabelmäßigen Ausdruck 1n sich aufnimmt
un: weitertragt. Dieses Spannungsverhältnis VO  - Sprache als Tradition un: Sprache
als Ausdruck der Gegenwartssituation ist eın Problem besonders Für die religiöse
Sprache, die 1n Kultur- und Gesellschaftskreisen gepragt wurde, die nicht mehr 1S5SerIe

sind. Vor allem die Bibelübersetzer werden fast unlösbare Anforderungen gestellt,
wWenn aus der Bibel nicht eın Geschichts- oder Geschichtenbuch du5 Ffernen Zeiten
werden soll Man bedenke, daß Jesus sich 1n e1iner Sphäre bewegt hat, die dem
modernen Großstädter ziemlich fremd ist Er lebte un wirkte einem großen Teil
in kleinbäuerlicher Umgebung; hat sich nicht auf dem PfHlaster der Großstadt
bewegt, kannte den akademischen Boden der theologischen Fakultät VO  ; Alexandrien
nicht. Seine Botschaft VO Reich vermittelte hauptsächlich 1n Bildern, die AaUS der
Lebenssphäre Von Bauern und Kaufleuten sind; die industrielle Gesellschaft,
die auf der Welt 1m Fortschreiten begriffen ist, ist damals unbekannt. 50 bleibt die
Frage, wWwıe ıne Sprache, die U einer solchen Gesellschaft stammt, 1NSseTe Epoche
treffen kann, drängend bestehen. Vielleicht ıst bei der Lösung dieser Frage das Vor-
gehen des heiligen Paulus näher untersuchen. Für ihn estand ine ähnliche Frage.
Ihm ctellte sich die Aufgabe, die Verbindung zwischen Christentum und heidnischer
Stadtkultur herzustellen. 50 Fführt das Vokabular des Sports (Arena, Stadion, Läufer)
iın die religiöse Sprache eın und verwendet Theatervokabular; sSEINE Formel den

5 Wir wissen aus den Tagebuchaufzeichnungen des Ignatius, jeviel geweıint hat:
verstand die Iranen als eın tröstendes Geschenk Gottes Wenn über seine Sünden

weinen konnte, hatte nämlich die Gnade der Erkenntnis seines Lebens Gegensatz
ZUT: Größe Gottes
Erich Przywara, Was ist Gott? 1953

reichtum entspricht unserem Erleben nicht mehr8• Ein Rest davon ist noch zu finden in dem 
Text zur 8 . Station des Kreuzwegs aus dem Linzer Diözesangebetbuch von 1939, das 1947 
neu aufgelegt wurde. Dort heißt es in der Betrachtung über die weinenden Frauen: 
,,Weinen sollte ich über mich armen Sünder! Wenn du solches leidest trotz deiner Un­
schuld, was werde ich zu leiden haben für meine zahllosen Sünden? - 0 Jesus, hier brenne, 
hier schneide, nur sd1one meiner (Genitiv!) in der Ewigkeit." 
Die vaterländische Hochstimmung des 19. Jahrhunderts griff auf den Stabreim zurück, um 
damit die Beziehung zum germanischen Erbe zu dokumentieren. Daß sich auch die religiöse 
Sprache diesem Einfluß nicht entzog, zeigen die folgenden Beispiele: Auf zum Schwure, 
Volk und Land, hebt zum Himmel Herz und Hand. (Neben dem Stabreim ist die Formel 
Volk und Land auffällig; von hier scheint der Weg zu Blut und Boden nicht mehr weit 
gewesen zu sein.) E. Przywara hat Christus, den König, besungen mit stabreimendem 
0 d11 mein Heiland hoch und hehr, wobei hehr ebenso ein Rückgriff ist auf ,altdeutsches' 
Vokabular wie der Ausdruck des Volkes Hort im Herz-Jesu-Lied. Der Einfluß jüngerer 
Vergangenheit ist bemerkbar in dem Lied Laßt die Banner wehen und auch in einzelnen 
Vokabeln der Kirchenorganisation (z. B. Jungschar und ]ungscharführer, die offensichtlich 
auf nationalsozialistische Vorbilder zurückgehen). Oberhaupt wäre eine Prüfung des 
Vokabulars der Kirchenorganisation interessant; es wäre zu fragen, ob ein Zentralseelsorger 
etwas mit einer Zentralseele zu tun hat und was eine Seelsorgsanlage im Gegensatz zu 
einer Sportanlage ist. 
Wie nicht nur die Sprache des Gebetes, sondern auch die der Theologie von literarischen 
Strömungen abhängt, möge abschließend noch der dem Expressionismus verbundene Stil 
des sprachmächtigen Theologen Erich Przywara verdeutlichen. Es ist das größte Rätsel des 
Menschen, daß er, eben als dieser blitzend köstliclze, stürmend verstürmende Augenblick, 
nicht nur in je neu lebendigem Gegensatz steht zwischen Tag und Nacht, Himmel und Erde, 
sondern eigentlichst zuletzt im Widerspruch zwischen Heiligkeit und Sünde, Segen und 
Fluch, Leben und Tod, Himmel und Hölle, Gott und Satan. - Es ist fiir diesen Menschen 
das noch größere Rätsel, daß Gott selbst zu stehen scheint in diesem Gegensatz und Wider­
spruch: unbegreiflich und unverständlich auftagend und aufnachtend, führend zur Höhe 
und stürzend zur Tiefe, segnend und fluchend, tötend und lebendig machend, beseligend und 
verdammend; - ja, jeweils z uerst schlagend und wundend und tötend und vernachtend und 
vernichtend9.'' 

Religiöse Sprache im kulturellen und gesellsd1aftlichen Wandel 

Sprache als informatorisches Instrument hängt ab vom jeweiligen Kulturzustand, 
den sie gleichzeitig vor allem in seinem vokabelmäßigen Ausdruck in sich aufnimmt 
und weiterträgt. Dieses Spannungsverhältnis von Sprache als Tradition und Sprache 
als Ausdruck der Gegenwartssituation ist ein Problem besonders für die religiöse 
Sprache, die in Kultur- und Gesellschaftskreisen geprägt wurde, die nicht mehr unsere 
sind. Vor allem an die Bibelübersetzer werden fast unlösbare Anforderungen gestellt, 
wenn aus der Bibel nicht ein Geschichts- oder Geschichtenbuch aus fernen Zeiten 
werden soll. Man bedenke, daß Jesus sich in einer Sphäre b ewegt hat, die dem 
modernen Großstädter ziemlich fremd ist. Er lebte und wirkte zu einem großen Teil 
in kleinbäuerlicher Umgebung; er hat sich nicht auf dem Pflaster der Großstadt 
bewegt, er kannte den akademischen Boden der theologischen Fakultät von Alexandrien 
nicht. Seine Botschaft vom Reich vermittelte er hauptsächlich in Bildern, die aus der 
Lebenssphäre von Bauern und Kaufleuten genommen sind; die industrielle Gesellschaft, 
die auf der Welt im Fortschreiten begriffen ist, ist damals unbekannt. So bleibt die 
Frage, wie eine Sprache, die aus einer solchen Gesellschaft stammt, unsere Epoche 
treffen kann, drängend bestehen. Vielleicht ist bei der Lösung dieser Frage das Vor­
gehen des heiligen Paulus näher zu untersuchen. Für ihn bestand eine ähnliche Frage. 
Ihm stellte sich die Aufgabe, die Verbindung zwischen Christentum und heidnischer 
Stadtkultur herzus tellen. So führt er das Vokabular des Sports (Arena, Stadion, Läufer) 
in die religiöse Sprache ein und verwendet Theatervokabular; seine Formel den 

s Wir wissen aus den Tagebuchaufzeichnungen des hl. Ignatius, wieviel er geweint hat; 
er verstand die Tränen als ein tröstendes Geschenk Gottes. Wenn er über seine Sünden 
weinen konnte, hatte er nämlich die Gnade der Erkenntnis seines Lebens im Gegensatz 
zur Größe Gottes. 

0 Erich Przywara, Was ist Gott? 1953. 

40 



1euen Menschen anziehen ist vermutlich dem Kostümieren der Schauspieler nach-
gebildet.
Wie schwierig und wichtig eın solcher Umsetzungsvorgang ist, wissen die issionare un
haben auch die religiösen Schriftsteller der althochdeutschen eit gewußt. Deshalb Ver-
wendet Otfried 1n seiner Evangelienparaphrase (um 850) für Christus Ausdrücke wie:
keisar, kuning; für die Jünger: eigan scalc, eigan thiu (d 1. Gefolgsmannen, Lehensleute),und das letzte Gericht wird Zu dagza thing (Thingtag)!®, Noch deutlicher ist die Ein-
formung biblischer Abschnitte In die damaligen Gesellschaftsstrukturen 1 altsächsischen
Heliand-Epos; seıl h:  1er 1Ur kurz auf die bekannte Szene verwlesen, 1n welcher Petrus dem
Soldaten das Ohr abschlägt. Sie klingt etwas gekürzt 1n neuhochdeutscher ÜbersetzungDa tobhte auf voll Zorn der Schwertdegen, der schnelle Petrus. Grimm wallte in ihm aufWütend schritt er;, der beherzte Degen, seinen Dienstherrn decken ann schlägtauf den Knecht Malchus ein) daß ihm Backe und Ohr todeswundig harst vOonNn de
Schwertes Spitze, Blut SPTans auf, wallte 145 der Wunde. 50 ward die Wange zerschlagenvordersten der Fe  1n  de1ll,
Das Vo der Verehrung Maria akkumulierte Vokabular stammt einem großen eil
aQus dem Minnesang, einer gesellschaftlichen Mode des Hochmittelaters, die wahrscheinlich
VOoO  g orientalischen Höfen übernommen worden WAaäarT. Hort, Burg, Wall, Festung, Zinnen
gehören Zu selbstverständlichen Inventar der religiösen Sprache, obwohl die Wirklich-
keiten, die S1E meıinen, heute nicht mehr selbstverständlich sind und 1Ne moderne Stadt
wesentlich anders aussieht als iıne mittelalterliche Festung.
Einen Versuch der Anpassung der religiösen Sprache die Sprache der eit hat auch
die Aufklärung aufzuweisen; 1n der Wertheimer Bibel beginnt der Schöpfungs-
bericht folgendermaßen:
‚„„Alle Weltkörper nd UNS Erde selhbst sind anfangs DON ott erschaffen worden. Was
insonderheit die Erde betrifft, {0O4rNYr dieselbe anfänglich SUNZ öde S1IC War nit einem
finstern Nebel umgeben un ringsumher nıt Wasser umflossen, N  ber welchem heftigze Winde
ZU wehen anfıngen. Es wurde ber bald auf derselben ettas 1elle, WIEC die göttliche Absich!
erforderte. Und weil dies sehr noöt1ıgz un nützlich WUr, geschah ES, daß v“O  - NıUN 777 Licht
und Finsternis beständig abwechselten; und dieses ıst der Ursprung u00 Tag nd Nacht.”
Wir moögen heute über diesen Gt+il ächeln. ber die dahinterstehende pastorale Ab-
sicht ist durchaus ernst nehmen.
Sehr stark ıst 1n der religiösen Sprache die Vorstellung Vo  ; der Monarchie vertreten
(Sieh, Vater DOoON dem höchsten Throne a.) weil die Südländer S1C|  h den Himmel als
einen frischen, schattigen Ort vorgestellt haben, gibt 1m Kanon für die oten den
locus refrigeril. Wir sprechen VO ott der Heerscharen, während der aps Friedensappelle

die Welt erläßt, und 1n der Liturgie ist der orbis ferrarum, der Weltkreis geblieben,
obwohl sich das kopernikanische System schon Jängst durchgesetzt hat In uNnNseren Gebet-
büchern finden sich Gebete die Pest, ber keine den Krebs Im Zeitalter der
Raumfahrt wird der Vater In den Himmelsauen besungen, un! 1n einem anderen Kirchenlied
wird des Himmels Au, icht un blau, rhetorisch befragt, jeviel Sternlein Sie zähle. Durch
eın dauerndes Wiederholen Vo Vorstellungen wWwIıe der etzten, die iıne Vorstellung on
ott ıIn der Natur, 1M Weltraum voraussetzen, wird das Bewußtsein der Gläubigen ın der
Liturgie gefährlich belastet.
Der Nihilismus i1st schließlich L1LUT iıne Konsequenz davon, daß INa  - Gott 1n der
Natur angesiedelt, aber ihm beim Fortschreiten der Naturwissenschaften dort nicht
gefunden hat Einer Gruppe VO  3 etwa Erwachsenen habe ich VOT kurzem die Frage
vorgelegt, G1€e Gott suchen würden, Venn S1e ih finden möchten. Obwohl alle
katholisch N, hat niemand geantwortet: 1n der Kirche Ftwa die Hälfte würde
Gott 1n der Natur suchen, die andere Hälfte würde ih: 1n sich cselbst suchen. Niemand
hätte Gott 1 Nächsten, 1n der mitmenschlichen Umgebung, 1ın der Gesellschaf*+
gesucht. Hier zeig sich der Einflu@ VO'  j naturbezogenen Gottesvorstellungen eiınerseıts
und der des existentialistischen Ich-Du-Modells, das 1mM religiösen Bereich ıIn der Nach-

Keiner der modernen Bibelübersetzer geht weıt, weder Jörg ink noch die Übersetzer
VOoO  »3 ute Nachricht 1969, noch jene, die für das Neue Testament für Menschen
eit verantwortlich zeichnen. Immerhin werden Eindeutschungen VO  ”3 Maßsystemen VOeTr-
sucht (Talente, Drachmen) und VO  3 amen wıe Sadduzäer. Bei Eindeutschungen vontheologischen Ausdrücken ist eindeutig Jörg ınk glücklichsten.

11 Stammler, Frühe Deutschheit. Breslau 1934, 30—31

neuen Menschen anziehen ist vermutlich dem Kostümieren der Schauspieler nach­
gebildet. 

Wie schwierig und wichtig ein solcher Umsetzungsvorgang ist, wissen die Missionare und 
haben auch die religiösen Schriftsteller der althochdeutschen Zeit gewußt. Deshalb ver­
wendet Otfried in seiner Evangelienparaphrase (um 850) für Christus Ausdrücke wie: 
keisar, k iming; für die Jünger: eigan scalc, eigan thiu (d. i. Gefolgsmannen, Lehensleute), 
und das letzte Gericht wird zum daga thing (Thingtag)1°. Noch deutlicher ist die Ein­
formung biblischer Abschnitte in die damaligen Gesellschaftsstrukturen im altsächsischen 
Heliand-Epos; es sei hier nur kurz auf die bekannte Szene verwiesen, in welcher Petrus dem 
Soldaten das Ohr abschlägt. Sie klingt etwas gekürzt in neuhochdeutscher Übersetzung so: 
Da tobte auf voll Zorn der Schwertdegen, der schnelle Petrus. Grimm wallte in ihm auf ... 
Wütend schritt er, der beherzte Degen, seinen Dienstherrn zu decken. (Dahn schlägt er 
auf den Knecht Malchus ein) daß ihm Backe und Ohr todeswundig barst von des 
Schwertes Spitze, Blut sprang auf, wallte aus der Wunde. So ward die Wange zerschlagen 
dem vordersten der Feinde11• 

Das von der Verehrung um Maria akkumulierte Vokabular stammt zu einem großen Teil 
aus dem Minnesang, einer gesellschaftlichen Mode des Hochmittelaters, die wahrscheinlich 
von orientalischen Höfen übernommen worden war. Hort, Burg, Wall, Festung, Zinnen 
gehören zum selbstverständlichen Inventar der religiösen Sprache, obwohl die Wirklich­
keiten, die sie meinen, heute nicht mehr selbstverständlich sind und eine moderne Stadt 
wesentlich anders aussieht als eine mittelalterliche Festung. 

Einen Versuch der Anpassung der religiösen Sprache an die Sprache der Zeit hat auch 
die Aufklärung aufzuweisen; in der Wertheimer Bibel (1735) beginnt der Schöpfungs­
bericht folgendermaßen: 

„Alle Weltkörper und unsere Erde selbst sind anfangs von Gott erschaffen worden . Was 
insonderheit die Erde betrifft, so war dieselbe anfänglich ganz öde: sie war mit einem 
finstern Nebel umgeben und ringsumher mit Wasser umflossen, über welchem heftige Winde 
zu wehen anfingen. Es wurde aber bald auf derselben etwas helle, wie es die göttliche Absicht 
erforderte. Und weil dies sehr nötig und nützlich war, so geschah es, daß von nun a11 Lid1t 
und Finsternis beständig abwechselten; und dieses ist der Ursprung von Tag und Nad1t." 

Wir mögen heute über diesen Stil lächeln. Aber die dahinterstehende pastorale Ab­
sicht ist durchaus ernst zu nehmen. 

Sehr stark ist in der religiösen Sprache die Vorstellung von der Monarchie vertreten 
(Sieh, Vater von dem höchsten Throne u. a.); weil die Südländer sich den Himmel a ls 
einen frischen, schattigen Ort vorgestellt haben, gibt es im Kanon für die Toten den 
lows refrigerii. Wir sprechen vom Gott der Heerscharen, während der Papst Friedensappelle 
an die Welt erläßt, und in der Liturgie ist der orbis terrarum, der Weltkreis geblieben, 
obwohl sich das kopernikanische System schon längst durchgesetzt hat. In unseren Gebet­
büchern finden sich Gebete gegen die Pest, aber keine gegen den Krebs. Im Zeitalter der 
Raumfahrt wird der Vater in den Himmelsauen besungen, und in einem anderen Kirchenlied 
wird des Himmels Au, licht und blau, rhetorisch befragt, wieviel Sternlein sie zähle. Durch 
ein dauerndes Wiederholen von Vors tellungen wie der letzten, die eine Vorstellung von 
Gott in der Natur, im Weltraum voraussetzen, wird das Bewußtsein der Gläubigen in der 
Liturgie gefährlich belastet. 

Der Nihilismus ist schließlich nur eine Konsequenz davon, daß man Gott in der 
Natur angesiedelt, aber ihm beim Fortschreiten der Naturwissenschaften dort n icht 
gefunden hat. Einer Gruppe von etwa 25 Erwachsenen habe ich vor kurzem die Frage 
vorgelegt, wo sie Gott suchen würden, wenn sie ihn finden möchten. Obwohl alle 
katholisch waren, h at niemand geantwortet: in der Kirche. Etwa die Hälfte würde 
Gott in der Natur suchen, die andere Hälfte würde ihn in sich selbst suchen . Niemand 
hätte Gott im Nächsten, in der mitmenschlichen Umgebung, in der Gesellschaft 
gesucht. Hier zeigt sich der Einfluß von naturbezogenen Gottesvorstellungen einerseits 
und der des existentialistischen Ich-Du-Modells, das im religiösen Bereich in der Nach-

1° Keiner der modernen Bibelübersetzer geht so weit, weder ]örg Zink noch die Übersetzer 
von Gute Nachricht 1969, noch jene, die für das Neue Testament fiir Menschen unserer 
Zeit verantwortlich zeichnen. Immerhin werden Eindeutschungen von Maßsystemen ver­
sucht (Talente, Drachmen) und von Namen wie Sadduzäer. Bei Eindeutschungen von 
theologischen Ausdrücken ist eindeutig lörg Zink am glücklichsten. 

11 W. Stammler, Frühe Deutschheit. Breslau 1934, 30-31. 

41 



kriegszeit stark gefördert wurde, andrerseits. Auch ist manches existenzialphilosophische
Vokabular 1n die Theologie eingegangen, und ware interessant sehen, wıe das
Vokabular des Lexikons für Theologie aussehen würde, 117 Karl Rahner nicht
bei Heidegger, sondern bei einem Soziologen studiert hätte
Fın abschließendes Beispiel zeigt, wiıie eın bestimmtes Vokabular Auswirkungen auf die
ınnere un! außere Struktur einer Gesellschaft haben kann. Pıus Sbandi weist darauf hin,
daf die ın religiöser Sprache häufig wiederkehrenden Bilder VO der Familie einen hemmen-
den Einfluß auf die Entwicklung der persönlichen Reife der Christen ausgeübt haben „Eine
unter U11S5 Katholiken VOT allem In der Vergangenheit verbreitete Sprechweise könnte
manchmal den Eindruck erwecken, das Modell unserer Brüderlichkeit sSe1 das Verhalten der
Kinder 1n einer festgefügten, gutkatholischen Familie. Man spricht Vo  ; Pfarr-Kindern,
Beicht-Kindern, Vo Heiligen ater, VOoO  3 unseIrer utter Kirche, VO der väterlichen Rolle,
die die Bischöfe, die Oberen, die Priester ihren Seelsorgskindern gegenüber ausüben
sollen, un! INa älßt sich ‚Vater“‘“ nennen!*.“ An einer Reihe VO /ıtaten auUuUSs den Dekreten
des Vatikanischen Konzils zeigt Sbandi, dafß dieser Vorstellungsbereich uch heute
och In der Kirche lebendig ist.

Gegenwärtige Möglichkeiten der religiösen Sprache
Die Frage, wıe religiöses Sprechen heute möglich ist, überfordert den Sprachwissen-
schaftler:; kann lediglich auf ein1ge ormale Kategorien der Gegenwartssprache hin-
weisen und S1e auch FÜr die religiöse Sprache empfehlen; kann weiter auf den
modernen Wortschatz hinweisen, der auch 1n der religiösen Sprache Eingang tinden
könnte; Ausdrücke wIıe Technik, Statistik, Manipulation, Partnerschaft, Intformation,
Koordinierung, Forschung, Funktion, Organisation, Struktur uSW. bestimmen stark

Leben, und wenn die religiöse Sprache Leben treften will, müßten G1€e 1n
ihr berücksichtigt werden.
ber die Frage liegt tiefer. Es geht darum, daflß durch die religiöse und vornehmlich
durch die liturgische Sprache eın Bewußtsein VOo  - ott ın der Welt geschaffen
wird DDas erfordert zunächst 1ne und schärfere Konkretisierung der Sachverhalte.
Wenn I1a  - früher bei Kirchweihfesten unbefangen singen konnte, daflß ın Haus yoll
Glorie US ewigem Stein on (‚ottes Meisterhand erhbauet wurde, setzte das OÖTaUs,
daß 11139  3 Gottes Wirken twa Kirchenbau jel direkter sah, als WIT tun. Solche
Veränderungen der Sehweise lassen sich 1m Verlauf der Geistesgeschichte Ööfter beobachten,
wobei die vorhergegangene Epoche Vo  } der folgenden me1lst als mythisch betrachtet wurde;
In Wirklichkeit wWwWar jeweils 1Ur 1Nne nNeCUeE Stufe der Konkretisierung, erreicht worden. 50 uch
ın 1N1SsSerm Beispiel. Wir sehen ıIn einem Kirchenbau zuerst das Zusammenwirken VeTr-

schiedener Menschen, Gruppen un Organisationen und nicht gleich Gottes Wirken selbst,
direkt un unmittelbar.
Oder betrachten WITr das kleine Tischgebet Komm, Herr Jesus, und SP1 ANSer ast und SECXNE,
i0aSs du UNSs hbescheret hast Auch hier 1St VOoO modernen Verständnis her der Sachverhalt
verkürzt, enn wıe kann esus ast sein, wenn der nicht mi1t Tische sıtzt, Uun: wıe annn

se1in, der uns das Essen beschert hat, wenn WIT beim Kaufmann gekauft haben.
Die sorgende üte Gottes für Leben wird dadurch her verdunkelt als erhellt.
Vielleicht könnte sS1e ber 1e. bewußter werden, wenn INa 1n solchen Gebeten das dicht
verflochtene Gefüge menschlicher Tätigkeiten, die dieses Mahl möglich machen, hervorheben
würde. Da hängen Da die oft recht mühsam hergestellten Handelsbeziehungen un! -VeT1-

rage dran, die Kaufkraft des Geldes, die Reklameindustrie, Transportunternehmungen,
Fernlaster, Tankstellen, die nicht streiken, Verteilungsorganisationen, für das Kochen das
(3as- der Stromsystem uUSW. Sicherlich uch NnseTe Arbeit und Gesundheit; ber der Blick
muß darüber hinausgehen. Denn wenn Z11UTr eiıne Funktion In diesem komplexen System aus-

fällt, wird das Nn Gefüge empfindlich gestoört Wenn 1ın einem Tischgebet nNnu solche
Bezüge aufgedeckt werden, könnte INa  - Oott Für dieses erstaunliche Funktionieren danken
un! S1CH dabei besinnen, daß INa  j celbst auch 1ne Aufgabe 1n dem (GeseIlschaftsgefüge hat,

deren gewissenhaften Erfüllung das Essen anderer Menschen hängt Ein solches ‚Genau-
machen‘, nannte Thomas Mann einmal die Aufgabe des Romanschriftstellers, erstreckt
sich nicht LUTL: auf die Bereiche der Wirtschaft, sondern könnte uch die sozialpsychologi-
schen und gruppendynamischen Momente, die In ıunserer Gesellschaft lebendig sind,
einbeziehen.

Pius Sbandı, Psychologische Voraussetzungen echter Brüderlichkeit,
Weihnachtsseelsorgertagung 27 —29 Dez 1967, hg. an Hesse un Erharter, Wien
1968,

kriegszeit stark gefördert wurde, andrerseits. Auch ist manches existenzialphilosophische 
Vokabular in die Theologie eingegangen , und es wäre interessant zu sehen, wie das 
Vokabular des Lexikons für Theologie aussehen würde, wenn Karl Rahner nidlt 
bei Heidegger, sondern b ei einem Soziologen studiert hätte. 
Ein abschließendes Beispiel zeigt, wie ein bestimmtes Vokabular Auswirkungen auf die 
innere und äußere Struktur einer Gesellschaft haben kann. Pius Sbandi weist darauf hin, 
daß die in religiöser Sprache häufig wiederkehrenden · Bilder von der Familie einen hemmen­
den Einfluß auf die Entwicklung der persönlichen Reife der Christen ausgeübt haben. ,,Eine 
unter uns Katholiken - vor allem in der Vergangenheit - verbreitete Sprechweise könnte 
manchmal den Eindruck erwecken, das Modell unserer Brüderlichkeit sei das Verhalten der 
Kinder in einer festgefügten, gutkatholischen Familie. Man spricht von Ffarr-Kindern, 
Beicht-Kindern, vom Heiligen Vater, von unserer Mutter Kirche, von der väterlichen Rolle, 
die die Bischöfe, die Oberen, die Priester ihren Seelsorgskindem gegenüber ausüben 
sollen, und man läßt sich ,Vater' nennen12." An einer Reihe von Zitaten aus den Dekreten 
des 2. Vatikanischen Konzils zeigt Sbandi, daß dieser Vorstellungsbereich auch heute 
noch in der Kirche lebendig ist. 

Gegenwärtige Möglichkeiten der religiösen Sprad1e 

Die Frage, wie religiöses Sprechen heute möglich ist, überfordert den Sprachwissen­
schaftler ; er kann lediglich au f einige formale Kategorien der Gegenwartssprache hin­
weisen und sie auch für die religiöse Sprache empfehlen; er kann weiter auf den 
modernen Wortschatz hinweisen, der auch in der religiösen Sprache Eingang finden 
könnte; Ausdrücke wie T echnik, Statistik, Manipulation, Par tnerschaft, Information, 
Koordinierung, Forschung, Funktion, Organisation, Struktur usw. bestimmen stark 
u nser Leben, und wenn die religiöse Sprache unser Leben treffen will, müßten sie in 
ihr b erücksichtigt werden. 
Aber die Frage liegt tiefer. Es geht darum, daß durch die religiöse und vornehmlich 
durch die liturgische Sprache e in neues Bewußtsein von Gott in der Welt geschaffen 
wird. Das erfordert zunächst eine neue und schär fere Konkretisierung der Sachverhalte. 
Wenn man früher bei Kirchweihfesten unbefangen singen konnte, daß ein Haus voll 
Glorie aus ewigem Stein von Gottes Meisterhand erbauet wurde, so setzte das voraus, 
daß man Gottes Wirken etwa am Kirchenbau viel direkter sah, als wir es tun. Solche 
Veränderungen der Sehweise lassen sich im Verlauf der Geistesgeschichte öfter beobachten, 
wobei die vorhergegangene Epoche von der folgenden meist als mythisch betrachtet wurde; 
in Wirklichkeit war jeweils nur eine neue Stufe der Konkretisierung erreicht worden. So auch 
in unserm Beispiel. Wir sehen in einem Kirchenbau zuerst das Zusammenwirken ver­
schiedener Menschen, Gruppen und Organisationen und nicht gleich Gottes Wirken selbst, 
direkt und unmittelbar. 
Oder betrachten wir das kleine Tischgebet Komm, Herr Jesus, und sei unser Gast und segne, 
was du uns bescheret hast. Auch hier ist vom modernen Verständnis her der Sachverhalt 
verkürzt, denn wie kann Jesus Gast sein, wenn der nicht mit zu Tische sitzt, und wie kann er 
es sein, der uns das Essen beschert hat, wenn wir es beim Kaufmann gekauft haben. 
Die sorgende Güte Gottes für unser Leben wird dadurch eher verdunkelt als erhellt. 
Vielleicht könnte sie aber viel bewußter werden, wenn man in solchen Gebeten das dicht 
verflochtene Gefüge menschlicher Tätigkeiten, die dieses Mahl möglich machen, hervorheben 
würde. Da hängen z. B. die oft recht mühsam hergestellten Handelsbeziehungen und -ver­
träge dran, die Kaufkra"ft des Geldes, die Reklameindustrie, Transportunternehmungen, 
Fernlaster, Tankstellen, die nicht streiken, Verteilungsorganisationen, für das Kochen das 
Gas- oder Stromsystem usw. Sicherlich auch unsere Arbeit und Gesundheit; aber der Blick 
muß darüber hinausgehen. Denn wenn nur eine Funktion in diesem komplexen System aus­
fällt, wird das ganze Gefüge empfindlich gestört. Wenn in einem Tischgebet nun solche 
Bezüge aufgedeckt werden, könnte man Gott für dieses erstaunliche Funktionieren danken 
und sich dabei besinnen, daß man selbst auch eine Aufgabe in dem Gesellschaftsgefüge hat, 
an deren gewissenhaften Erfüllung das Essen anderer Menschen hängt. Ein solches ,Genau­
machen', so nannte Thomas Mann einmal die Aufgabe des Romanschriftstellers, erstreckt 
sich nicht nur auf die Bereiche der Wirtschaft, sondern könnte auch die sozialpsychologi­
schen und gruppendynamischen Momente, die in unserer Gesellschaft lebendig sind, 
einbeziehen. 

"Pius Sbandi, Psychologische Voraussetzungen echter Brüderlichkeit, in: KOINONIA. 
Weihnachtsseelsorgerta'gung 27.-29. Dez. 1967, hg. v. E. Hesse und L. Erharter, Wien 
1968, 73. 

42 



Den Ausgang könnte solcherart konkretisierendes religiöses prechen 1n der Liturgie
VO  » den Fürbitten nehmen, die bis jetzt ziemlich sterile und allgemeine ormeln g-
blieben sind; S1€e heben gerade die Probleme, die für ine Eucharistiegemeinde konkret
existieren, nicht 115 Bewußtsein, dieses verändern. Im folgenden sind einıge
Beispiele Vo  3 Fürbitten angeführt, die versucht haben, In der Gemeinschaft bestehende
Probleme 1n das Bewußtsein heben und Vo  - da aus auf ihre Lösung hinzuwirken.
Vor einer Vo  — persönlichen pannungen bedrohten Sitzung einer katholischen Jugend-
organıiısation wurde eın Gebet gesprochen, das begann: „Wir hitten dich, Herr, stärke

Klarheit, damit WLr nicht uUSs Eifersucht gzuftfen Einfällen und Vorschlägenanderer entgegenstellen un S1e verhindern der wirkungslos machen, sondern laß
Redlichkeit SCHUS aufbringen, SIe zZUuU fördern, S1e der Gemeinschaft nützen.“”
In einer Gruppe VO Theologiestudenten, 1n der ine nicht gerade cschr aufrichtige Uun!
offene Atmosphäre herrschte, wurde dieser Zustand Vo  - einem mutigen Kleriker beim
gemeinsamen Gottesdienst 1n einer Fürbitte eschrieben un! damit ıne Änderung dieser
Atmosphäre herbeigeführt.
Als 1ın einer Pfarre ebhafte Tätigkeit VO Sektierern getrieben wurde, autete 1 5Sonntags-
gottesdienst ıne Fürbitte: Wir hitten dich für die Sektierer und Verkünder, die selber unfrei
und vDerwirrt sind un uch andere vDerwiıirren wollen. Laß 516 4iN UNSENr klaren Haltung
und menschlichen Freundlichkeit erkennen, daß S1IE durch ihre Spalttätigkeit nıcht deinem
Reich und dem Frieden dienen; denn du wolltest IN Reich der FEinheit und nicht den
Konkurrenzkampf kleiner und eifersüchtiger Gruppen.“
Vielleicht könnten die angeführten Beispiele och geNaAUECT formuliert werden; S1Ce zeigen
jedoch die Richtung, 1n der religiöses Sprechen heute möglich ist

Allerdings wird sich die religiöse Sprache auch größerer gesellschaftlicher Fragen -
nehmen mussen (Bildungsexplosion, Entwicklungshilfe, Gastarbeiter, Pluralismus
UuSW.). Das Aufnehmen solcher Sachverhalte In die religiöse Sprache wird aber 1U

VO: jemandem geleistet werden können, der die jeweilige Problematik n  u kennt,
G1€ pragnant beschreiben und ihre Relevanz Für die betreffende christliche Gemeinde
einsichtig machen kann. Hier haben die Experten der verschiedenen Sachgebiete als
Christen iıne eNOTIME sprachliche Verpflichtung, wobei G1E allerdings edacht sein
mussen, nicht In einen anderen unverständlichen Fachjargon verfallen und die
mögliche Lösung eines Problems auch 1 Geiste des Evangeliums betrachten. Sonst
würde die Kirche Zu Agenten e1Nes Ideologen oder Zu Vorkämpfer für 1ne wIissen-
schaftliche Theorie eingeengt werden. Dafß die Kirche celbst sich solch weitreichen-
der Verantwortung bekennt, geht aus den 1n der Medßliturgie vorgesehenen ‚Orationen
tür verschiedene Anliegen‘ hervor. Darunter finden sich neben Gebeten Für iInner-
kirchliche Anliegen auch solche für Staatslenker, Könige, auf dem Meere Reisende,
Gebete bei Erdbeben, Hungersnot, Tierseuchen, Gebete Kegen, heiteres Wetter
und Abwendung VO:  - Ungewittern. In einer Zeit, ın der sich andere Regierungs-
formen finden als Monarchien und In der manche Bereiche VO Menschen geplant
werden können, MUu sowohl die Thematik als auch die Sprache dieser ‚Anliegen‘
e  - erarbeitet werden. Nur wird diese Dimension der religiösen Sprache wieder
lebendig, und 1LUT: bleibt die Verkündigung des Evangeliums nicht auf die intıme
Anrede eingeschränkt.

Metz hat auf diesen Verengungsprozeß hingewiesen, dessen Grund darin sieht,
daß das metaphysische Sprechen VO der Problemlosigkeit des Verhältnisses VO  3 Gesell-
schaft un Wahrheit lehbte Als diese Problemlosigkeit zerbrochen WAarT, 1at sich die christ-
liche Selbstaussage zurückgezogen, privatisiert, der Gesellschaft nicht gestellt. Was heute
notwendig ist, folgert er, ist 1nNe Entprivatisierung der religiösen Sprache. „Inhaltlich
zielt die Entprivatisierung auf ine neue Versachlichung nicht 1 metaphysischen, sondern
1 gesellschaftspolitischen inn. 5ie 111 das christliche Wort einem gesellschaftlich
wirkenden Wort machen, S1e sucht Kategorien, die nicht UT der Bewußtseinserhellung,
sondern uch der Bewußtseinsänderung dienen!?.“
Wenn diese Entprivatisierung gelingen soll, mMmussen alle, die 1m Spannungsfeld
Welt, Wissenschaft und christlicher Heilsbotschaft stehen, daran mitarbeiten. Religiöse

Johann Metz, Zur Theologie der Welt 1968, 120 (Besonders der Exkurs Evangelium
als Information? Theologische Aspekte des gesellschaftsbezogenen Wortes.,)

., 

Den Ausgang könnte solcherart konkretisierendes religiöses Sprechen in der Liturgie 
von den Fürbitten nehmen, die bis jetzt ziemlich sterile und allgemeine Formeln ge­
blieben sind; sie heben gerade die Probleme, die für eine Eucharistiegemeinde konkret 
existieren, nicht ins Bewußtsein, um dieses zu verändern. Im folgenden sind einige 
Beispiele von Fürbitten angeführt, die versucht haben, in der Gemeinschaft bestehende 
Probleme in das Bewußtsein zu heben und von da aus auf ihre Lösung hinzuwirken. 
Vor einer von persönlichen Spannungen bedrohten Sitzung einer katholischen Jugend­
organisation wurde ein Gebet gesprochen, das so begann: ,,Wir bitten dich, o Herr, stärke 
unsere Klarheit, damit wir nicht aus Eifersucht uns guten Einfällen und Vorschlägen 
anderer entgegenstellen und sie verh indern oder wirkungslos machen, sondern laß uns 
Redlichkeit genug aufbringen, sie zu fördern, wenn sie der Gemeinschaft nützen." 
In einer Gruppe von Theologiestudenten, in der eine nicht gerade sehr aufrichtige und 
offene Atmosphäre herrschte, wurde dieser Zustand von einem mutigen Kleriker beim 
gemeinsamen Gottesdienst in einer Fürbitte beschrieben und damit eine Änderung dieser 
Atmosphäre herbeigeführt. 
Als in einer Pfarre lebhafte Tätigkeit von Sektierern getrieben wurde, lautete im Sonntags­
gottesdienst eine Fürbitte: Wir bitten did1 für die Sektierer und V erkiinder, die selber 11nfrei 
und verwirrt sind und auch andere verwirren wollen. Laß sie an unserer klaren Halt11ng 
und menschlichen Freundlichkeit erkennen, daß sie durch ihre Spalttätigkeit nicht deinem 
Reich und dem Frieden dienen; denn du wolltest ein Reich der Einheit und nicht den 
Konkurrenzkampf kleiner und eifersüchtiger Gruppen." 
Vielleicht könnten die angeführten Beispiele noch genauer formuliert werden; sie zeigen 
jedoch die Richtung, in der religiöses Sprechen heute möglich ist. 

Allerdings wird sich die religiöse Sprache auch größerer gesellschaftlicher Fragen an­
nehmen müssen (Bildungsexplosion, Entwicklungshilfe, Gastarbeiter, Pluralismus 
usw.). Das Aufnehmen solcher Sachverhalte in die religiöse Sprache wird aber nur 
von jemandem geleistet werden können, der die jeweilige Problematik genau kennt, 
sie prägnant beschreiben und ihre Relevanz für die betreffende christliche Gemeinde 
einsichtig machen kann. Hier haben die Experten der verschiedenen Sachgebiete als 
Christen eine enorme sprachliche Verpflichtung, wobei sie allerdings bedacht sein 
müssen, nicht in einen anderen unverständlichen Fachja rgon zu verfallen und die 
mögliche Lösung eines Problems auch im Geiste des Evangeliums zu betrachten. Sonst 
würde die Kirche zum Agenten eines Ideologen oder zum Vorkämpfer für eine wissen­
schaftliche Theorie eingeengt werden. Daß die Kirche selbst sich zu solch weitreichen­
der Verantwortung bekennt, geht aus den in der Meßliturgie vorgeseh enen ,Orationen 
für verschiedene Anliegen' hervor. Darunter finden sich n eben Gebeten für inner­
kirchliche Anliegen auch solche für Staatslenker, Könige, auf dem Meere Reisende, 
Gebete bei Erdbeben, Hungersnot, Tierseuchen, Gebete um Regen, heiteres Wetter 
und um Abwendung von Ungewittern. In einer Zeit, in der sich andere Regierungs­
formen finden als Monarchien und in der manche Bereiche vom Menschen geplant 
werden können, muß sowohl die Thematik als auch die Sprache dieser ,Anliegen· 
neu erarbeitet werden. Nur so wird diese Dimension der religiösen Sprache wieder 
lebendig, und nur so bleibt die Verkündigung des Evangeliums nicht auf die intime 
Anrede eingeschränkt. 
J. B. Metz hat auf diesen Verengungsprozeß hingewiesen, dessen Grund er darin sieht, 
daß das metaphysische Sprechen von der Problemlosigkeit des Verhältnisses von Gesell­
schaft und Wahrheit lebte. Als diese Problemlosigkeit zerbrochen war, hat sich die christ­
liche Selbstaussage zurückgezogen, privatisiert, der Gesellschaft nicht gestellt. Was heute 

· notwendig ist, so folgert er, ist eine Entprivatisierung der religiösen Sprache. ,,Inhaltlich 
zielt die Entprivatisierung auf eine neue Versachlichung - nicht im metaphysischen, sondern 
im gesellschaftspolitischen Sinn. Sie will das christliche Wort zu einem gesellschaftlich 
wirkenden Wort machen, sie sucht Kategorien, die nicht nur der Bewußtseinserhellung, 
sondern auch der Bewußtseinsänderung dienen13.'' 

Wenn diese Entprivatisierung gelingen soll, müssen alle, die im Spannungsfeld von 
Welt, Wissenschaft und christlicher Heilsbotschaft stehen, daran mitarbeiten. Religiöse 

13 Johann B. Metz, Zur Theologie der Welt. 1968, 120. (Besonders der Exkurs 3: Evangelium 
als Information? Theologische Aspekte des gesellschaftsbezogenen Wortes.) 

43 



Sprache 1st damit icht mehr 1Ur die Aufgabe der Theologie und des Theologen;
61€e kann auch icht von einem einzelnen geleistet werden. Religiöse Sprache, wıe
Sprache überhaupt, ist immer Aufgabe aller

Im vorhergehenden wurde versucht, das gebrochene Verhältnis uUuNnseTeTr eit ZUr. her-
kömmlichen religiösen Sprache aufzuzeigen. Solcher Bruch schmerzt; auUs dem Schmerz
aber wächst die Denkanstrengung und die Anstrengung ZUrTr Sprache, die den chmerz
überwinden 1l 50 kann schöpferisches Sprachvermögen 1n Bewegung gesetzt
werden ZUuU Autfbau einer religiösen Gegenwartssprache, die NSeTE Welt trifft,
verändert, erlöst.

DIETER TEININGER

Eın Herr, eiInNn Glaube, ine Taufe
Überlegungen einem interkonfessionellen Taufritus
In den etzten Jahren ist 1n vermehrtem Madße offiziellen und offiziösen (50=
sprächen auf interkonfessioneller Ebene gekommen. Das vorläufig wichtigste Ergebnis
ıst die Einigung über einen gemeinsamen deutschen ‚Vater Unser‘““-Text für alle
Kirchen deutscher Sprache. Die Vertreter der römischen Kirche folgten damit den
Intentionen und Beschlüssen des I1 Vatikanums, bringen aber auch das 1n uNseTeTr eit
immer klarer werdende Bestreben un Ausdruck, die Einheit der Kirche 17 Christus
auch ach außen hin sichtbar werden lassen.
[JDer eutsche ext des Herrengebetes fand 1n allen Kirchen ohne Widerstand Eingang;
Bedenken diesen Schritt konnten bald und leicht zerstreut werden. Der Erfolg
dieser interkonfessionellen Einigung auch mıit der römischen Kirche hat den
Wunsch außern lassen, weitere Dokumentationen einer fortschreitenden Zusammen-
arbeit scsetzen. In absehbarer eit soll eın gemeinsamer deutscher Apostolikum-Text
erarbeitet werden. Dabei werden Fragen klären sein, die weit über biblisch-
theologische Erkenntnisse hinausgehen. Das Apostolikum ist das Taufsymbol der WEest-
lichen Kirchen, eın gemeinsamer ext würde wesentliche Weichen für 111e gemeınsame
Taufpraxis tellen
Am April 1969 wurde zwischen dem Erzbischöflichen Ordinariat Wien und dem
Evangelischen Oberkirchenrat Ul. ein Übereinkommen geschlossen, wonach
ın Hinkunft Konditionaltaufen Konvertiten nicht mehr OTg!  INn werden sollen
Der ext 1st 1n mehrfacher Hinsicht Von Interesse:
„Wir sind nach ausführlichem Gespräch dem Ergebnis gelangt, daß die Konditionaltaufe
1n Osterreich nicht gehandhabt werden soll, da die Taufpraxis der CVaNg. Kirche 1ın Osterreich
auf Grund ihrer Bekenntnisse (Konkordienbuch für die NS. Kirche B., Confessio
Helvetica posterior un! Heidelberger Katechismus für die NS. Kirche B)I wıe S1C ın
der Präambel der Kirchenverfassung der J}  ° Kirche Ul 1n Osterreich offiziell
genannt werden, auch nach röm.-kath. Lehre als gültig anerkannt wird. Von seıten der
N Kirche 1n Osterreich wurde die Gültigkeit der röm.-kath. Taufpraxis niemals ın
7Zweifel BCZOBEN.
Die evangelische Kirche 1n Osterreich bittet deshalb die Osterreichische röm.-kath. Bischofs-
konferenz, die evangelische Taufpraxis 1n Österreich, die auf Grund ihrer Bekenntnis-
schriften geübt wird und auf die eder geistliche Amtsträger der Ng Kirche 1n ÖOsterreich
durch sein Ordinationsgelübde verpflichtet ist, als gültig anzuerkennen. Diese Anerkennung
erstreckt sich auch auf solche Ng geistliche Amtsträger auswartiger NS Kirchen, die
ihren Dienst mit Auftrag un!| Wissen der Ng. Kirche In Osterreich zeitweilig (als
Kurseelsorger der Gastprediger) der dauernd ausüben.

Sprache ist damit nicht mehr nur die Aufgabe der Theologie und des Theologen; 
sie kann auch nicht von einem einzelnen geleistet werden. Religiöse Sprache, wie 
Sprache überhaupt, ist immer Aufgabe aUer. 

* 

Im vorhergehenden wurde versucht, das gebrochene Verhältnis unserer Zeit zur her­
kömmlichen religiösen Sprache aufzuzeigen. Solcher Bruch schmerzt; aus dem Schmerz 
aber wächst die Denkanstrengung und die Anstrengung zur Sprache, die den Schmerz 
überwinden will. So kann unser schöpferisches Sprachvermögen in Bewegung gesetzt 
werden zum Aufbau einer religiösen Gegenwartssprache, die unsere Welt trifft, 
verändert, erlöst. 

DIETER STEININGER 

Ein Herr, ein Glaube, eine T aufe 

Überlegungen zu einem interkonfessionellen Taufritus 

In den letzten Jahren ist es in vermehrtem Maße zu offiziellen und offiziösen Ge­
sprächen auf interkonfessioneller Ebene gekommen. Das vorläufig wichtigste Ergebnis 
ist die Einigung über einen gemeinsamen deutschen „Vater Unser"-Text für alle 
Kirchen deutscher Sprache. Die Vertreter der römischen Kirche folgten damit den 
Intentionen und Beschlüssen des II. Vatikanums, bringen aber auch das in unserer Zeit 
immer klarer werdende Bestreben zum Ausdruck, die Einheit der Kirche in Christus 
auch nach außen hin sichtbar werden zu lassen. 
Der deutsche Text des Herrengebetes fand in allen Kirchen ohne Widerstand Eingang; 
Bedenken gegen diesen Schritt konnten bald und leicht zerstreut werden. Der Erfolg 
dieser interkonfessionellen Einigung - auch mit der römischen Kirche - hat den 
Wunsch äußern lassen, weitere Dokumentationen einer fortschreitenden Zusammen­
arbeit zu setzen. In absehbarer Zeit soll ein gemeinsamer deutscher Apostolikum-Text 
erarbeitet werden. Dabei werden Fragen zu klären sein, die weit über biblisch­
theologische Erkenntnisse hinausgehen. Das Apostolikum ist das Taufsymbol der west­
lichen Kirchen, ein gemeinsamer Text würde wesentliche Weichen für eine gemeinsame 
Taufpraxis stellen. 
Am 30. April 1969 wurde zwischen dem Erzbischöflichen Ordinariat Wien und dem 
Evangelischen Oberkirchenrat A. B. u. H. B. ein übereinkommen geschlossen, wonach 
in Hinkunft Konditionaltaufen an Konvertiten nicht mehr vorgenommen werden sollen. 
Der Text ist in mehrfacher Hinsicht von Interesse : 
„Wir sind n ach ausführlichem Gespräch zu dem Ergebnis gelangt, daß die Konditionaltaufe 
in Österreich nicht gehandhabt werden soll, da die Taufpraxis der evang. Kirche in Österreich 
auf Grund ihrer Bekenntnisse (Konkordienbuch für die evang. Kirche A. B., Confessio 
Helvetica posterior und H eidelberger Katechismus für die evang. Kirche H. B.), wie sie in 
der Präambel der Kirchenverfassung der evang. Kirche A. u. H. B. in Österreich offiziell 
genannt werden, auch nach röm.-kath. Lehre als gültig anerkannt wird. Von seiten der 
evang. Kirche in Österreich wurde die Gültigkeit der röm.-kath. Taufpraxis niemals in 
Zweifel gezogen. 
Die evangelische Kirche in Österreich bittet deshalb die Österreichische röm.-kath. Bischofs­
konferenz, die evangelische Taufpraxis in Österreich, die auf Grund ihrer Bekenntnis­
schriften geübt wir-d und auf die jeder geistliche Amtsträger der evang. Kirche in Österreich 
durch sein Ordinationsgelübde verpflichtet ist, als gültig anzuerkennen. Diese Anerkennung 
erstreckt sich auch auf solche evang. geistliche Amtsträger auswärtiger evang. Kirchen, die 
ihren Dienst mit Auftrag und Wissen der evang. Kirche in Österreich zeitweilig (als 
Kurseelsorger oder Gastprediger) oder dauernd ausüben. 

44 


