a) Im Glauben Israels, wie ihn das Alte Testament bezeugt, stehen lange Zeit hindurch
zwei sehr verschiedene Denkweisen nebeneinander: die Reflexion Israels iiber seine
Erfahrungen mit dem in der Geschichte sprechenden und handelnden Gott; daneben
die von Gottes Geschichte mit Israel villig unabhingige und internationale Weisheit,
die allen Menschen zuteil wird als Frucht der Lebenserfahrung und des universalen
Segenswirkens Gottes.

b) Das Weisheitswort beruft sich nicht auf eine Offenbarung Gottes, es ist vielmehr
Formulierung einer konkreten Erfahrung des Menschen in der Welt, oder ein Rat,
der aus solcher Erfahrung kommt. Weisheit ist deshalb auch nicht etwas Starres
und Unveridnderliches. Solche menschliche, profane Weisheit hat im Alten Testament
ihren legitimen Platz im Gesamt der Offenbarung. Diese Weisheit will nicht duBerlich
tradiert und praktiziert werden: das fiihrt zu Krisen echter Weisheit. Sie will vielmehr
verstehendes Horen sein in je neuer Situation. Darum ist der Weise jederzeit bereit,
neue Erfahrungen zu akzeptieren, woher sie auch kommen, und mit ihnen ins
Gesprich zu treten.

c) Weisheit ist bei aller Hinwendung zur Welt und zum Menschen, bei allem Ver-
trauen in die Moglichkeiten der Steuerung und Planung der Welt aber auch das
Wissen um dem Menschen gesetzte Grenzen, um die Gottesfurcht als aller Weisheit
Anfang (Spr 1, 7). DaB sich auch heute eine Einkehr im ,Lehrhaus’ (Sir 51, 23)
dieser besonnenen und aufgeschlossenen Weisen lohnen diirfte, steht auBler Zweifel.

DIETMAR KAINDLSTOREFER
Religiose Sprache in unserer Zeit

Ein vorwissenschaftliches Verstindnis begreift Sprache als ein einheitliches System, das den
Menschen iiber die Jahrhunderte hinweg zur Verstiindigung dient. Ein solches Verstindnis
ist allerdings unscharf, Das historische Interesse der Romantik an der Sprache hat gezeigt,
daf der Wortschatz und die Formen einer Sprache stark verdnderlich sind und sich im
historischen Verlauf auch tatsdchlich stark geindert haben. Die neuere Linguistik, die sich
nicht mehr auf die Formen, sondern auf den Satz konzentriert, hat das gleiche fiir die
Satzstrukturen aufgewiesen. Da sich also der heutige Sprachzustand des Deutschen von
fritheren Sprachstinden absetzt, versucht die moderne Sprachwissenschaft die formalen,
syntaktischen und wortschatzmiRigen Strukturen der Gegenwartssprache zu erforschen
und zu beschreiben, Durch Analyse von grofen Textmengen mit dem Elektronenrechner
konnten bereits einige Erkenntnisse gewonnen werden. Es wire wiinschenswert, auch mog-
lichst viele Gebrauchstexte der liturgischen und auBerliturgischen religitsen Sprache auf
diese Weise zu analysieren und die Ergebnisse mit den fiir die sonstige Gegenwartssprache
gewonnenen Ergebnissen zu vergleichen. Leider steht eine solche umfassende und systema-
tische Untersuchung aus, und wir miissen uns im folgenden mit Einzelbeobachtungen
begniigen.

Eine Sichtung des heutigen religiosen Sprachstandes ist deshalb so dringlich, weil in der
Liturgie Umfang und Bedeutung der Wort-Gottes-Dienste zunehmen und ein unbesonnener
Gebrauch der religiosen Sprache das Bewuftsein des Menschen nicht mehr trifft. Voraus-
setzung fiir eine solche Sichtung ist eine konkrete Vorstellung von der Funktion der Sprache.
Wenn man die zeitgendssische Sprachwissenschaft daraufhin befragt, so ergibt sich, daB
sie Sprache nicht zuerst als ein Mittel zur Hervorbringung #sthetischer Gebilde betrachtet,
sondern als ein Mittel der Information, das moglichst prizise sein soll'. Wenn nun religicse

1 Seit dem endgiiltigen Verlust einer allgemeinverbindlichen Asthetik in unserem Jahrhundert
gibt es nur noch eine Vielfalt sprachisthetischer Einstellungen und Haltungen. Damit ist
es auch unméglich geworden, von einer Asthetik der religiosen Sprache schlechthin zu
reden. An ihre Stelle wird das neue Kriterium der Information treten. Dieser Bewuftseins-
wechsel wihrend der letzten Jahrzehnte wird deutlich an den vielen von uns heute fremden

34



Sprache zeigen will, daB und wie in der Schépfung Heil moglich ist, wird sie das heute nur
darstellen konnen, indem sie die Strukturen der Welt sehr genau mit der in unserer Zeit
gewonnenen Begrifflichkeit beschreibt. Nur so wird einsichtig gemacht werden kénnen, an
welchen Punkten die Welt offen ist und daB an diesen Punkten die Heilsbotschaft Jesu
auBerordentlich aktuell wird.

Religise Sprache und sakrale Sprache

Wer religiose Sprache sagt, denkt meist den Begriff sakrale Sprache mit. Die beiden
gehéren aber in keiner Weise zusammen. Sakrale Sprache meint namlich: geringer,
stabiler, geschichtlich unveridnderter Wortschatz und Verwendung bestimmter Satz-
modelle. Wihrend die sakrale Sprache sehr starr ist, muf religitse Sprache sehr wendig
sein, sich den Sprachgegebenheiten von Epochen oder gesellschaftlichen Gruppen
anpassen konnen, um die Botschaft vom Heil zu vermitteln. Sakrale Sprache dndert
sich also kaum, normale Sprache aber verindert sich dauernd. So wird sakrale Sprache
mit der Zeit immer weniger verstiandlich, bis sie zuletzt iiberhaupt unverstandlich ist.

Diesen Prozef kann man im Altdgyptischen verfolgen, wo hieratische Sprache und Schrift
schlieflich zu einer Geheimwissenschaft wurden. In der katholischen Kirche des Westens
drohte die Moglichkeit, daB sich Latein zu einer sakralen Sprache entwickeln wiirde; durch
die Einfiihrung der Volkssprache in die Liturgie hat das vergangene Konzil aber diesen Irr-
weg endgiiltig ausgeschlossen. Bemiihungen um die Muttersprache im Raum der Kirche sind
nicht neu. Karl der GroBe hat in seiner Admonitio generalis (789) die Einfiihrung der
Volkssprache als liturgische Sprache angeregt, und die Frankfurter Synode hat 794 diese
Anregung aufgenommen und durchgefiihrt. Bedauerlicherweise wurden diese Reform-
beschliisse drei Jahre nach dem Tode Karls auf der Synode von Inden (bei Aachen) unter
dem Einfluf des streng monastisch gesonnenen Benedikt von Aniane (t 921), den Ludwig der
Fromme zum Reichsabt gemacht hatte, wieder aufgehoben und nur auf die einfachsten kirch-
lichen Gebrauchsformeln (Taufe, Segen, Beichte) beschrinkt.

In unserer Zeit ist Latein nicht mehr Kirchensprache, und man mdchte meinen,
sakrale Sprache wire damit unthematisch geworden. Aber das ist Trug. Vielmehr
halten sich in der religitsen Sprache der Gegenwart Begriffe und Formulierungen, die
fritheren deutschen Sprachstinden entstammen und eine sakrale Patina iiber die
religiose Sprache legen. Wenn wir uns fragen, wieso Worter aus fritheren Sprach-
schichten iiberhaupt beziehungslos zu unserer Epoche existieren konnen, so ist die
Antwort auf diesen sonderbaren Vorgang schlicht die, da Worter, wie die Menschen,
eine Entwicklung und Geschichte haben und auch sterben konnen. Manche dieser
gestorbenen Worter werden aber von einzelnen Gruppen einbalsamiert und weiter-
verwendet. Es gehort ein sehr feines Ohr dazu, ,zu héren, wenn in einem Wortleibe
das Herz zu schlagen aufgehort hat. Denn dieser herzlose Leib lebt noch lange weiter

Bildern und Bildgefiigen, in denen sich fiir Romano Guardini religidses Sprechen ausdriickte.
(Romano Guardini, Die religiose Sprache, in: Sprache und Wirklichkeit. Miinchen 1967.)
Auch Karl Rahner spricht in dhnlicher Weise von einem ,Sagen von Urworten, die man
verstehen muf, ohne sie durch /klarere’ und billigere Worte zu ersetzen”. (Karl Rahner,
Priester und Dichter, in: Schriften zur Theologie III; bes. 353 und 355.) Die Informations-
sprache hat allerdings auch ihre Grenzen. ,Daf Sprache als Information uns nur moglich
ist auf dem Hintergrund einer Sprache, die nicht in eindeutige Information verwandelt ist,
darf niemand vergessen, der iiber Information redet” Doch darf man gerade in der
religivsen Sprache nicht der Versuchung erliegen, die Grenzen der Informationssprache
frither zu ziehen, als notwendig ist. (C. F. von Weizsicker, Sprache als Information, in:
Sprache und Wirklichkeit. Miinchen 1967, 198.) Die zahlreiche Literatur zum Thema' der
religitsen Sprache geht zumeist auf den sprachwissenschaftlichen Aspekt nicht genauer ein.
Die Arbeiten von F. Calvelli-Adorno und V. Sturm bringen unsystematisch zusammen-
getragene Beispiele aus religiosen Texten. L. Alonso Schokel behandelt allgemeine Fragen
zur biblischen Sprache, und G. Schiwy befafit sich in verschiedenen Publikationen mit den
moglichen Auswirkungen strukturalistischer Sprachbetrachtung auf christliches Reden.
Die Entwicklung des religidsen Wortschatzes des Deutschen wird eingehend dargestellt in
W. Stammler (Hg.), Deutsche Philologie im Aufrif. Berlin 1952. Weniger ausfiihrlich,
dafiir mit fast vollstindigen Angaben der Literatur, ist A. Bach, Geschichte der deutschen
Sprache. 8. Aufl. 1965 (bes. §§ 72, 106, 188).

a 35



und verlangt Achtung fiir das, was er einmal war, und ist doch schon lingst in die
leere Abstraktion gestorben, in ein Klischee”2.

Der Tod solcher Warter ist konstatierbar an ihrer Isolation, an ihrer Beziehungslosigkeit zu
anderen Begriffen. Denn Worter sind nicht Sinntréger in sich selbst, sondern Elemente eines
Systems, die ihre Bedeutung, ihren Sinn erst im Zusammenhang mit diesem System erhalten.
Praktisch ausgedriickt: Wer bellen sagt, denkt Hund mit. Ein solches Mitdenken von
Zusammenhingen ist bei allen Begriffen gegeben, wenn auch in verschieden umfangreicher
Weise. Was kann aber mitgedacht werden bei Ausdriicken wie: Fittiche, Zihren, gebenedeit,
glorreich, Erdenwallen, Mietling, pilgern, unbufifertiz, hoffiirtig, von dannen, hienieden,
der Flecken, das Unterpfand, Spezereien, Schiicher, gichtbriichig? Solche Worter sind isoliert
oder stellen bestenfalls Beziehungen nur wieder zu anderen Elementen der sakralen Sprache
her, nicht aber zu der Sprache des Menschen, in der er denkt und lebt. Gelegentlich kénnen
bei unbefangenen Horern auch irrefithrende Assoziationen sich einstellen; in der Schule ist
es nicht unniitz zu erkldren, daf der eingeborene Sohn nichts mit den Eingeborenen Afrikas
zu tun hat, daB das, was Paulus sphragis (Versiegelung) nennt, nichts mit dem Versiegeln
von Parkettbdden zu tun hat. Wenn man, wie im Credo, aus theologischen Griinden die
Geburt Jesu umschreiben will, so sollte man das nicht mit der Formel tun er hat Fleisch
angenommen; die Nihe zur Bestechung ist irritierend.

Durch solche Begriffe entsteht eine sakrale Sprache oder besser: eine sakrale Sprach-
schicht innerhalb der Sprache. Das ist besonders gut zu beobachten bei ,,unerbaulichen”
Aussagen der Bibel.

Das Wort Backenstreich sublimiert die Kraft eines Schlages ins Gesicht; ein Sdhicher als
Todesgefihrte Jesu ist etwas weniger Peinliches als ein Morder. Mit geifleln oder mit Ruten
streichen verbinden wir keine sehr schmerzlichen Erfahrungen mehr. Das erregende Ereignis,
daff Jesus furchtbare Angst gehabt hat, wird dadurch neutralisiert, daf man es zu einer
verbalen Formel blutschwitzen umprigt; damit ist das Ereignis in eine Art Titigkeit wie
brustschwimmen eingereiht, Eine solche verbale Entfernung des Todesereignisses Jesu ist
auch der Ausdruck ,sankst fiir unser Heil ins Grab®.

Diese Entschirfung und Sublimierung, die ein typisches Merkmal sakraler Sprache ist, wird
offenkundig, wenn man das Vokabular der paulinischen Lasterkataloge in den deutschen
Bibeliibersetzungen durchsieht. Da gibt es Unzucdht, Knabenliebe, Possen, die sich nicht
schicken, Buhlerinnen usw. Die Spannung zur Gegenwartssprache wird offen, wenn man der
Vokabel Knabenliebe das gegenwartssprachliche Kinderschindung entgegenstellt. Die Ein-
deutschung hat somit einen sanften Schleier von einer Art Euphemismus iiber diese unlieb-
samen Sachverhalte gelegt. Allerdings finden sich solche euphemistischen Tendenzen auch im
normalen Sprachgebrauch!. Gerade weil es in der Gesellschaft solche Tendenzen zur
Tabuisierung gibt, muf die religitse Sprache prizise sein, dag sie diese Tendenzen aufdeckt.

Nicht immer aber miissen solche Tendenzen da sein; manche Ausdriicke hingen einfach
im entleerten Sprachraum. Dazu gehdren manche Ausdriicke des Eucharistie-Vokabu-
lars. Es ist iiberhaupt sonderbar, daf man fiir so ein zentrales Ereignis im Leben des
Christen keine entsprechenden Eindeutschungen gefunden hat und bei Eucharistie und
Kommunion bleiben mufB, Bei Kelch wird nicht die Vorstellung von Mahl und
Tischgemeinschaft hervorgerufen; evangelische Christen gehen schon am Vormittag
zum Abendmahl; der Auftrag Christi wird mit Tut dies zu meinem Gediichtnis
wiedergegeben, Gediichinis ist aber ein Terminus der Psychologie und bedeutet
,Erinnerungsvermdgen’, nicht ,Akt des Erinnerns’.

Ein zentraler Begriff bei Paulus ist sarx; er wird mit Fleisch wiedergegeben, meint aber viel
mehr. Erst in der Jerusalemer Bibel wurde er mit monde (Welt) iibersetzt. Fiir Sakrament
gibt es keine Eindeutschung, die das Bewuftsein der Christen wirklich treffen kénnte. In der
althochdeutschen Zeit hat man Ubersetzungen mit runa, giruni versucht, die sich aber wegen
der Nihe zur Magie (Runenstibchen waren magische Instrumente) nicht durchsetzen konnten.
Ein weiterer isolierter Ausdruck ist Gnade. Er kommt nur noch im Zusammenhang mit der
Rechtssprache vor (Gnade vor Recht ergehen lassen, Gnadengesuch) oder in der veralteten
Anrede Euer Gnaden. Karl Rahner versucht deshalb die Wiedergabe mit Huld. Sowohl die

griechische Entsprechung charis als auch die lateinische gratia haben aber einen Sitz im
Leben der Sprache gehabt, erst in spiteren Epochen wurden diese Begriffe entfremdet. Damit

2 Franz Blei, Das grofle Bestiarium der modernen Literatur, 1924,

3 Aus dem Lied: Uns zum Himmel zu erheben.

4 Zeitungen umschreiben den Selbstmord als Freitod; bei Unfillen findet der Mensch den
Tod, als ob er ihn gesucht hitte.

36



deutlich werden kann, was mit diesen Wortern eigentlich gemeint ist, wird ein riesiger
Erkldrungsapparat (kurz: die Theologie) notwendig. Man denke nur, welche Miihe es macht,
Begriffe wie Erbsiinde, Fegefeuer, Ablafi so zu erkldren, daf der irrefilhrende Wortsinn
iiberwunden wird. Wer denkt weiter bei Abtétung daran, daf damit in Wirklichkeit ein
Lebendigmachen vor Gott gemeint ist? Wer kann hinter der bei Begribnisfeiern verwendeten
Formel die sterblichen Uberreste einen christlichen Sinn des Leibes entdecken? Sehr deutlich
wird der Rollenverlust eines Wortes in der bekannten Problematik von Substanz. Der
katholisch-protestantische Abendmahlsstreit, der sich in der Reformation um diesen Begriff
entfaltet hat und der sehr heftig gefithrt wurde, hat heute einfach deshalb seine Basis
ver}l10r_en, weil Substanz keine naturwissenschaftlich oder philosophisch tragbare Kategorie
mehr ist.

Eine stérende Doppelrolle hat der Ausdruck Heiliger Vater; im Kanon steht er fiir Gott, in
manchen Gebeten fiir Papst.

Manche Worter sind iiber den sakralen Bereich hinausgedrungen, haben dann meist
eine Bedeutungsverschlechterung mitgemacht und bilden nun eine konkurrenzartige
Beeintrachtigung des urspriinglichen Sinnbezirkes. So wurde von Kanzel — abkanzeln
gebildet, von Weihrauch — beweihriuchern, zu Predigt — Gardinenpredigt, Straf-
predigt, zu Salbung — salbungsvoll, zu Demut — demiitigen. Litanei und nachbeten
haben negative Sinninhalte bekommen®. Welchen Weg das aus dem Bereich der
vatikanischen Kirchenverwaltung stammenden Wort Propaganda im 3. Reich genom-
men hat, ist bekannt. Eine #hnliche Bedeutungsverschlechterung hat im Tschechischen
das Wort Konzil durchgemacht, da man es mit der Hinrichtung von Hus assoziierte.
Als die Reformpolitiker 1968 nach Moskau zur Vergatterung reisten, schrieben die
Zeitungen, sie miiten nun zum Konzil.

Assoziationen miissen aber nicht notwendigerweise negative, storende Wirkung
haben, sie konnen auch eine férdernde Dynamik entwickeln. Frither driickte man die
Identitit von Pfarrer und Pfarrei durch eine Ableitung nach dem Muster Greisler —
Greislerei aus. Diese Gleichsetzung wurde zuerst langsam aufgeweicht durch die vor-
sichtige Formulierung Pfarrgemeinde. Heute sprechen wir, wohl auch unter dem Ein-
fluf evangelischer Kirchenvorstellung, ganz unbefangen von Gemeinde. Da dieser
Begriff aber aus dem politisch-demokratischen Bereich stammt, wird dadurch ganz
unbewufit der Gedanke der Demokratisierung der Pfarre suggeriert. Damit beginnt
sich zu realisieren, was im Althochdeutschen bereits im Ansatz da war. Hier wurde
nimlich ecclesia {ibersetzt mit ladunga, samanunga (wortlich: Zusammenung), und
gimeinida.

Religitse Sprache und Grammatik

Sprache besteht nicht nur aus Wortern, aus Elementen, sondern auch aus Regeln,
welche die Beziehungen zwischen den Wértern herstellen. Die Darstellung dieses
Regelsystems nennt man Grammatik. Ebenso wie der Wortschatz hat sich das Regel-
system in der historischen Entwicklung verindert; die Luthersprache hatte eine andere
Grammatik als unsere Zeitungssprache. Schlieflich ist das Regelsystem einer Sprache
nicht einheitlich, es kann sich mit der Stilebene #ndern; Lyrik hat eine andere
Grammatik als ein Filmdialog oder eine Fuflballreportage.

Wenn man die religiose Sprache auf die Grammatik hin betrachtet, findet man, daf
sich in ihr noch viele sehr alte und veraltete Strukturen finden. Diese alten Strukturen
kommen teilweise sogar aus althochdeutscher Zeit. Damals mufite eine grofe Uber-
setzertitigkeit geleistet werden, damit das karlische Sprachprogramm, nidmlich die
Volkssprache in die Liturgie einzufiihren, verwirklicht werden konnte. Dabei ergaben
sich aber erhebliche Schwierigkeiten; es fehlten Leute, die in der deutschen Sprache

5 Die Litanei als solche ist eine einfache und wirksame Meditationsform, die auch in aller-
jiingsten' Gebeten verwendet wird. Im Lied Danke fangen von den 24 Zeilen 18 mit danke
an; die negative Bedeutung von Litanei kommt daher, daf die Namen der vielen fremd-
lindischen Heiligen oder Formulierungen wie elfenbeinerner Turm und Sehnsucht der
ewigen Hiigel keine Beziehung zur Welt des Beters herstellen.

37



geniigend gewandt und in der lateinischen Sprache entsprechend ausgebildet gewesen
wiren®, Dazu lag eine Schwierigkeit in der Sprache selbst: das Althochdeutsche kannte
weder Konjunktive noch das Passiv, noch hatte es ein so umfangreiches Tempus-
system wie das Lateinische. So wurde ziemlich unbeholfen der lateinische Satzbau
nachiibersetzt (Pater noster qui es in caelis — Vater unser, der du bist im Himmel . . ),
oder es kamen so schwerfillige Gebilde heraus wie geheiligt werde (sanctificetur) und
gegriifiet seist du. Erst vor zwei Jahren wurden 1100 Jahre alte Sprachformen
korrigiert; leider haben diese Korrekturen nicht zu einer wirklichen Neuformulierung
gefiihrt, so daf sonderbare Wortstellungen, wie Vater unser statt Unser Vater bestehen
blieben?.

Es wird bei Diskussionen um solche Neuformulierungen meist mit dem Argument
dagegen Stellung genommen, dafl diese Formulierungen altehrwiirdig, uns lieb, teuer
und vertraut wiren. Das ist sicher richtig. Durch die jahrelange Gewshnung an sie
finden wir sie ganz natiirlich. Wir diirfen aber nicht vergessen, daf8 die Kunde vom
Heil iiber den kleinen Kreis Eingeweihter hinauswirken muf}; bei einem unvorein-
genommenen Horer wird ein antiquierter Sprachgebrauch ein antiquiertes Image der
so ausgedriickten Sache bewirken. Man soll nicht vergessen, daf auch fiir die religise
Sprache der Gegenwart gilt, was Paulus den korinthischen Glossolalen, deren esoteri-
sches Gestammel nicht allgemein verstindlich war, vorhilt: ,,Wenn nun die ganze
Gemeinde sich versammelt und alle reden in Zungen und es kommen Nichteingeweihte
oder Unglaubige herein, werden sie nicht sagen, ihr seid verriickt?” (1 Kor 14, 23)

Weitere Beispiele veralteter Strukturen: aus einem alten Sprachzustand stammen die vollen
Endungen kommet, lobet, lasset, sitzest; gleich mehrmals finden sie sich in dem Reuegebet
O Gott, du hassest die Stinde, du strafest sie strenge. Es ist fraglich, ob es sprachpsychologisch
zu verantworten ist, solche befremdende Formen einem Kind zu vermitteln. Die Schwer-
félligkeit des Konjunktivs finden wir noch héufig in Fiirbitten: . . . daf du . . . wollest.
In der Gegenwartssprache wird der erfiillbare Wunsch durch bitte mit dem Imperativ
ausgedriickt. Utinam desinas heift nicht o daf du doch ablassen wollest, sondern bitte,
hér auf. Die Aufforderung wird in der Gegenwartssprache durch Inversion gebildet
(gehen wir!) und nicht durch lasset uns gehen, beten usw. Alte Genitive finden sich noch
hiufig in der religitsen Sprache bei Verben, die schon anders regieren: schone unser (statt
uns), schone deines Volkes; mich erbarmt des Volkes wiirde man in ungezwungener
Sprache wiedergeben mit mir tun die Leute leid; der Arbeiter sind wenige ist sicher keine
Formel, mit der ein heutiger Unternehmer iiber Personalmangel klagen wiirde; im Kirchen-
lied heifit es iiber die Auferstehung des freuet sich statt dariiber freuet sich. In diesen
Zusammenhang gehért auch der sonst ungebriuchliche Genitiv mit der Priposition ob in
ob deiner Macht und Herrlichkeit.

Interjektionen sind SpontaniuBerungen. Wenn aber in einem Gebet an bestimmten Stellen
vorgeschrieben wird, daf man mit ach! und o! seufzen muf, entspricht eine solche Auferung
nicht dem tatsiichlichen Ausdruckswillen und wird deshalb stilisiert-unecht.

Der Fragesatz, der so wesentlich zu allem menschlichen Reden gehort, daf er im Fremd-
sprachenunterricht immer gleich am Beginn behandelt wird, findet sich in religitsen Texten
und in Predigten fast nur als rhetorische, also als uneigentliche Frage (Tod, wo ist dein
Stachel ... 7). Gerade in unserer Zeit aber wird das redliche Fragen wieder geschdtzt und
geiibt.

Sprache ist immer auch gesprochene Sprache, deshalb konstituiert sie sich nicht nur
aus Wortern und aus Grammatik, sondern auch aus der Stimmfiihrung (Intonation).
Die Monotonie des tonus rectus, der sich in abgeschwichter Form immer noch in der
deutschen liturgischen Sprache hilt, reprisentiert nicht die normale menschliche
Sprachwirklichkeit; ebensowenig tut dies der iibertrieben pathetische, ,salbungsvolle’

¢ Wie mangelhaft zuweilen die Latein- und Geschichtskenntnisse waren, geht aus folgenden
Beispielen hervor. Im St. Gallener Credo wird creafor mit gescaph (Geschopf) iibersetzt;
Pontius Pilatus wird miverstanden als potentia Pilati, und selbst der hochgebildete
Notker iibersetzt Alkibiades als Frau, weil er die erotischen Andeutungen mifverstand.

7 Wie fixiert alte Sprachzustinde sein konnen, zeigt das Salve Regina; darin wird exilium
mit Elend iibersetzt; das war genau die mittelhochdeutsche Wortbedeutung (ellende).
Heute miifte Exil anders wiedergegeben werden.

38



Tonfall. Beide iiberhthen die Sprache zur sakralen Sprache und entfremden sie so.
Diesen Bruch kann man bei Kindern beobachten, die beim Kirche-Spielen .von ihrem
normalen Sprechen abweichen und eine ganz eigenartige Intonation annehmen.
Ein Grund, warum die normale Stimmbewegung der Alltagssprache in der Liturgie
schwierig ist, liegt darin, da@ die liturgischen Gebete schriftlich konzipiert werden und
so das Sprechen notwendig zum lauten Lesen wird.

Weitere Erscheinungen sind heute ungebriuchliche Wortbildungen wie gereuen und erzeigen
(erzeige, Herr, uns deine Huld) statt zeigen, darob statt dariiber; alte Verbalformen
(ward statt wurde) und die Inversion: Himmelskénigin, dich freue (statt freue dich)
oder bewahre die Seelen aller, die im Glauben sind verstorben (aus dem Offertorium der
Totenmesse).

Nur im weiteren Sinne gehort der Stilbruch zur Grammatik, der entsteht, wenn zwei
Stilebenen vermischt werden. Ein Beispiel dafiir bietet die Dreifaltigkeitsprafation. Das
Gebet ist als Anrede gedacht, was aus den achtmal vorkommenden Du, Dein, Dir sich
ergibt, doch werden damit komplizierte theologische Verklausulierungen verbunden, die
in theologische Traktate, nicht aber in Anreden passen. Es ist da von singularitate personae
und von Trinitate substantize die Rede, was auf deutsch wiedergegeben wird mit nicht als
wiirest du nur eine Person, du bist vielmehr in drei Personen ein einziger, oder mit
nicht in der Einzigkeit einer Person, sondern in der Dreifaltigkeit des einen Wesens.

Man kann zur Grammatik der religiosen Sprache jedenfalls sagen, daf8 sie sich hiufig
veralteter Strukturen bedient, die sich nicht mit denen der Gegenwartssprache decken
und daf die gesprochene liturgische Sprache meist nur laut vorgelesene Schreibsprache

bleibt.

Nachwirkungen vergangener Stilepochen

Jede literarische Epoche entwickelt ihren eigenen Ausdruck in Wortschatz und Stil.
Im folgenden soll der Niederschlag einiger markanter Epochen in der religidsen Sprache
kurz aufgezeigt werden. Dabei ist interessant zu beobachten, daB jene Epochen, die
durch starke Verinnerlichung und Intensitit des Gefiihlserlebens geprigt sind (Roman-
tik, Barock, spitmittelalterliche Mystik), die religiose Sprache wesentlich stirker
geprigt haben als zum Beispiel die Aufklirung, die Klassik oder der Naturalismus.

Die spitmittelalterliche Mystik war sprachlich unerhort schopferisch.

Da in der mystischen Erfahrung die Grenze des miglichen Ausdrucks erlebt wurde, sind
viele Formulierungen negativ: unendlich, unbegreiflich, unsiglich, wortlos; weiter: Einkehr,
Einbildung, innig, begreifen, Eigenschaft, eigentlich, Verziicken, Gemeinsamkeit (Ubersetzung
fiir unio mystica). Dieses Vokabular wurde im Pietismus und in der Romantik wieder-
belebt und erweitert (Pietismus: Einwohnung, Eindruck, Inwendigkeit, Inbrunst, Urquell,
absterben). Viele dieser Worter sind heute auch im religisen Bereich noch zu finden, ob-
wohl manche von ihnen schon lingst sikularisiert wurden und einen anderen Sinn bekamen.
So ist Urquell der Name einer Biersorte, bei absterben denkt man an das Absterben des
Motors und verziickt wurde durch entziickt ersetzt und ist damit in den Sprachgebrauch des
Niedlich-Biirgerlichen eingegangen.

Doch gerade durch das Ringen der Mystik um den addquaten Ausdruck fiir die in
Selbstbeobachtung reflektierte innere Erfahrung hat sie einen grundlegenden Beitrag
zur Psychologisierung der Sprache geleistet, ohne welchen die moderne Psychologie
schwer denkbar wire. Man sieht daran, wie durch sprachschdpferische Tatigkeit zur
BewuBtseinserweiterung der Welt beigetragen werden kann.

Ein typisches Stilmittel des Barock ist der gesteigerte Ausdruck. In der Preisformel
Hochgelobt und gebenedeit sei das Allerheiligste Sakrament des Altares finden sich gleich
vier Verstirkungen (hoch, gebenedeit, aller mit dem Superlativ von heilig). Dieser sprach-
liche Uberschwang driickt sich auch aus in Jesus, dir (= fiir dich) leb ich, Jesus, dir sterb ich;
wobei in Frage steht, ob beim Beter wirklich eine solche Todesbereitschaft vorhanden ist.
Die uns fremd anmutende Proskynese Hier liegt vor deiner Majestit im Staub ist ebenso
barocken Ursprungs wie der allergiitigste Vater, die unendlich huldreiche Majestit Goties
oder etwa der Schluf des Herz-Jesu-Siihnegebetes: ,Sieche wir werfen uns vor deinem
Altare nieder, um die striifliche Kilte der Menschen und die Unbilden, die sie deinem
heiligsten Herzen allenthalben zufiigen, durch einen besonderen Ehrenerweis wieder gut zu
madhen . . . O kiénnten wir doch diese Siinden mit unserem Blute tilgen!”

Die spitbarocke Wundenmystik grenzt geradezu ans Makabre, und der barocke Trinen-

39



reichtum entspricht unserem Erleben nicht mehrS. Fin Rest davon ist noch zu finden in dem
Text zur 8. Station des Kreuzwegs aus dem Linzer Didzesangebetbuch von 1939, das 1947
neu aufgelegt wurde. Dort heifit es in der Betrachtung iiber die weinenden Frauen:
»Weinen sollte ich iiber mich armen Siinder! Wenn du solches leidest trotz deiner Un-
schuld, was werde ich zu leiden haben fiir meine zahllosen Siinden? — O Jesus, hier brenne,
hier schneide, nur schone meiner (Genitiv!) in der Ewigkeit.”

Die vaterlindische Hochstimmung des 19. Jahrhunderts griff auf den Stabreim zuriick, um
damit die Beziehung zum germanischen Erbe zu dokumentieren. Da8 sich auch die religitse
Sprache diesem Einfluf nicht entzog, zeigen die folgenden Beispiele: Auf zum Schwure,
Volk und Land, hebt zum Himmel Herz und Hand. (Neben dem Stabreim ist die Formel
Volk und Land auffillig; von hier scheint der Weg zu Blut und Boden nicht mehr weit
gewesen zu sein.) E. Przywara hat Christus, den Konig, besungen mit stabreimendem
O du mein Heiland hoch und hehr, wobei hehr ebenso ein Riickgriff ist auf ,altdeutsches’
Vokabular wie der Ausdruck des Volkes Hort im Herz-Jesu-Lied. Der EinfluR jiingerer
Vergangenheit ist bemerkbar in dem Lied Laft die Banner wehen und auch in einzelnen
Vokabeln der Kirchenorganisation (z. B. Jungschar und Jungscharfiihrer, die offensichtlich
auf nationalsozialistische Vorbilder zuriickgehen). Uberhaupt wire eine Priifung des
Vokabulars der Kirchenorganisation interessant; es wire zu fragen, ob ein Zentralseelsorger
etwas mit einer Zentralseele zu tun hat und was eine Seelsorgsanlage im Gegensatz zu

einer Sportanlage ist.
Wie nicht nur die Sprache des Gebetes, sondern auch die der Theologie von literarischen

Stromungen abhidngt, moge abschlieBend noch der dem Expressionismus verbundene Stil
des sprachmiichtigen Theologen Erich Przywara verdeutlichen. Es ist das grofite Ritsel des
Menschen, dafi er, eben als dieser blitzend kdstliche, stiirmend verstiirmende Augenblick,
nicht nur in je neu lebendigem Gegensatz steht zwischen Tag und Nacht, Himmel und Erde,
sondern eigentlichst zuletzt im Widerspruch zwischen Heiligkeit und Siinde, Segen und
Fluch, Leben und Tod, Himmel und Hélle, Gott und Satan. — Es ist fiir diesen Menschen
das noch grofere Ritsel, daP Gott selbst zu stehen scheint in diesem Gegensatz und Wider-
spruch: unbegreiflich und unverstindlich auftagend und aufnachtend, fiihrend zur Héhe
und stiirzend zur Tiefe, segnend und fluchend, totend und lebendig machend, beseligend und
verdammend; — ja, jeweils zuerst schlagend und wundend und tétend und vernachtend und

vernichtend®.”
Religitise Sprache im kulturellen und gesellschaftlichen Wandel

Sprache als informatorisches Instrument hingt ab vom jeweiligen Kulturzustand,
den sie gleichzeitig vor allem in seinem vokabelmdfigen Ausdruck in sich aufnimmt
und weitertrigt. Dieses Spannungsverhiltnis von Sprache als Tradition und Sprache
als Ausdruck der Gegenwartssituation ist ein Problem besonders fiir die religidse
Sprache, die in Kultur- und Gesellschaftskreisen geprigt wurde, die nicht mehr unsere
sind. Vor allem an die Bibeliibersetzer werden fast unlgsbare Anforderungen gestellt,
wenn aus der Bibel nicht ein Geschichts- oder Geschichtenbuch aus fernen Zeiten
werden soll. Man bedenke, daf Jesus sich in einer Sphire bewegt hat, die dem
modernen Grofstidter ziemlich fremd ist. Er lebte und wirkte zu einem grofien Teil
in kleinbiuerlicher Umgebung; er hat sich nicht auf dem Pflaster der Grofistadt
bewegt, er kannte den akademischen Boden der theologischen Fakultit von Alexandrien
nicht. Seine Botschaft vom Reich vermittelte er hauptsichlich in Bildern, die aus der
Lebenssphire von Bauern und Kaufleuten genommen sind; die industrielle Gesellschaft,
die auf der Welt im Fortschreiten begriffen ist, ist damals unbekannt. So bleibt die
Frage, wie eine Sprache, die aus einer solchen Gesellschaft stammt, unsere Epoche
treffen kann, driangend bestehen. Vielleicht ist bei der Losung dieser Frage das Vor-
gehen des heiligen Paulus ndher zu untersuchen. Fiir ihn bestand eine dhnliche Frage.
Thm stellte sich die Aufgabe, die Verbindung zwischen Christentum und heidnischer
Stadtkultur herzustellen. So fithrt er das Vokabular des Sports (Arena, Stadion, Liufer)
in die religitse Sprache ein und verwendet Theatervokabular; seine Formel den

8 Wir wissen aus den Tagebuchaufzeichnungen des hl. Ignatius, wieviel er geweint hat;
er verstand die Trdnen als ein trostendes Geschenk Gottes. Wenn er iiber seine Siinden
weinen konnte, hatte er nimlich die Gnade der Erkenntnis seines Lebens im Gegensatz
zur Grofle Gottes,

® Erich Przywara, Was ist Gott? 1953.

40



neuen Menschen anziehen ist vermutlich dem Kostiimieren der Schauspieler nach-
gebildet.

Wie schwierig und wichtig ein solcher Umsetzungsvorgang ist, wissen die Missionare und
haben auch die religisen Schriftsteller der althochdeutschen Zeit gewuft. Deshalb ver-
wendet Otfried in seiner Evangelienparaphrase (um 850) fiir Christus Ausdriicke wie:
keisar, kuning; fiir die Jiinger: eigan scalc, eigan thiu (d. i. Gefolgsmannen, Lehensleute),
und das letzte Gericht wird zum daga thing (Thingtag)!®. Noch deutlicher ist die Ein-
formung biblischer Abschnitte in die damaligen Gesellschaftsstrukturen im altsichsischen
Heliand-Epos; es sei hier nur kurz auf die bekannte Szene verwiesen, in welcher Petrus dem
Soldaten das Ohr abschligt. Sie klingt etwas gekiirzt in neuhochdeutscher Ubersetzung so:
Da tobte auf voll Zorn der Schwertdegen, der schnelle Petrus. Grimm wallte in ihm auf . . .
Wiitend schritt er, der beherzte Degen, seinen Dienstherrn zu decken. (Dann schldgt er
auf den Knecht Malchus ein) daff ihm Backe und Ohr todeswundig barst wvon des
Schwertes Spitze, Blut sprang auf, wallte aus der Wunde. So ward die Wange zerschlagen
dem vordersten der Feinde'?,

Das von der Verehrung um Maria akkumulierte Vokabular stammt zu einem groBen Teil
aus dem Minnesang, einer gesellschaftlichen Mode des Hochmittelaters, die wahrscheinlich
von orientalischen Hofen iibernommen worden war. Hort, Burg, Wall, Festung, Zinnen
gehéren zum selbstverstindlichen Inventar der religitsen Sprache, obwohl die Wirklich-
keiten, die sie meinen, heute nicht mehr selbstverstindlich sind und eine moderne Stadt
wesentlich anders aussieht als eine mittelalterliche Festung.

Einen Versuch der Anpassung der religitsen Sprache an die Sprache der Zeit hat auch
die Aufklirung aufzuweisen; in der Wertheimer Bibel (1735) beginnt der Schopfungs-
bericht folgendermafen:

~Alle Weltkérper und unsere Erde selbst sind anfangs von Gott erschaffen worden. Was
insonderheit die Erde betrifft, so war dieselbe anfinglich ganz dde: sie war mit einem
finstern Nebel umgeben und ringsumher mit Wasser umflossen, itber welchem heftige Winde
zu wehen anfingen. Es wurde aber bald auf derselben etwas helle, wie es die géttliche Absicht

erforderte. Und weil dies sehr nétig und niitzlich war, so geschah es, dafl von nun an Licht
und Finsternis bestindig abwechselten; und dieses ist der Ursprung von Tag und Nacht.”

Wir mogen heute iiber diesen Stil licheln. Aber die dahinterstehende pastorale Ab-
sicht ist durchaus ernst zu nehmen.

Sehr stark ist in der religidsen Sprache die Vorstellung von der Monarchie vertreten
(Sieh, Vater von dem hiéchsten Throne u. a.); weil die Siidlinder sich den Himmel als
einen frischen, schattigen Ort vorgestellt haben, gibt es im Kanon fiir die Toten den
locus refrigerii. Wir sprechen vom Gott der Heerscharen, wihrend der Papst Friedensappelle
an die Welt erldfit, und in der Liturgie ist der orbis terrarum, der Weltkreis geblieben,
obwohl sich das kopernikanische System schon lingst durchgesetzt hat. In unseren Gebet-
biichern finden sich Gebete gegen die Pest, aber keine gegen den Krebs. Im Zeitalter der
Raumfahrt wird der Vater in den Himmelsauen besungen, und in einem anderen Kirchenlied
wird des Himmels Au, licht und blau, thetorisch befragt, wieviel Sternlein sie zdhle. Durch
ein dauerndes Wiederholen von Vorstellungen wie der letzten, die eine Vorstellung von
Gott in der Natur, im Weltraum voraussetzen, wird das BewuBtsein der Gliubigen in der
Liturgie gefdhrlich belastet.

Der Nihilismus ist schlieflich nur eine Konsequenz davon, daf man Gott in der
Natur angesiedelt, aber ihm beim Fortschreiten der Naturwissenschaften dort nicht
gefunden hat. Einer Gruppe von etwa 25 Erwachsenen habe ich vor kurzem die Frage
vorgelegt, wo sie Gott suchen wiirden, wenn sie ihn finden mochten. Obwohl alle
katholisch waren, hat niemand geantwortet: in der Kirche. Etwa die Hilfte wiirde
Gott in der Natur suchen, die andere Hilfte wiirde ihn in sich selbst suchen. Niemand
hitte Gott im Nichsten, in der mitmenschlichen Umgebung, in der Gesellschaft
gesucht. Hier zeigt sich der EinfluR von naturbezogenen Gottesvorstellungen einerseits
und der des existentialistischen Ich-Du-Modells, das im religitsen Bereich in der Nach-

10 Keiner der modernen Bibeliibersetzer geht so weit, weder Jérg Zink noch die Ubersetzer
von Gute Nachricht 1969, noch jene, die fiir das Neue Testament fiir Menschen unserer
Zeit verantwortlich zeichnen. Immerhin werden Eindeutschungen von MaRsystemen ver-
sucht (Talente, Drachmen) und von Namen wie Sadduzier. Bei Eindeutschungen von
theologischen Ausdriicken ist eindeutig Jérg Zink am gliicklichsten.

1 W, Stammler, Frithe Deutschheit. Breslau 1934, 30—31.

41



kriegszeit stark gefordert wurde, andrerseits. Auch ist manches existenzialphilosophische
Vokabular in die Theologie eingegangen, und es wire interessant zu sehen, wie das
Vokabular des Lexikons fiir Theologie aussehen wiirde, wenn Karl Rahner nicht
bei Heidegger, sondern bei einem Soziologen studiert hitte.

Ein abschliefendes Beispiel zeigt, wie ein bestimmtes Vokabular Auswirkungen auf die
innere und #uflere Struktur einer Gesellschaft haben kann. Pius Sbandi weist darauf hin,
daB die in religidser Sprache hiufig wiederkehrenden Bilder von der Familie einen hemmen-
den Einfluf auf die Entwicklung der personlichen Reife der Christen ausgeiibt haben. ,Eine
unter uns Katholiken — vor allem in der Vergangenheit — verbreitete Sprechweise konnte
manchmal den Eindruck erwecken, das Modell unserer Briiderlichkeit sei das Verhalten der
Kinder in einer festgefiigten, gutkatholischen Familie. Man spricht von Pfarr-Kindern,
Beicht-Kindern, vom Heiligen Vater, von unserer Mutter Kirche, von der viterlichen Rolle,
die die Bischofe, die Oberen, die Priester ihren Seelsorgskindern gegeniiber ausiiben
sollen, und man li8t sich ,Vater’ nennen'®.” An einer Reihe von Zitaten aus den Dekreten
des 2. Vatikanischen Konzils zeigt Sbandi, daR dieser Vorstellungsbereich auch heute
noch in der Kirche lebendig ist.

Gegenwirtige Miglichkeiten der religidsen Sprache

Die Frage, wie religidses Sprechen heute méglich ist, iiberfordert den Sprachwissen-
schaftler; er kann lediglich auf einige formale Kategorien der Gegenwartssprache hin-
weisen und sie auch fiir die religidse Sprache empfehlen; er kann weiter auf den
modernen Wortschatz hinweisen, der auch in der religidsen Sprache Eingang finden
konnte; Ausdriicke wie Technik, Statistik, Manipulation, Partnerschaft, Information,
Koordinierung, Forschung, Funktion, Organisation, Struktur usw. bestimmen stark
unser Leben, und wenn die religiose Sprache unser Leben treffen will, miiften sie in
ihr beriicksichtigt werden.

Aber die Frage liegt tiefer. Es geht darum, daf durch die religitse und vornehmlich
durch die liturgische Sprache ein neues Bewufitsein von Gott in der Welt geschaffen
wird. Das erfordert zunichst eine neue und schirfere Konkretisierung der Sachverhalte.
Wenn man frither bei Kirchweihfesten unbefangen singen konnte, dal ein Haus wvoll
Glorie aus ewigem Stein von Gottes Meisterhand erbauet wurde, so setzte das voraus,
daR man Gottes Wirken etwa am Kirchenbau viel direkter sah, als wir es tun. Solche
Verinderungen der Sehweise lassen sich im Verlauf der Geistesgeschichte ofter beobachten,
wobei die vorhergegangene Epoche von der folgenden meist als mythisch betrachtet wurde;
in Wirklichkeit war jeweils nur eine neue Stufe der Konkretisierung erreicht worden. So auch
in unserm Beispiel. Wir sehen in einem Kirchenbau zuerst das Zusammenwirken ver-
schiedener Menschen, Gruppen und Organisationen und nicht gleich Gottes Wirken selbst,
direkt und unmittelbar.

Oder betrachten wir das kleine Tischgebet Komm, Herr Jesus, und sei unser Gast und segne,
was du uns bescheret hast. Auch hier ist vom modernen Verstindnis her der Sachverhalt
verkiirzt, denn wie kann Jesus Gast sein, wenn der nicht mit zu Tische sitzt, und wie kann er
es sein, der uns das Essen beschert hat, wenn wir es beim Kaufmann gekauft haben.
Die sorgende Giite Gottes fiir unser Leben wird dadurch eher verdunkelt als erhellt.
Vielleicht kénnte sie aber viel bewufter werden, wenn man in solchen Gebeten das dicht
verflochtene Gefiige menschlicher Titigkeiten, die dieses Mahl méglich machen, hervorheben
wiirde. Da hiingen z. B. die oft recht miithsam hergestellten Handelsbeziehungen und -ver-
trige dran, die Kaufkraft des Geldes, die Reklameindustrie, Transportunternehmungen,
Fernlaster, Tankstellen, die nicht streiken, Verteilungsorganisationen, fiir das Kochen das
Gas- oder Stromsystem usw. Sicherlich auch unsere Arbeit und Gesundheit; aber der Blick
muf dariiber hinausgehen. Denn wenn nur eine Funktion in diesem komplexen System aus-
fallt, wird das ganze Gefiige empfindlich gestort. Wenn in einem Tischgebet nun solche
Beziige aufgedeckt werden, konnte man Gott fiir dieses erstaunliche Funktionieren danken
und sich dabei besinnen, da man selbst auch eine Aufgabe in dem Gesellschaftsgefiige hat,
an deren gewissenhaften Erfiillung das Essen anderer Menschen hiingt. Ein solches ,Genau-
machen’, so nannte Thomas Mann einmal die Aufgabe des Romanschriftstellers, erstreckt
sich micht nur auf die Bereiche der Wirtschaft, sondern konnte auch die sozialpsychologi-
schen und gruppendynamischen Momente, die in unserer Gesellschaft lebendig sind,
einbeziehen.

12 Piys Sbandi, Psychologische Voraussetzungen echter Briiderlichkeit, in: KOINONIA.

Weihnachtsseelsorgertagung 27.—29. Dez. 1967, hg. v. E. Hesse und L. Erharter, Wien
1968, 73.

42



Den Ausgang konnte solcherart konkretisierendes religidses Sprechen in der Liturgie
von den Fiirbitten nehmen, die bis jetzt ziemlich sterile und allgemeine Formeln ge-
blieben sind; sie heben gerade die Probleme, die fiir eine Eucharistiegemeinde konkret
existieren, nicht ins BewuBtsein, um dieses zu verindern. Im folgenden sind einige
Beispiele von Fiirbitten angefithrt, die versucht haben, in der Gemeinschaft bestehende
Probleme in das Bewufltsein zu heben und von da aus auf ihre Lésung hinzuwirken.

Vor einer von persénlichen Spannungen bedrohten Sitzung einer katholischen Jugend-
organisation wurde ein Gebet gesprochen, das so begann: ,Wir bitten dich, o Herr, stirke
unsere Klarheit, damit wir nicht aus Eifersucht uns guten Einfillen und Vorschligen
anderer entgegenstellen und sie verhindern oder wirkungslos machen, sondern lafl uns
Redlichkeit genug aufbringen, sie zu férdern, wenn sie der Gemeinschaft niitzen.”
In einer Gruppe von Theologiestudenten, in der eine nicht gerade sehr aufrichtige und
offene Atmosphire herrschte, wurde dieser Zustand von einem mutigen Kleriker beim
gemeinsamen Gottesdienst in einer Fiirbitte beschrieben und damit eine Anderung dieser
Atmosphire herbeigefiihrt.

Als in einer Pfarre lebhafte Tétigkeit von Sektierern getrieben wurde, lautete im Sonntags-
gottesdienst eine Fiirbitte: Wir bitten dich fiir die Sektierer und Verkiinder, die selber unfrei
und verwirrt sind und auch andere verwirren wollen. Laf sie an unserer klaren Haltung
und menschlichen Freundlichkeit erkennen, dafi sie durch ihre Spalttitigkeit nicht deinem
Reich und dem Frieden dienen; denn du wolltest ein Reich der Einheit und nicht den
Konkurrenzkampf kleiner und eifersiichtiger Gruppen.”

Vielleicht kénnten die angefiihrten Beispiele noch genauer formuliert werden; sie zeigen
jedoch die Richtung, in der religitses Sprechen heute méglich ist.

Allerdings wird sich die religiose Sprache auch groferer gesellschaftlicher Fragen an-
nehmen miissen (Bildungsexplosion, Entwicklungshilfe, Gastarbeiter, Pluralismus
usw.). Das Aufnehmen solcher Sachverhalte in die religitse Sprache wird aber nur
von jemandem geleistet werden konnen, der die jeweilige Problematik genau kennt,
sie prignant beschreiben und ihre Relevanz fiir die betreffende christliche Gemeinde
einsichtig machen kann. Hier haben die Experten der verschiedenen Sachgebiete als
Christen eine enorme sprachliche Verpflichtung, wobei sie allerdings bedacht sein
miissen, nicht in einen anderen unverstindlichen Fachjargon zu verfallen und die
mogliche Losung eines Problems auch im Geiste des Evangeliums zu betrachten. Sonst
wiirde die Kirche zum Agenten eines Ideologen oder zum Vorkdmpfer fiir eine wissen-
schaftliche Theorie eingeengt werden. Dafl die Kirche selbst sich zu solch weitreichen-
der Verantwortung bekennt, geht aus den in der Mefliturgie vorgesehenen ,Orationen
fiir verschiedene Anliegen’ hervor. Darunter finden sich neben Gebeten fiir inner-
kirchliche Anliegen auch solche fiir Staatslenker, Konige, auf dem Meere Reisende,
Gebete bei Erdbeben, Hungersnot, Tierseuchen, Gebete um Regen, heiteres Wetter
und um Abwendung von Ungewittern. In einer Zeit, in der sich andere Regierungs-
formen finden als Monarchien und in der manche Bereiche vom Menschen geplant
werden konnen, muff sowohl die Thematik als auch die Sprache dieser ,Anliegen’
neu erarbeitet werden. Nur so wird diese Dimension der religidsen Sprache wieder
lebendig, und nur so bleibt die Verkiindigung des Evangeliums nicht auf die intime
Anrede eingeschrankt.

J. B. Metz hat auf diesen Verengungsprozef} hingewiesen, dessen Grund er darin sieht,
daB das metaphysische Sprechen von der Problemlosigkeit des Verhiltnisses von Gesell-
schaft und Wahrheit lebte. Als diese Problemlosigkeit zerbrochen war, hat sich die christ-
liche Selbstaussage zuriickgezogen, privatisiert, der Gesellschaft nicht gestellt. Was heute
- notwendig ist, so folgert er, ist eine Entprivatisierung der religiosen Sprache. ,Inhaltlich
zielt die Entprivatisierung auf eine neue Versachlichung — nicht im metaphysischen, sondern
im gesellschaftspolitischen Sinn. Sie will das christliche Wort zu einem gesellschaftlich
wirkenden Wort machen, sie sucht Kategorien, die nicht nur der BewuBtseinserhellung,
sondern auch der Bewuftseinsinderung dienen?®.”

Wenn diese Entprivatisierung gelingen soll, miissen alle, die im Spannungsfeld von
Welt, Wissenschaft und christlicher Heilsbotschaft stehen, daran mitarbeiten. Religidse

13 Johann B. Metz, Zur Theologie der Welt. 1968, 120. (Besonders der Exkurs 3: Evangelium
als Information? Theologische Aspekte des gesellschaftsbezogenen Wortes.)

43



Sprache ist damit nicht mehr nur die Aufgabe der Theologie und des Theologen;
sie kann auch nicht von einem einzelnen geleistet werden. Religitse Sprache, wie
Sprache iiberhaupt, ist immer Aufgabe aller.

*

Im vorhergehenden wurde versucht, das gebrochene Verhiltnis unserer Zeit zur her-
kémmlichen religitsen Sprache aufzuzeigen. Solcher Bruch schmerzt; aus dem Schmerz
aber wichst die Denkanstrengung und die Anstrengung zur Sprache, die den Schmerz
iiberwinden will. So kann unser schiipferisches Sprachvermigen in Bewegung gesetzt
werden zum Aufbau einer religissen Gegenwartssprache, die unsere Welt trifft,
verdndert, erlost.

DIETER STEININGER

Ein Herr, ein Glaube, eine Taufe
Uberlegungen zu einem interkonfessionellen Taufritus

In den letzten Jahren ist es in vermehrtem Mafe zu offiziellen und offiziosen Ge-
spriachen auf interkonfessioneller Ebene gekommen. Das vorldufig wichtigste Ergebnis
ist die Einigung {iber einen gemeinsamen deutschen ,Vater Unser”-Text fiir alle
Kirchen deutscher Sprache. Die Vertreter der romischen Kirche folgten damit den
Intentionen und Beschliissen des II. Vatikanums, bringen aber auch das in unserer Zeit
immer klarer werdende Bestreben zum Ausdruck, die Einheit der Kirche in Christus
auch nach auen hin sichtbar werden zu lassen.

Der deutsche Text des Herrengebetes fand in allen Kirchen ohne Widerstand Eingang;
Bedenken gegen diesen Schritt konnten bald und leicht zerstreut werden. Der Erfolg
dieser interkonfessionellen Einigung — auch mit der rémischen Kirche — hat den
Waunsch duflern lassen, weitere Dokumentationen einer fortschreitenden Zusammen-
arbeit zu setzen. In absehbarer Zeit soll ein gemeinsamer deutscher Apostolikum-Text
erarbeitet werden. Dabei werden Fragen zu kliren sein, die weit iiber biblisch-
theologische Erkenntnisse hinausgehen. Das Apostolikum ist das Taufsymbol der west-
lichen Kirchen, ein gemeinsamer Text wiirde wesentliche Weichen fiir eine gemeinsame
Taufpraxis stellen.

Am 30. April 1969 wurde zwischen dem Erzbischoflichen Ordinariat Wien und dem
Evangelischen Oberkirchenrat A. B. u. H. B. ein Ubereinkommen geschlossen, wonach
in Hinkunft Konditionaltaufen an Konvertiten nicht mehr vorgenommen werden sollen.
Der Text ist in mehrfacher Hinsicht von Interesse:

,Wir sind nach ausfithrlichem Gesprich zu dem Ergebnis gelangt, daf die Konditionaltaufe
in Osterreich nicht gehandhabt werden soll, da die Taufpraxis der evang. Kirche in Usterreich
auf Grund ihrer Bekenntnisse (Konkordienbuch fiir die evang. Kirche A. B., Confessio
Helvetica posterior und Heidelberger Katechismus fiir die evang. Kirche H. B.), wie sie in
der Priaambel der Kirchenverfassung der evang. Kirche A. u. H. B. in Osterreich offiziell
genannt werden, auch nach rém.-kath. Lehre als giiltig anerkannt wird. Von seiten der
evang. Kirche in Usterreich wurde die Giiltigkeit der rom.-kath. Taufpraxis niemals in
Zweifel gezogen.

Die evangelische Kirche in Usterreich bittet deshalb die Osterreichische rém.-kath. Bischofs-
konferenz, die evangelische Taufpraxis in Osterreich, die auf Grund ihrer Bekenntnis-
schriften geiibt wird und auf die jeder geistliche Amtstriger der evang. Kirche in Osterreich
durch sein Ordinationsgeliibde verpflichtet ist, als giiltig anzuerkennen. Diese Anerkennung
erstreckt sich auch auf solche evang. geistliche Amtstrdger auswirtiger evang. Kirchen, die
ihren Dienst mit Auftrag und Wissen der evang. Kirche in Osterreich zeitweilig (als
Kurseelsorger oder Gastprediger) oder dauernd ausiiben.

44



