Untersuchung entlastet und durchsichtiger
gemacht hitte. Die Frage, ob eine Kiirzung
des Werkes, das den Leser durch seinen
auflerordentlichen Umfang leicht abschrecken
kann, nicht doch moglich sei, hat sich VF.
selbst, wie ich wei3, immer wieder gestellt;
wenn es seinen Informationswert, seine
Griindlichkeit und seine VerliBlichkeit be-
halten sollte, waren ins Gewicht fallende
Kiirzungen in der Tat kaum méglich.
Insgesamt darf man sagen, daf A. in sechs-
jihriger, miihsamer Arbeit eine Fundgrube
geschaffen hat, fiir die man ihm nur dankbar
sein kenn.
Regensburg Joseph Ratzinger
WILLEBRANDS JAN/STAKEMEIER EDU-
ARD, Okumenisches Direktorium. 1. Teil.
(140.) (Konfessionskundliche Schriften des
Johann-Adam-MGghler-Instituts, Nr. 8.) Bo-
nifacius-Drudkerei Paderborn 1967, Kart, lam.
DM 6.40.

Bei dieser Besprechung geht es nicht in er-
ster Linie um eine Stellungnahme zum Text
des Okumenischen Direktoriums (= OD),
sondern zur Arbeit des Kommentators. Die
besondere Zustindigkeit Stakemeiers fiir
diese Aufgabe steht auBer Zweifel: Als Kon-
sultor des romischen Sekretariats fiir die
Einheit der Christen hat er selbst am Text
mitgearbeitet und kennt alle Phasen seiner
Entstehung. Der besondere Wert seines
Kommentars liegt vor allem darin, daf er
Bezug nimmt auf die konkrete Situation der
dkumenischen Entwicklung im deutschspra-
chigen Raum. Anzuerkennen ist auch, daf
Vf. die Offnung des OD zu einem &kume-
nisch-pastoralen Denken bejaht und loyal
interpretiert. Der Rez. weiff sich auf
weite Strecken mit dem Vf. einig. St. iiber-
nimmt gréfere Passagen meiner Interpreta-
tion des OD (Vgl. Ahlbrecht, Bemerkungen
zum OD, in: Una sancta 1967, 141—146. Bei
St. zitiert als ,Informationen fiir die Publi-
zistische Arbeitsgemeinschaft...”) und weist
hin auf Initiativen, die vom Okumenischen
Institut der Abtei Niederaltaich ausgehen
oder von ihm mitgetragen sind. Dies be-
trifft namentlich die Zielsetzung der Arbeit
kumenischer Kommissionen, neue Moglich-
keiten im Ritus der Aufnahme in die ka-
tholische Kirche sowie konkrete Hinweise
zur Verwirklichung des geistlichen Ukume-
nismus (vgl. 92—93 und 110—112). Dem 2.
Kap. des OD iiber die Giiltigkeit der in den
nichtkatholischen Kirchen gespendeten Taufe
widmet der Kommentar eine ausfiihrliche
Darlegung der faktischen Probleme und dane
kenswerte Hinweise fiir die heutige pastorale
Praxis.

Die dem Text des OD vorangestellte Ein-
fithrung von Kardinal Willebrands nennt
das 4. Kap. iiber die Gemeinschaft im geist-
lichen Tun mit den getrennten Briidern ,,das
lingste und auch das bedeutendste” und die
Behandlung der gottesdienstlichen Gemein-

90

schaft den ,empfindlichsten Teil dieses Ka-
pitels” (16f.). Auch im Kommentar liegt
offensichtlich das Hauptinteresse bei dieser
Frage der communicatio in sacris. St. folgt
hier ganz der pastoralen Offnung des Oku-
menismusdekrets und des OD. Im Blick auf
die orientalischen Christen streift er auch
kurz den ekklesiologischen Bezug der Gna-
denmittel. Im Blick auf die reformatorischen
Christen jedoch tritt dieser Bezug wieder
vollig zuriick. Wihrend Vf. als Grund fiir die
Moglichkeit der Mitteilung der Gnadenmit-
tel an orthodoxe Gldubige den Gedanken
anfiihrt, ,,daf unsere Trennungen sich inner-
halb einer umfassenden und bleibenden Ein-
heit vollzogen” (123), heiffit es im Blick auf
die Protestanten (denen doch nach dem OD
in bestimmten Notfillen genau so die Sa-
kramentsgemeinschaft angeboten  wird!):
,.Die gemeinsame Abendmahlsfeier setzt eine
Kirchengemeinschaft voraus, die noch nicht
da ist und die man auch nicht vortduschen
darf” (131). Dies aber wiirde — wenn man
es iiberhaupt so uneingeschrinkt sagen diirfte
— doch genau so in bezug auf die Orthodo-
xen gelten, trotz der groferen Ubereinstim-
mung im bisherigen Verstindnis des Amtes
und in der Sakramententheologie.

Hier wird aber nur ein Mangel des OD und
des UOkumenismusdekrets selber offenbar:
Beide Dokumente stellen die beiden ,Prinzi-
pien” fiir die Beurteilung dieser Frage zu
unverbunden nebeneinander. Wenn bei feh-
lender Kircheneinheit — die nach dem 1. Prin-
zip an sich Gemeinschaft in den Sakramen-
ten als den Zeichen dieser Einheit verbieten
wiirde — dennoch nach dem 2. Prinzip in
gewissen Fillen die Sakramente als Mittel
des Heils gewihrt werden, so diirfte dies
nur statthaft sein, wenn auch dem 1. Prinzip
in gewisser Weise Geniige geschieht. Tat-
sichlich ist dies zunichst dadurch gewidhr-
leistet, dal der Empfénger als Getaufter in
einer fundamentalen Gemeinschaft mit der
das Sakrament spendenden Kirche steht. So-
dann impliziert aber auch die Sakramen-
tenspendung und der Empfang selbst eine
Reihe von Elementen der Zuwendung in
Glaubensgemeinschaft und Achtung vor der
feiernden Gemeinde einerseits und seelsor-
gerlicher Verantwortung andererseits, wo-
durch wachsende Kirchengemeinschaft, wenn
nicht als Institution, so doch als Ereignis
verwirklicht wird. Es wire zu wiinschen ge-
wesen, daf der Kommentar die in den bei-
den offiziellen Dokumenten nur ungeniigend
entwickelten Ansitze fiir die Begriindung der
neuen Okumenischen Pastoralpraxis starker
herausgearbeitet hitte. Wie notig dies wire,
zeigt ein jiingst von G. May verdffentlichter
Artikel ,Fragen zum Okumenischen Direk-
torium I. Teil” (TThZ 1969, 150—160), der
dem OD mangelnde ekklesiologische Fun-
dierung vorwirft. Dabei geht May offen-
sichtlich noch von dem integralinstitutionali-
stischen Kirchenbegriff des CIC und von



,Mystici Corporis” aus, der in den Doku-
menten des II. Vaticanums zwar ansatzweise
iiberwunden ist, aber doch noch nicht iiber-
all auch schon in seinen praktischen Konse-
quenzen von der neuen Konzeption ver-
dringt werden konnte.

Das OD bezieht sich in seinem Vorwort
(27) auf das OUkumenismusdekret (Nr. 27),
wonach ,,den Absichten der Vorsehung nicht
irgendein Hindernis in den Weg gelegt und
den kiinftigen Anregungen des HIl. Geistes
nicht vorgegriffen” werden solle. Damit ist
fiir die Auslegung und Anwendung des OD
ein dynamisches Prinzip in Rechnung ge-
stellt. Sollte nicht gerade der Bereich der
wachsenden zwischenkirchlichen seelsorglichen
Verantwortung als ein Stiick wachsender
Kirchengemeinschaft das Wirkfeld des HIL
Geistes als des eigentlichen dynamischen
Prinzips der Einigung sein? Bei allen noch
offenen Wiinschen stellt aber auch das OD
in seiner jetzigen Gestalt und ebenso der
Kommentar von Stakemeier ein dankens-
wertes Zeugnis dieser Entwicklung dar.

Niederaltaich Ansgar Ahlbrecht

STIRNIMANN H. (Hg.), Christliche Ehe und
getrennte Kirchen. Dokumente, Studien, Bi-
bliographie. (Okumenische Beihefte zur
FZThPh, Heft 1.) (124.) Paulus-V. Freiburg/
Schweiz, 1968. Kart. lam. sfr 9.80.

Die vom Institut fiir 6kumenische Studien in
Freiburg/Schweiz herausgegebenen Okume-
nischen Beihefte zur FZThPh haben es sich
zur Aufgabe gestellt, Studien und Doku-
mente zu verdffentlichen, die in Zusammen-
arbeit mehrerer Kirchen entstanden sind.
Die Tatsache der Trennung der Kirchen wird
in besonderer Weise bei Ehen zwischen An-
gehorigen verschiedener Kirchen spiirbar.
Im ersten Heft der 6kumenischen Studien,
das dem Zentralthema Ehe gewidmet ist, wird
der begriiffenswerte Versuch unternommen,
eine dkumenische Theologie der Ehe zu ent-
werfen. Freilich konnte es bei der diesem
Thema gewidmeten Tagung in Crét-Bérard
(Schweiz), von der der erste Beitrag dieses
Heftes berichtet, nicht darum gehen, die
Frage in ihrer Gesamtheit zu behandeln, doch
sind immerhin einige der wichtigsten Punkte
zur Sprache gekommen, wie ,Ehe als Insti-
tution und die Ehe zwischen Christen”; ,,Ehe
als Sakrament”, ,,Ehe und Kirche”, Einma-
ligkeit der Ehe: Scheidung und zweite Hei-
rat” und ,,Zivile Ehe”.

Weitere Beitrige sind der Sakramentalitit
der Ehe sowie deren theologischer Proble-
matik gewidmet. Zu dem Beitrag von Geor-
ges Bavaud ,Zur Sakramentalitit der Ehe”
(39—58) sei die Bemerkung gestattet, daf Vf.
die Unaufldslichkeit der christlichen Ehe zu
unkritisch von deren Sakramentscharakter
her begriindet (55), ohne zu bedenken, daf
die seit Jahrhunderten iibliche Praxis der
katholischen Kirche auch bei nicht vollzo-

genen, aber zweifellos sakramentalen Ehen
eine Losung des Ehebandes zulaft.

Eingehend wird im zweiten Teil des Heftes
die immer wieder aktuelle Frage nach der
Haltung der einzelnen Kirchen zur bekennt-
nisverschiedenen Ehe untersucht. Den Ab-
schluf des Buches bildet eine von J. B. Brant-
schen zusammengestellte Ubersicht iiber die
neueste Literatur zum Thema Ehe im allge-
meinen und zu dem der Mischehe im beson-
deren.
Linz Bruno Primetshofer
BRANDENBURG ALBERT, Martin Luther
gegenwiirtig.  Katholische  Lutherstudien.
(159.) Schoningh, Paderborn 1969. Ln. DM
12.80.

Der bekannte Lutherforscher legt in diesem
Buch einige schon friiher erschienene Auf-
sidtze in iiberarbeiteter Fassung neu vor, ver-
mehrt um einen ldngeren Forschungsbericht
iiber Luther-Interpretationen aus dem Refor-
mationsjahr 1967.

B. zufolge 1dRt sich das Fortwirken Luthers
in der Gegenwart nur paradoxal kennzeich-
nen: Auf der einen Seite ist ein direkter
Einfluf auf das theologische Denken unserer
Zeit kaum feststellbar. Lutherische Formeln
erscheinen antiquiert; die in ihnen gefafiten
Fragen und Anliegen sind nicht mehr aktuell.
B. fragt, wo denn an einer deutschen evan-
gelischen Fakultit unmittelbar aus dem Lehr-
gut Luthers geschdpft und seine Lehre als
gegenwirtig giiltig vorgetragen werde. Auf
der anderen Seite ist um so nachdriicklicher
aufmerksam zu machen auf die indirekte
Wirksamkeit theologischer Grundgedanken
Luthers in der heutigen Theologie: vermit-
telt durch deren vielfach anonyme, aber den-
noch héchst dynamische Prisenz in der mo-
dernen katholischen Theologie. B. verweist
auf wesentliche Ergebnisse des II. Vatika-
nums: auf die neue organische Fassung des
Offenbarungsbegriffes und die Lehre vom
Wort Gottes, auf die neue Betonung des
Laien-Elements in der Kirche, auf die mut-
tersprachliche Gestaltung der Liturgie, auf
das Hervortreten dezentralisierender Ten-
denzen. Dieser Tatbestand begriindet nach
ihm die Erwartung, da Luthers Theologie
in naher Zukunft unmittelbarer Gegenstand
desff'dkumenischen Dialogs sein werde (14 f,
63 ff).

Dieser Dialog ist schon im Gange. B. selber
gebiihrt das Verdienst, die sachlich-theolo-
gische Auseinandersetzung {iber Luther mit
seinem 1960 erschienenen Buch: Gericht und
Evangelium, und mit den dort aufgestellten
provozierenden Thesen zur Lutherischen
Worttheologie recht eigentlich erdffnet zu
haben. Bei den in diesem Band gesammelten
Arbeiten steht dieselbe Problematik deut-
lich im Vordergrund. Wiederum gelangt B.
in verschiedenen Untersuchungen zu dem
SchluB, daB Luther Gott, Wort Gottes und
Glaube zu sehr in eins setze. Von hier aus

91



