so gesund, daf sie auf jede Einseitigkeit mit
dem Gegenteil reagiert. Auf den Rationalis-
mus der Aufklirung folgte die Romantik.
Das miifte uns heute zu denken geben!
Auflerdem scheint mir die Mitte der Liturgie
verlassen zu sein, wenn sich das Kultbild
,nur in personalen Zusammenhingen” offen-
bart, diese aber nur im zwischenmenschlichen
Bereich gesucht werden (83). Gilt ,,cor ad cor
loquitur” nicht zunidchst fiir die Beziehung
des Menschen zu Gott? Hat etwa auch
Christus nur iiber den Menschen den Weg
zum Vater gefunden? Oder was ist mit dem
Satz gemeint: ,Man kann nicht unbekiim-
mert und ohne Hemmungen die kultischen
Formen abbauen, ohne irgendwie das Ganze
zu treffen”? (Eine grofere Vorsicht mit dem
Gebrauch des Wortes , Kult” wire 6fters am
Platz!) Ist denn die Liturgie doch auch wie-
der ,Mysterium der Anbetung” und ist sie
als solches nur ,,Schule fiir den Menschen”?
(80) Andererseits geht es im Gottesdienst
nicht mehr ,um die Anwesenheit Gottes”,
sondern nur noch ,um die Anwesenheit des
Christen in der Welt von heute” (83). Was
ist dann noch Liturgie? Sie hat ihre Mitte
verloren und ist (um mit einer Definition
der Aufklirung zu sprechen) zu einem
Menschendienst unter achtendem Aufblick
zu Gott” geworden.

Wenn somit dem Verfasser die Synthese
zwischen unserer Zeit und dem Wesen der
Liturgie nicht in allem gelungen ist, so lohnt
es sich doch, das Buch zu lesen und wert-
volle Anregungen zur Verwirklichung der
,neuen liturgischen Gemeinde” daraus zu
schépfen.
Linz

STEFFENS HANS, Fiirbittenbuch. Taschen-
ausgabe. (298.) Bonifacius-Druckerei, Pader-
born 1968. Plastik DM 11.—.

Neben der Altarausgabe (2. Aufl. 1968) in
Zweifarbendruck ist dieses handliche Biich-
lein fiir den Laien-Vorbeter praktisch. Es
verbindet formale Abwechslung (feierliche,
mittlere, einfache Form) mit einem reichen
Angebot an Inhalt, der anregt zu eigenen,
freien Formulierungen aus konkretem Anlafs
heraus und in der jeweiligen Situation der
Feiernden. Auch verschiedene Singweisen
werden vorgeschlagen, Mir scheint jedoch die
gesprochene Fiirbitte geeigneter zu sein. Wer
sie aber singen will, sollte es in der Weise
der Allerheiligen-Litanei tun und nicht neue
Weisen einfiihren.

Linz Josef Hiupl

Hans Hollerweger

KIRCHGASSNER ALFONS, Welt als Sym-
bol. (285.) Echter, Wiirzburg 1968. Ln.

Ahnlich wie die Werke von D. Forstner und
Ph. Rech behandelt dieses Biichlein die ein-
zelnen Symbole — hier nach den Hauptgrup-
pen: Leib, Raum, Natur und gefertigte Dinge
— monographisch, Im Unterschied zu jenen
Werken will es nur ,Hinweise bieten, kein
Resiime der Forschung, keine Dokumenta-

96

tion”. Der Vf., als Vorkdmpfer der liturgi-
schen Erneuerung bekannt, geht besonders
im SchluBkapitel (,Feste”) auf die gegen-
wirtige Lage im liturgischen Bereich ein.
Von vornherein zieht er die ,Schattenseiten
des Symbols” (46), den ,Januskopf” vieler
Symbole (141) und die Ambivalenz der Ver-
suche, gewachsene Symbolik durch erarbei-
tete Zeichenhaftigkeit zu erginzen oder gar
zu ersetzen, in Betracht. Die Einzigartigkeit
der Liturgie als der iltesten, bis heute kon-
tinuierlichen Symboltradition, ihre Vielfalt
in die Bereiche von Denkform, Gleichnis,
Allegorie, Metapher und pastorale Manahme
hinein, und ihre Abgrenzung gegeniiber Ar-
chetypus, Folklore und Kunst kommen eher
indirekt als systematisch zur Sprache.

Auch K, bezichtigt den modernen Menschen
mangelnden Symbolverstindnisses und 148t
hier wenig Hoffnung, indem er die Gegen-
standswelt der Technik als grundsitzlich
symbolunfdhig hinstellt (32, 45). Gilte es
aber nicht, die Lehre, die vor allem die mo-
dernen Zusitze zum Benedictionale geben
wollten, fruchtbar zu machen, daf jedes Ding
ebenso Triger von Gnade wie von Verderb-
nis sein kann (279)7 Im Hinhorchen auf die
Schopfungsordnung, etwa in der Werkstoff-
kunde, erschlieft sich dem im technischen
Bereich Titigen eine Symbolik anderer, aber
nicht unbedingt minderer Art als die aus
primitiven Wirtschaftsformen stammende, die
von der eigentiimlichen Materialgerechtigkeit
der Liturgie nicht so weit entfernt ist. Der
Kundige weiff hier, daf die Welt um so
ritselhafter wird, je mehr ihr Geheimnisse
abgelauscht werden; sie hért nicht auf, Sym-
bol zu sein, sondern wird es umfassender.
Die Darlegungen von K. scheinen eine Er-
ginzung in dieser, fiir Gegenwart und Zu-
kunft entscheidenden Hinsicht nicht grund-
sdtzlich auszuschlieBen. Es wiére einem eso-
terischen und archaisierenden Symbolver-
stindnis und damit der noch weiteren Ent-
fremdung der geistigen von der materiellen
Wirklichkeit entgegenzutreten.
Basel

DREISSEN JOSEF/STEFFENS HANS, Wort-
gottesdienste fiir die Fasten- und Passions-
zeit. (144.) Auer, Donauwdrth 1969. Plastik.
DM. 9.60.

Nach den Wortgottesdiensten zum Rosen-
kranz- und Maimonat liegen nun auch sol-
che fiir die Fasten- und Passionszeit vor.
Diese Zeiten des Kirchenjahres waren bis-
her immer Zeiten hiufigerer Andachten oder
sogen. ,Segensandachten”, deren Stil all-
gemein nicht mehr befriedigte. Um Gutes
nicht einfach den heutigen , Kiirzungsbestre-
bungen” ersatzlos zum Opfer fallen zu las-
sen, sollten die Seelsorger die viel variablere
Form der Wortgottesdienste aufgreifen, die
vom Konzil empfohlen ist und neben der
Anbetung auch die Mdglichkeit vertiefter
religitser Erwachsenenbildung bietet. Dreis-

John Hennig



sen (Aachen) hat in vier Themenkreisen
(Wort Gottes und Antwort des Menschen;
Taufe; Bufle; Passion) fiir solche Zwecke
ergiebige Perikopen ausgewihlt, sie gut und
eindringlich kommentiert. H. Steffens, durch
sein Fiirbitten-Buch weithin bekannt, hat die
Orationen und Fiirbitten beigesteuert. Der
Aufbau der Gottesdienste ist so, wie er von
deren Struktur gefordert ist: Einleitungslied
mit Gebet; dann Lesung und Interpretation
mit anschlieBendem Psalm, der die Medi-
tation vertiefen kann; zum Schluf Fiirbitten
und Segen.

Zu begriien ist besonders, daf nur eine
einzige Lesung genommen ist. Denn die blof
quantitative Vermehrung der Lesungen, wie
sie oft unter dem Motto des ,reichlicheren
Deckens des Tisches des Gotteswortes” be-
trieben wird, selbst in der neuen Lektions-
ordnung, widerspricht allen Erfahrungen:
Ein Vielerlei ist stets weniger als ein an
einer Lesung konsequent durchgefiihrtes
Thema. Die Orationen nach dem Eingangs-
lied sind entweder die orationes super popu-
lum der Quadragese oder ausgedehntere Pa-
raphrasen von Orationen des Missale. Sie
scheinen mir eingdngiger und leichter nach-
vollziehbar als die gewohnten Gliubigen-
gebete mit ihrer zwar pragnanten Kiirze, aber
auch uniibersehbaren  Abstraktheit und
Bldsse. Was sich im lateinischen Vorbild als
sprachkiinstlerische Hochform darbietet, ist
in deutscher Ubersetzung doch vielfach ma-
ger und diirr, ohne biblisches Mark. Die Ge-
fahr eciner gewissen Redseligkeit muf8 bei
solchen Paraphrasen aber stets mitbedacht
werden! Ob diese Gebete, nach dem Vor-
bild des ersten Teiles des Ordo Missae, hier
an der rechten Stelle stehen, darf bezwei-
felt werden. Denn historisch und strukturell
sind sie der Abschlufl der Ektenien bzw. der
deprecatio Gelasii mit den — nach der Kiir-
zung schon durch Gregor d. Gr. — allein ver-
bliebenen Kyrie eleison. Ich wiirde mich lie-
ber mit einem Lied und Segensgruff zum
Anfang begniigen und den Gebetsteil am
Schluf damit bereichern. Daf die — struk-
turell dem Graduale vergleichbaren — Psal-
men liebevoll und sorgfiltig behandelt sind,
will mir gut gefallen. Die Antiphon ist je-
weils kurz, prignant und von der Melodie
her schnell erlernbar. Die Gldubigen brau-
chen kein eigenes Buch. Daran kranken sonst
oft Vorlagen, daf der Pfarrer eine grofe
Anzahl solcher Biicher kaufen muf}, was im-
mer schwierig und kostspielig ist. Hier sind
bloB die Einheitslieder des Gesangbuches
vorausgesetzt. Der Gldubige braucht nur hé-
ren und kann aktiv werden in Meditation
und Gebet.

Ein grofler Vorteil des Biichleins ist, daf die
Wortgottesdienste nicht an die Quadragese
gebunden, sondern verwendbar sind das
ganze Jahr hindurch. Das gilt besonders vom
2. und 3. Teil, von Taufe und Bufle. Spe-
ziell fiir Buffandachten hitte der Seelsorger

7

gute Vorlagen, die er freilich erweitern
konnte und miite, um spezielle pardne-
tische Formen, wenn er sich an homogene
Kreise der Gemeinde wenden will und nicht
nur — formal — eine Buffgesinnung schlecht-
hin, sondern auch — material — spezifisches
Tugendstreben erreichen méochte. Als weite-
rer Vorteil sei noch vermerkt, daff die Me-
ditationsgedanken zu den Lesungen gute
Bausteine der Predigt hergeben, wenn man
sich ihnen iiberlift und sie bedenkt. Ein
schénes und niitzliches Biichlein, das ich drin-
gend empfehlen méchte.

HOFER ALBERT, Modelle einer pastoralen
Liturgie. Vorschlige zur Reform. (257.) Sty-
ria, Graz 1969. Kart. lam. DM 13.80, sfr
16.85, S 90.—.

Ein auferordentlich schénes Buch, das man
gern anzeigt und empfiehlt! Der wissen-
schaftlich bestens ausgewiesene Vf. erweist
sich als gleich guter Kenner der Liturgie wie
des modernen, speziell jugendlichen Men-
schen. Daf8 seine Gedanken nicht am Schreib-
tisch entstanden, sondern sehr stark praxis-
bezogen sind, verspiirt man auf jeder Seite.
Das Buch ist so prall voll von guten Erkennt-
nissen und Hinweisen, daf# ein Referat nur
diirftig ausfallen kann. Wem an einer le-
bendig erneuerten Liturgie gelegen ist, muf3
es lesen, wahrscheinlich nicht blof einmal.
Das Buch bringt in fiinf Kap. Anregungen zur
Eucharistiefeier mit Jugendlichen, zum Pro-
blem der Orationen und des heutigen Be-
tens, zum Eucharistischen Hochgebet, zur
Buflliturgie und zur Brevierreform. Das alles
ist nicht trocken abgehandelt, sondern gibt
héchst brauchbare und lebendige Aspekte
und Hinweise. Die Anmerkungen und Zita-
tionen fiihren tatsichlich weiter und regen zu
vertiefender und ausbauender Lektiire an.

SCHUBERTH DIETRICH, Kaiserliche Litur-
gie. Die Einbeziehung von Musikinstrumen-
ten, insbesondere der Orgel, in den frithmit-
telalterlichen Gottesdienst. (Verdffentlichun-
gen der evang. Gesellschaft fiir Liturgiefor-
schung, hg. v. Séhngen, 17.) (155 S. und vier
Tafeln.) Vandenhoek & Ruprecht, Géttingen
1968. Brosch. DM 19.80.

Die Forschungen von A. Alfsldi iiber das
monarchische Zeremoniell wie die Insignien
und Tracht der Romischen Kaiser (RM 49
[1934] u. 50 [1935]), die allesamt im (nun-
mehr christlich gewordenen) neurdmisch-
byzantinischen Reich fortlebten, haben sich
fiir die Liturgiegeschichte als HuBerst ergie-
big erwiesen. Wohl als erster hat Th. Klau-
ser (Ursprung der bisch&flichen Insignien
und Ehrenrechte, Bonner Akadem. Reden 1,
1948) die Ergebnisse Alfoldis speziell fiir
den Bereich der rémischen Liturgie nutzbar
gemacht. Die Einordnung der Bischéfe in den
staatlichen Verwaltungsapparat seit Konstan-
tin und die Ideologie der konstantinischen
Schenkung mit der daraus resultierenden

97



