sen (Aachen) hat in vier Themenkreisen
(Wort Gottes und Antwort des Menschen;
Taufe; Bufle; Passion) fiir solche Zwecke
ergiebige Perikopen ausgewihlt, sie gut und
eindringlich kommentiert. H. Steffens, durch
sein Fiirbitten-Buch weithin bekannt, hat die
Orationen und Fiirbitten beigesteuert. Der
Aufbau der Gottesdienste ist so, wie er von
deren Struktur gefordert ist: Einleitungslied
mit Gebet; dann Lesung und Interpretation
mit anschlieBendem Psalm, der die Medi-
tation vertiefen kann; zum Schluf Fiirbitten
und Segen.

Zu begriien ist besonders, daf nur eine
einzige Lesung genommen ist. Denn die blof
quantitative Vermehrung der Lesungen, wie
sie oft unter dem Motto des ,reichlicheren
Deckens des Tisches des Gotteswortes” be-
trieben wird, selbst in der neuen Lektions-
ordnung, widerspricht allen Erfahrungen:
Ein Vielerlei ist stets weniger als ein an
einer Lesung konsequent durchgefiihrtes
Thema. Die Orationen nach dem Eingangs-
lied sind entweder die orationes super popu-
lum der Quadragese oder ausgedehntere Pa-
raphrasen von Orationen des Missale. Sie
scheinen mir eingdngiger und leichter nach-
vollziehbar als die gewohnten Gliubigen-
gebete mit ihrer zwar pragnanten Kiirze, aber
auch uniibersehbaren  Abstraktheit und
Bldsse. Was sich im lateinischen Vorbild als
sprachkiinstlerische Hochform darbietet, ist
in deutscher Ubersetzung doch vielfach ma-
ger und diirr, ohne biblisches Mark. Die Ge-
fahr eciner gewissen Redseligkeit muf8 bei
solchen Paraphrasen aber stets mitbedacht
werden! Ob diese Gebete, nach dem Vor-
bild des ersten Teiles des Ordo Missae, hier
an der rechten Stelle stehen, darf bezwei-
felt werden. Denn historisch und strukturell
sind sie der Abschlufl der Ektenien bzw. der
deprecatio Gelasii mit den — nach der Kiir-
zung schon durch Gregor d. Gr. — allein ver-
bliebenen Kyrie eleison. Ich wiirde mich lie-
ber mit einem Lied und Segensgruff zum
Anfang begniigen und den Gebetsteil am
Schluf damit bereichern. Daf die — struk-
turell dem Graduale vergleichbaren — Psal-
men liebevoll und sorgfiltig behandelt sind,
will mir gut gefallen. Die Antiphon ist je-
weils kurz, prignant und von der Melodie
her schnell erlernbar. Die Gldubigen brau-
chen kein eigenes Buch. Daran kranken sonst
oft Vorlagen, daf der Pfarrer eine grofe
Anzahl solcher Biicher kaufen muf}, was im-
mer schwierig und kostspielig ist. Hier sind
bloB die Einheitslieder des Gesangbuches
vorausgesetzt. Der Gldubige braucht nur hé-
ren und kann aktiv werden in Meditation
und Gebet.

Ein grofler Vorteil des Biichleins ist, daf die
Wortgottesdienste nicht an die Quadragese
gebunden, sondern verwendbar sind das
ganze Jahr hindurch. Das gilt besonders vom
2. und 3. Teil, von Taufe und Bufle. Spe-
ziell fiir Buffandachten hitte der Seelsorger

7

gute Vorlagen, die er freilich erweitern
konnte und miite, um spezielle pardne-
tische Formen, wenn er sich an homogene
Kreise der Gemeinde wenden will und nicht
nur — formal — eine Buffgesinnung schlecht-
hin, sondern auch — material — spezifisches
Tugendstreben erreichen méochte. Als weite-
rer Vorteil sei noch vermerkt, daff die Me-
ditationsgedanken zu den Lesungen gute
Bausteine der Predigt hergeben, wenn man
sich ihnen iiberlift und sie bedenkt. Ein
schénes und niitzliches Biichlein, das ich drin-
gend empfehlen méchte.

HOFER ALBERT, Modelle einer pastoralen
Liturgie. Vorschlige zur Reform. (257.) Sty-
ria, Graz 1969. Kart. lam. DM 13.80, sfr
16.85, S 90.—.

Ein auferordentlich schénes Buch, das man
gern anzeigt und empfiehlt! Der wissen-
schaftlich bestens ausgewiesene Vf. erweist
sich als gleich guter Kenner der Liturgie wie
des modernen, speziell jugendlichen Men-
schen. Daf8 seine Gedanken nicht am Schreib-
tisch entstanden, sondern sehr stark praxis-
bezogen sind, verspiirt man auf jeder Seite.
Das Buch ist so prall voll von guten Erkennt-
nissen und Hinweisen, daf# ein Referat nur
diirftig ausfallen kann. Wem an einer le-
bendig erneuerten Liturgie gelegen ist, muf3
es lesen, wahrscheinlich nicht blof einmal.
Das Buch bringt in fiinf Kap. Anregungen zur
Eucharistiefeier mit Jugendlichen, zum Pro-
blem der Orationen und des heutigen Be-
tens, zum Eucharistischen Hochgebet, zur
Buflliturgie und zur Brevierreform. Das alles
ist nicht trocken abgehandelt, sondern gibt
héchst brauchbare und lebendige Aspekte
und Hinweise. Die Anmerkungen und Zita-
tionen fiihren tatsichlich weiter und regen zu
vertiefender und ausbauender Lektiire an.

SCHUBERTH DIETRICH, Kaiserliche Litur-
gie. Die Einbeziehung von Musikinstrumen-
ten, insbesondere der Orgel, in den frithmit-
telalterlichen Gottesdienst. (Verdffentlichun-
gen der evang. Gesellschaft fiir Liturgiefor-
schung, hg. v. Séhngen, 17.) (155 S. und vier
Tafeln.) Vandenhoek & Ruprecht, Géttingen
1968. Brosch. DM 19.80.

Die Forschungen von A. Alfsldi iiber das
monarchische Zeremoniell wie die Insignien
und Tracht der Romischen Kaiser (RM 49
[1934] u. 50 [1935]), die allesamt im (nun-
mehr christlich gewordenen) neurdmisch-
byzantinischen Reich fortlebten, haben sich
fiir die Liturgiegeschichte als HuBerst ergie-
big erwiesen. Wohl als erster hat Th. Klau-
ser (Ursprung der bisch&flichen Insignien
und Ehrenrechte, Bonner Akadem. Reden 1,
1948) die Ergebnisse Alfoldis speziell fiir
den Bereich der rémischen Liturgie nutzbar
gemacht. Die Einordnung der Bischéfe in den
staatlichen Verwaltungsapparat seit Konstan-
tin und die Ideologie der konstantinischen
Schenkung mit der daraus resultierenden

97



,Amitatio imperii” durch die Pidpste hatte Ffiir
die rémische Papst- und dann — als Nach-
ahmung — fiir die friankisch-karolingische
Kathedralliturgie héchst bemerkenswerte Fol-
gen, aber kaum zum Vorteil einer eigent-
lichen Volksliturgie. An manchen Folgen
dieser Entwicklung krankt selbst unsere hi-
storizistisch reformierte Liturgie bis auf den
heutigen Tag! So weiff man, daB innerhalb
der Liturgie z. B. der Introitus der Messe,
aber auch Fackel-(Kerzen-) und Weihrauch-
begleitung, Bischofsthron und Handkuf, Pal-
lium und Stola, Tiara und Bischofsmitra, spe-
zielle Schuhe (compagi), Ring u. v. a. Deri-
vate des monarchischen Zeremoniells sind.

Auf diesem Felde arbeitet auch Sch. in seiner
Dissertation iiber die ,Kaiserliche Liturgie”.
(Der Titel ist wohl nicht ganz gliicklich und
in jeder Bibliographie irrefithrend, zumal
der einschrinkende Untertitel leicht entfillt.)
Instrumentenverwendung war in der alten
Kirche zundchst ungewdhnlich oder gar ver-
pont, da man asketisch die Scheidung der
Kirche von der Welt eifersiichtig wahrte und
jede Vermengung mit musikalischem ,heid-
nischem Teufelswerk” in Mysterien, Hoch-
zeits- und Begribnisbriuchen, Zirkusprozes-
sionen (der ,,pompa diaboli”) und vor allem
im Amphitheater selbst peinlich mied. Denn
gerade in solchen Arenen und Hippodromen,
wo die Herrscher mit dem Volk in Kontakt
traten und von ihm in Akklamationen ge-
feiert wurden, hatte das organon oder die
hydraulis ihre besondere Funktion. Denn
lingst waren die anfangs spontanen Aufle-
rungen demokratischer Volkszustimmung
nach Zahl, Mehrstimmigkeit und Rhythmik
stilisiert, wozu das organon sich geradezu
als laut tonendes Leit- und Fiihrungsinstru-
ment anbot. Sch. bringt nun zahlreiche Be-
lege fiir die Privilegierung dieses Instru-
ments fiir die imperial-politische Verwen-
dung im rémischen und byzantinischen
Reich, vom frithen 3. JTh. an bis in die Zeit
um die Jahrtausendwende. Von besonderer
Bedeutung fiir den Westen sollte die Uber-
nahme des organon in das karolingische
Hofzeremoniell werden, in bewuBter Nach-
ahmung des byzantinischen. Da aber der
Kontakt von Kaiser und Reprisentanten der
Offentlichkeit in karolingischer Zeit vorwie-
gend nicht im Hippodrom, sondern in der
Pfalzkapelle, also im Sakralraum geschah,
der Kaiser dazu bei der Vielzahl solcher
~Residenzen” in den Reichskléstern und in
der imperialen Liturgie der Kathedralkirchen
eine Mehrzahl solcher organa brauchte, dran-
gen die Orgeln in die feierliche Liturgie ein.
Die auferordentlich fleifige Arbeit stellt
ohne Zweifel einen sehr wichtigen Aspekt
dieser Entwicklung heraus, wahrscheinlich
auch den wichtigsten. Ob er der einzige ist
und die Entwidklung so einspurig verlaufen
ist, scheint mir nicht ganz so sicher, wie VF.
glaubt. Schon das allererste Beispiel, das er
anfiihrt, die legendire Hochzeitsfeier der

98

hl. Zizilia mit der bekannten und in das
Brevier eingedrungenen Wendung des ,can-
tantibus organis” (was ja die Heilige zur
Musikpatronin schlechthin machte und ihr
das spezielle Attribut der Kleinorgel auf dem
Arm einbrachte), ist sicher nicht imperial,
sondern hiuslich und privat, wie vornehm
sich der Legendenverfasser um 500 auch
seine Heilige vorstellte. Zudem wire gar
nicht auszuschliefen, daf die obengenannte
Wendung in einem iibertragenen Sinn ge-
braucht ist, etwa als inneres Jubellied im
Herzen der Martyrin. Mbglicherweise ist
schon Augustin (Enarr. in ps. 150, 7) ein
frither Beleg fiir die Verwendung der Orgel
in der Kirche. Die kleine Portativorgel von
Aquincum-Budapest aus dem friihesten 3. Jh.
fiir Kaiserehrungen der Militdrkolonie zu
vindizieren, ist natiirlich reine Konjektur.
Aber die Hervorhebung des einen Aspektes
hat zweifellos ihre Verdienste, die keines-
wegs bestritten werden sollen.

Wien Johannes H. Emminghaus

HOMILETIK

KASSING ALTFRIED, Erlésung unter Men-
schen. Biblische Besinnungen. (94.) Matthias-
Griinewald-Verlag, Mainz 1968. Kart. lam.
DM 5.80.

Der Vf. mochte vor allem zeigen, daB Gott
seit Christus Jesus nicht in Gesetzen und
Kulthandlungen den Menschen erfafit, son-
dern daf etwas Neues angebrochen ist: Got-
tes Ankunft und Begegnung vollzieht sich
im Menschen und zwischen Menschen (12).
Die totale Nihe Gottes hat sich in Christus
ereignet. Im Geist Christi oder nach der Art
Christi zu leben, d. h. im Glaubensgehorsam
sich auf den Anspruch und das Kommen
Gottes einzulassen, besagt ja Christi Nach-
ahmer und ,Nachfolger” zu sein und ebenso
vor Gott als Sohn zu stehen, zu handeln und
behandelt zu werden. Die Gottesbegegnung
mit dem Menschen, die in Christi Auf-
erweckung vollendet wurde, vollzieht sich im
,Bruder des Sohnes” weiter.

In elf ansprechenden Abschnitten versucht
der Autor diese Grundiiberlegungen in Form
bibeltheologischer Meditationen iiber ver-
schiedene, vor allem neutestamentliche Texte
zu konkretisieren und in die Situationen des
Lebens hineinzusprechen. Es geht dabei nicht
um exakte Exegese. Die Konklusionen, die
aus den Texten gezogen werden, sind vom
exegetischen Standpunkt aus nicht immer
unanfechtbar. Es wird aber vom Ganzen der
Freudenbotschaft her die Nihe Gottes trans-
parent gemacht. Die niemals aufdringlich-
konkreten Uberlegungen regen an, die ge-
gebenen Ansitze weiterzudenken, anzuwen-
den und ins praktische Leben umzusetzen.
Kein wissenschaftliches, wenn auch wissen-
schaftlich fundiertes Werk, aber ein Biich-
lein, das zur lebendigen Hilfe werden kann
und will.



