KARL PFAFFENBICHLER

Der Herr:iist wirklich auferstanden

Osterereignis und Osterverkiindigung

Die Auferstehung Jesu bildet im Neuen Testament das Fundament des christlichen
Glaubens und das zentrale Thema seiner Verkiindigung. ,Wenn Jesus nicht auf-
erstanden ist, dann ist unsere Verkiindigung leer, leer auch euer Glaube” (1 Kor 15,
14). Der Inhalt des Christusglaubens 1iBt sich in die ,,Kurzformel” fassen: ,,Wenn du
mit deinem Munde bekennst: Herr (ist) Jesus, und in deinem Herzen glaubst, daf Gott
ihn von den Toten auferweckt hat, wirst du das Heil erlangen” (R6ém 10, 9).

In den theologischen Lehrbiichern seit dem Tridentinum ist die Auferstehung nur
wenig zur Sprache gekommen. Einzig die Apologetik zeigte groBeres Interesse daran
und behandelte das Thema unter dem Blickwinkel der Offenbarungskriterien: Die
Auferstehung ist das grofte Wunder Christi und der sicherste Beweis fiir seine gott-
liche Sendung,.

In letzter Zeit hat sich das geiindert. Es ist zu einer ,,kaum noch iiberschaubaren Dis-
kussion”! iiber die Auferstehung Jesu gekommen. Die Exegeten sind mit dem Riist-
zeug der historisch-kritischen Methode an die Ostertexte der Bibel herangegangen
und haben sie neu zu erforschen begonnen. Die Auferstehung selbst ist als das
Pascha-Mysterium in die Dokumente des II. Vatikanums eingegangen und hat in das
Zentrum des Kerygmas der Kirche zuriickgefunden. Katholische und protestantische
Theologen haben sich in einer Fiille von Veréffentlichungen® mit dem Thema ,Auf-
erstehung Jesu” befaBt. Sogar in die Massenmedien, in Fernsehen und Illustrierte
sind die Wellen der Diskussion gedrungen.

»Was glauben die Deutschen?”, lautete eine Umfrage, deren Ergebnis im Jahre 1967 ver-
offentlicht worden ist. 39 Prozent der Befragten bekannten sich zur ,Lehre der Kirche seit
2000 Jahren”: ,Jesus war nur drei Tage tot. Dann ist er auferstanden und hat sein Grab
verlassen. Es steht ja in der Bibel, daB er nach Ostern mit seinen Jiingern gegessen, getrunken
und gesprochen hat. Dann ist er zu Gott zuriickgekehrt.” 35 Prozent bekannten sich zur
Auffassung ,moderner Theologen”: ,Was iiber die Auferstehung in der Bibel steht, kann
man nicht wortlich nehmen. Jesus hat nach seinem Tod nicht so wie vorher gelebt, sondern
wird seinen Jiingern nur als Vision erschienen sein, um ihnen zu zeigen, daf8 er bei Gott lebt.”
Fast ein Viertel (24 Prozent) der Befragten duBerte die Ansicht: ,,Daf8 Jesus von den Toten

1 R. Schnackenburg, Zur Aussageweise ,Jesus ist (von den Toten) auferstanden”, BZ, NF 13
(1969), 1—17.

* Einige Veroffentlichungen seien genannt: W. Beilner, Die Osterbotschaft als Mitte des NT,
in: Gottes Wort in unserer Zeit, Wien 1967, 53—75 (mit Literaturhinweisen); H. Ebert,
Die Krise des Osterglaubens. Zur Diskussion iiber die Auferstehung, Hochland 60 (1968),
305—331; A. Kassing, Auferstanden fiir uns, Eine Auslegung der ntl. Osterbotschaft,
Mainz 1969; A. Kolping, Wunder und Auferstehung Jesu Christi (Theol. Brennpunkte 20),
Bergen-Enkheim 1969; ]. Kremer, Ist Jesus wirklich von den Toten auferstanden? Berechti-
gung und Grenzen neuerer Interpretationen der biblischen Osterbotschaft, StdZ 94 (1969),
310—320; ders., Das ilteste Zeugnis von der Auferstehung Christi (SBS 17), Stuttgart 21967;
ders., Die Osterbotschaft der vier Evangelien, Stuttgart 1968; K. Lehmann, Auferweckt
am dritten Tag nach der Schrift (Quaest. disp. 38), Freiburg 1968; R. Marlé, Auferstehung
Jesu, in: HDG 1, 130—137; F. Mufiner, Die Auferstechung Jesu (Bibl. Handbibliothek VII),
Miinchen 1969; E. Ruckstuhl — J. Pfammatter, Die Auferstehung Jesu Christi, Heils-
geschichtliche Tatsache und Brennpunkt des Glaubens, Luzern 1968; L. Schenke, Auf-
erstehungsverkiindigung und leeres Grab (SBS 33), Stuttgart 1968; H. Schlier, Uber die
Auferstehung Jesu Christi, Einsiedeln 1968; A. Stoger, Die Auferstehungsberichte, in:
Fragen zum Bibelunterricht, Graz 1968, 57—85; M. Schmaus, Der Glaube der Kirche I
(bes. 453—513), Miinchen 1969; H. U. v. Balthasar, Der Gang zum Vater, in: Mysterium
Salutis 3/2, 256—326; K. Rahner / ]. Schmitt | W. Bulst, Auferstehung Jesu, in: Sacra-
mentum mundi 1, 403—425; F. Zeilinger, Ist Christus nicht auferstanden ... (1 Kor 15. 14),
in: Wort und Wahrheit XXIV (1969), 312—323.

105



auferstanden ist, mégen frither die Leute geglaubt haben, ich kann das nicht glauben. Jesus
lebt allenfalls in seinen Werken weiter, wie man das zum Beispiel auch von Goethe sagen
kann.” (Der Spiegel, Nr. 52/1967, 51)%.

Worum geht es nun eigentlich in der heutigen Diskussion ,moderner Theologen™?
Durchaus nicht um eine glatte Leugnung der Auferstehung Jesu, sondern vielmehr um
die Frage: Was will die Osterverkiindigung der Bibel aussagen? Was ist gemeint, wenn
es in der Schrift heiflt: ,Jesus ist von den Toten auferstanden”, ,Gott hat ihn auf-
erweckt”? Das II. Vatikanum hat (wie es frither schon in der Enzyklika ,Divino
afflante Spiritu” vom 30. September 1943 und in der Instruktion der Pdpstlichen
Bibelkommission iiber die historische Wahrheit der Evangelien vom 21. April 1964
geschehen ist) den Exegeten als Forschungsprinzip aufgetragen: ,Da Gott in der
Heiligen Schrift durch Menschen nach Menschenart gesprochen hat, muf der Schrift-
erklirer, um zu erfassen, was Gott mitteilen wollte, sorgfiltig erforschen, was die
heiligen Schriftsteller wirklich zu sagen beabsichtigen und was Gott mit ihren Worten
kundtun wollte®.”

Die Bemithungen, das biblische Bekenntnis zur Auferstehung Jesu neu zu deuten und
es dem Verstindnis des heutigen Menschen zu erschlieflen, miissen daher durchaus
nicht samt und sonders als rationalistische Verirrungen angeprangert werden, wie es
Uberingstliche zuweilen vielleicht tun mochten. Allerdings gibt es auch Grenzen fiir
die Neuinterpretation der Auferstehung, die nicht iiberschritten werden diirfen, wenn
das Kerygma nicht verfilscht werden soll. Die deutschen Bischdfe haben diese Gren-
zen deutlich markiert: ,Das Bekenntnis zur Auferstehung Jesu als einem wirklichen
Ereignis gehdrt also notwendig zum christlichen Glauben und kann nicht als zeit-
bedingte, zu anderen Zeiten auch anders aussagbare Ausdeutung einer innergeschicht-
lichen Erfahrung verstanden werden®.”

In diesem Zusammenhang werden immer wieder die Entmythologisierung der Oster-
texte, wie sie R. Bultmann vorgenommen hat, und die Interpretation der Auferstehung
von W. Marxsen genannt. Marxsen hat auch unter katholischen Theologen Anhinger
gefunden.

R. Bultmann ist nicht daran interessiert, ob die Auferstehung ein wirkliches Ereignis war.
Er hilt die biblischen Ostertexte, die vom Faktum der Auferstehung sprechen, fiir unerlaubte
Objektivierungen, die den Auferstandenen ,auf die Stufe der vorhandenen und dem objekti-
vierenden Blick verfiigharen Welt” stellen®. Die Botschaft ,Jesus ist von den Toten auf-
erstanden” besage keine Mitteilung iiber ein objektiv-reales Geschehen am Ostermorgen;
in ihrem ,entmythologisierten” Kern sei der Auferstehungsglaube ,michts anderes als der
Glaube an das Kreuz als Heilsereignis, an das Kreuz als das Kreuz Christi”?. Die Auf-
erstehung sei kein ,beglaubigendes Mirakel”, wiewohl sie nach Bultmann im NT vielfach als
solches aufgefaBt werde. Dazu zihlen der Bericht iiber das leere Grab und die Oster-
geschichten, in denen von der Demonstration der Leiblichkeit des Auferstandenen berichtet
werde. Der Glaube an Gottes Wort darf nach Bultmann nicht durch historische Unter-
suchungen begriindet werden. Wichtig sei nicht, daf Jesus auferstanden ist, sondern daf er
fiir mich auferstanden ist. Die Auferstehung Jesu sei somit sein Prisentwerden im Kerygma
der Jiinger.

W. Marxsen schlieft sich Bultmann in dessen Frageverbot nach der Geschichtlichkeit der
Osterereignisse nicht an. 1 Kor 15, 3—8 spreche von der Auferstehung Jesu als einem tatsdch-
lichen Ereignis. Aber aus den Auferstehungsberichten kénne man nicht auf die Tatsdchlichkeit
der Auferstehung schliefen, sondern wir erfahren dadurch nur etwas iiber die Uberzeugung
der Apostel und der Urkirche. Wie ist diese Uberzeugung entstanden? Durch ,reflektierende
Interpretation” seien die Apostel zur Aussage gekommen: Jesus ist auferstanden. Das
Widerfahrnis des Sehens” Jesu hiitten seine Jiinger in das zeitbedingte Interpretament von
der Auferstehung gekleidet. Interpretament ist eine Vorstellung, deren man sich zur Deutung

3 Zitiert von R. Baumann, Osterverkiindigung heute, in: LS 20 (1969), 220.

4 II. Vatic., Dogm. Konst. ,,Dei Verbum”, Nr. 12.

5 Schreiben der deutschen Bischofe an alle, die von der Kirche mit der Glaubensverkiindigung
beauftragt sind, Trier 1967, 20.

¢ Kerygma und Mythos II, Hamburg?* 1960, 200.

7 Kerygma und Mythos I, 46.

106



einer bestimmten Erfahrung bedient. Am Anfang habe man diese , Widerfahrnisse” einfach
dahin_interpretiert, da ,,die Sache Jesu” weitergehe. Die Frage nach der Auferstehung ist
nach Marxsen keine Frage nach einem Ereignis nach dem Karfreitag — das fithre nimlich
zu einer verbotenen Historisierung eines Interpretaments —, sondern ,es ist die Frage nach
dem irdischen Jesus und (unlgsbar damit verbunden!) die Frage, wie seine Sache spiter
erfahrbare Wirklichkeit wurde und heute erfahrbare Wirklichkeit werden kann8, Ostern
sei also eine Chiffre fiir die Uberzeugung: Die Sache Jesu geht weiter, d. h. im Wort des
Evangeliums ergehe an uns heute die Botschaft Jesu wie an die Jiinger damals.

Der EinfluB von Marxsen ist auch bei katholischen Theologen unverkennbar wirksam ge-
worden. Wir nennen H. R. Schlette und H. Halbfas.

Nach H. R, Schlette" erweist sich das Auferstehungskerygma als Deutung einer bestimmten
Erfahrung, deren Genese so zu erkldren sei: In den Anhingern Jesu habe sich nach der
Kreuzigung die Uberzeugung gebildet, sie miiften ,,die Sache Jesu” aufgreifen und ihr treu
bleiben. Bei ihren gemeinsamen Mihlern sei ihnen der Gedanke an Jesu Tod immer unfaf-
barer erschienen: Dieser Jesus kionne unméglich so tot sein und vergangen wie Abraham,
David und Jeremias; ,wenn sie von ihm sprechen, wenn sie zusammen essen und trinken, so
glauben sie, er sei bei ihnen”?, In dieser Grundstimmung hitten Zeichen und Geschehnisse
(wie die Bekehrung Pauli) eine Atmosphire geschaffen, die zur Erfahrung Ffiihrten: mit
Jesus ist es nicht zu Ende; wir miissen uns an ihn halten, wenn wir uns an Jahwes Seite
stellen wollen!?,

Auch H. Halbfas ist von Marxsen beeinfluft. In seiner ,Fundamentalkatechetik”!® spricht er
»von der Uberzeugung einer Jiingergruppe, ,den Herrn gesehen’ zu haben. Sie reflektierten
dieses Widerfahrnis (mit den Kategorien spitjiidischer Anthropologie) und kamen zu einer
Interpretation, die sie mit der damals bereits vorgefaten Sprachgebirde ausdriickten: Jesus
aber ist auferweckt worden... Der Glaube an den ,auferweckten’ Jesus richtet sich folglich
nicht auf einen direkt mitteilbaren Inhalt, d. h. ein historisches Ereignis nach dem Karfreitag.
Wer sich dennoch an vordergriindig-gegenstindliches Verstindnis des Dogmas klammert,
etwa mit dem Protest, der christliche Glaube kénne niemals von der Jtatsdchlichen’,
d. h. historisch verstandenen Auferstehung Jesu lassen, der hilt an einer durch spdt-
jtidische Anthropologie und Apokalyptik bedingten religionsgeschichtlichen Vorstellung fest,
die aber als solche nicht mit der ,Sache’, um die es hier geht, identifiziert werden darf.
Die Frage nach der Auferstehung ist die Frage nach Jesus von Nazareth und seiner Sache, wie
sie nach dessen Tod erfahrbar wurde”!2,

Diese Versuche, das Osterkerygma der Bibel neu zu interpretieren, sind zweifellos
aus guter Absicht erwachsen und haben die Reflexion zum Thema in mancherlei Hin-
sicht gefordert. Letzten Endes sind sie aber doch mifgliickt, weil sie vor den Oster-
texten nicht bestehen kénnen.

R. Bultmann hat recht, wenn er den Geheimnischarakter der Auferstehung Christi,
die Grenzen unseres Verstehens und unserer Ausdrucksméglichkeiten dafiir hervor-
hebt. Er hat auch recht, wenn er sagt, das Auferstehungskerygma miisse den Menschen
in seiner Existenz betroffen machen. Weil das Pascha-Mysterium, die Zwei-Einheit von
Kreuz und Auferstehung untrennbar ist, beinhaltet die Osterbotschaft auch eine Aus-
sage iiber die Heilsbedeutsamkeit des Kreuzes. Er hat ferner recht, wenn er die Auf-
erstehung Jesu nicht als bloR ,bestitigendes Mirakel” verstanden wissen will. Doch
mufs man fragen, ob fiir Bultmann die Auferstehung letzten Endes etwas anderes ist
als der Glaubensakt der Glaubenden, und ob ihr noch eine Wirklichkeit auRerhalb des
Glaubens der Jiinger und unseres Glaubens entspricht. Freilich ist nach Bultmann der
Glaube kein blof innerer Vorgang (wie etwa in der alten liberalen Schule), sondern
immer Begegnung mit dem gnadenhaften Handeln Gottes. Der echte Auferstehungs-

® Die Auferstehung als historisches und theologisches Problem, Giitersloh 21965, 35. —
Eine von Marxsen im WS 1967/68 gehaltene Vorlesung, die nun verdffentlicht vorliegt
(Die Auferstehung Jesu von Nazareth, Giitersloh 1968) zeigt keine Anderung seines
Standpunktes beziiglich der Auferstechung. Als Quintessenz seiner Auferstehungsaussagen
kommt er auch dort zu der vom ihm gesperrt gedruckten Feststellung: ,,Allen Evangelisten
liegt daran, zu zeigen: Das Wirken Jesu geht weiter” (81). Vgl. dazu die ausfiihrliche
Besprechung von K. Schubert in Kairos XI (1969), 145—149.

? Epiphanie als Geschichte, Miinchen 1966.

10 Ebd, 70. 11 Vgl. ebd. 71.

12 Diisseldorf 21969, 205—207. 13 Ebd, 205.

107



glaube habe fiir die Jiinger mit dem Augenblick begonnen, da sie im Kreuz Gottes
Heilsgericht erkannten; fiir uns beginne er mit dem Zeitpunkt, in dem wir uns diese
Anerkennung zu eigen machen. Bultmann legt den Akzent einseitig auf die Heils-
bedeutung der Auferstehung, wihrend er sich am Heilsereignis selber nicht interessiert
zeigt; er hilt die Tatsichlichkeit der Auferstehung fiir den Glauben belanglos, ja sogar
fiir gefihrlich.

Die Urkirche war aber an der historischen Frage durchaus interessiert. Das zeigen die
evangelischen Ostertexte, das zeigt auch Paulus in 1 Kor 15. Von den Evangelisten wurden
kritische Einwiinde gegen den Osterglauben — wenn auch unbeholfen und naiv — ,historisch”
zu widerlegen getrachtet, Paulus beruft sich auf die Tradition: ,Ich habe euch ndmlich als
Erstes iiberliefert, was ich selbst iibernommen habe, daf Christus starb fiir unsere Siinden
gemiR den Schriften, und daf er begraben wurde, und da8 er auferwedkt worden ist am
dritten Tag gemif den Schriften, und daf er erschien dem Kepha, dann den Zwélfen. Darauf
erschien er mehr als fiinfhundert Briidern auf einmal, von denen die meisten jetzt noch
leben, einige aber sind entschlafen, Darauf erschien er dem Jakobus, dann allen Aposteln.
Zuletzt von allen, gleichsam als Fehlgeburt, erschien er auch mir” (1 Kor 15, 3—8). Bultmann
bezeichnet die Beweisfithrung des Apostels als ,fatal”, weil diese ,gnostisierende Ein-
wendungen” veranlat hiitten, die Auferstehung ,als objektives Faktum sicherstellen zu
konnen durch die Aufzihlung von Zeugen, die den Auferstandenen gesehen haben14,
Paulus will durch die Aufzihlung von Zeugen, die noch befragt werden konnen, die Auf-
erstehung nicht im Sinne eines ,Beweises” sicherstellen, wohl aber seine Auferstehungs-
verkiindigung als glaubwiirdige Botschaft ausweisen.

Nach H. Schlier wiirde Bultmanns Behauptung, Jesus sei in das Kerygma hinein auferstan-
den, ein nicht geringeres Wunder voraussetzen, als es die Aussage von seiner objektiven Auf-
erstechung tut. Die Gegenwart Jesu im Kerygma ,ohne daf dieser Jesus von den Toten
auferstanden und erhtht worden ist, ist ein nicht geringeres, aber wohl in sich unverstind-
licheres Wunder, vor dem die Historie gewiff nicht weniger ratlos steht wie vor der Ver-
kiindigung der Auferstehung Jesu von den Toten"5,

Bultmann hilt die Frage nach der Faktizitit der Auferstehung fiir uninteressant, ja fiir
illegitim. Der eigentliche Inhalt der Osterbotschaft sei nicht die Ubermittlung eines
historisch erfafbaren und beweisbaren Geschehens, sondern der durch Gottes Tat
bewirkte Glaube der Jiinger, die vom gekreuzigten Jesus behaupten, daf er lebe.
Marxsen legt den Akzent mehr auf die Interpretation des den Jiingern widerfahrenen
Sehens. Es wurde urspriinglich funktional verstanden und sei als Sendung der Jiinger
zu Verkiindigung und Mission interpretiert worden. Dieses funktionale Interpretament
sei spiter durch das personale von der ,Auferstehung’ abgelost worden. Es besage,
weil es nur Interpretament ist, keinen Tatbestand. Es behalte sein Recht nur, wenn und
soweit es die ,,Sache Jesu” zur Sprache zu bringen vermdoge.

Im folgenden soll zuerst einiges iiber die heutige Deutung des ntl Osterkerygmas
gesagt werden. Dann soll der untrennbare Zusammenhang zwischen dem Oster-
ereignis und dem Ostererlebnis der Apostel zur Sprache kommen. Schlieflich soll die
Frage beantwortet werden, ob man mit Marxsen , Auferstehung” blof als zeitbedingtes
Interpretament dafiir verstehen konne, daB ,die Sache Jesu” weitergehe.

Osterverkiindigung im Neuen Testament

Das Bekenntnis zur Auferstehung Jesu bestimmt das ganze NT. Dieses ist ,,auf weite
Strecken hin eine einzige Osterbotschaft1%, Die Auferstehung Jesu ist die treibende
Kraft und die ,,Sehweise”, aus der das NT geschrieben worden ist. Uber diese von der
Auferstehung als Formalprinzip geleistete Prigung gibt es zahlreiche Stellen, in
denen die Auferstehung Jesu eigens zur Sprache kommt.

Das geschieht einerseits in ,enthusiastischer und’ bekennend-apodiktischer Rede”,
anderseits ,,in von theologischen Reflexionen nicht freier Erzdhlweise . . ., um in

14 Theologie des Neuen Testamentes, Tiibingen 31961, 48.
15 Uber die Auferstehung Jesu Christi, 40.
18 W, Breuning, Jesus Christus, der Erloser, Mainz 1968, 15.

108



beiden Anspruch auf ein Faktum zu erheben, das Annahme und Zustimmung
fordert”“!". So begegnen wir, vor allem in den ntl Briefen, einer Reihe von Glaubens-
formeln, liturgischen Hymnen und Bekenntnissitzen, in denen die Osterbotschaft aus-
gesagt wird, z. B.: ,,Wirklich ist auferweckt worden der Herr und ist dem Simon er-
schienen” (Lk 24, 34), ,Gott hat Jesus Christus von den Toten auferweckt” (Apg 2, 32;
3, 15; 4, 10). In sdmtlichen Reden der Apg spielen Tod und Auferstehung Jesu eine
wichtige Rolle. R6m 10, 9 spricht vom Bekenntnis zur Auferstehung Jesu, Rém 1,3 f
ist eine christologische Reflexion. Paulus verwendet in 1 Kor 15, 3—8 ein urchristliches
Credo, eine bereits vorgeprigte Glaubens- und Bekenntnisformel?s.
Das theologische Interesse konzentriert sich heute neben der Untersuchung von 1 Kor 15
auf die zweite Form der Osterverkiindigung, auf die literarische Eigenart der synoptischen
Ostertexte, die eigentlich nur ,Osterfragmente” sind. Die Evangelien bringen Berichte vom
leeren Grab (Mk 16,1—8; Mt 28, 1—10; Lk 24,1—12; Jo 20,1—13; vgl. Apg 2,25—31; 13,
34—37), Berichte von Erscheinungen des Auferstandenen (Mt 28,16—20: vor den Jiingern auf
dem Berg in Galilda; Lk 24, 13—35: vor Jiingern auf dem Weg nach Emmaus; Lk 24, 35—53:
vor den Jiingern in Jerusalem; Jo 20: vor den Aposteln ohne und mit Thomas; Jo 21: vor
Petrus und mehreren Jiingern am See Genesareth). Mt 28, 9—10 und Jo 20, 14—18 kombinie-
ren leeres Grab und Erscheinung des Auferstandenen vor den Frauen. Der ,kanonische
I};Aarkusschlu@” (Mk 16, 9—20) faflt zusammen, was die iibrigen Evangelien an Ostertexten
ieten.
Diese Texte sind nicht historische Berichte, Chroniken oder ,Protokolle”, sondern
Glaubenszeugnisse. Sie sind aber keineswegs blofle Phantasieprodukte oder ,,Erfindun-
gen”, sondern Verkiindigung im Geschehnisbericht, von theologischen und apologeti-
schen Interessen mitgeformt. Sie liegen nicht in der direkten Verlingerungslinie des
iibrigen synoptischen Kerygmas, sie sind anders strukturiert, als es die Verkiindigung
iiber Leben und Passion Jesu ist.
Was das literarische Genus der Osterfragmente anlangt, so sind sie keinesfalls
Mythen. ,Mythische Texte konnte man nur solche nennen, in denen nicht nur Aus-
drucksformen, sprachliche Mittel aus dem mythologischen Bestand verwendet werden,
sondern auch der Mythos selbst als Sache und Aussage erscheint. Der Mythos aber
ist Aussage des Immerwidhrenden und Immerwiederkehrenden im Einmaligen und
jetzt Geschehenden. Er ist... wesenhaft zeitlos oder iibergeschichtlich!®.” Die Oster-
texte aber wollen gerade das Einmalige und Einzigartige, nie mehr Wiederkehrende
zum Ausdruck bringen: Gott hat den Jesus von Nazareth von den Toten auferweckt,
der Gekreuzigte lebt. Das ist das eindeutige Zeugnis aller ntl Osterbekenntnisse, so
verschieden und ,,ungereimt” sie im einzelnen auch sein mégen.
Auch die Bezeichnung , Legenden’, wie sie fiir die Ostertexte &fter verwendet wird, ist
nicht gliicklich. Die Legende hat den ,Helden” zum Mittelpunkt, sein Verhalten und
Vorbild, das zur Nachahmung empfohlen wird. Nach damaliger Sprechweise kann
auch ,in legendirem Stil Geschehenes ausgesagt werden”??, So betrachtet, darf man
sagen, ,dafl z. B. die Erzdhlungen von der Erscheinung Christi auf dem Weg nach
Emmaus (Lk 24,13—35) oder vor Maria Magdalena (Jo 20,11—18) legendire Ziige
tragen, vielleicht sogar ,Legenden’ sind”*!. Im heutigen Sprachgebrauch meint man
aber mit ,Legende” etwas Unwahres und Erfundenes. Zudem sind die Ostertexte
durchaus nicht erbaulich im Sinn der antiken Legende, es geht in ihnen vielmehr um
etwas Neues und Einzigartiges, die Person des ,Helden” tritt ganz hinter den Worten
und Ereignissen zuriick. Man sollte daher lieber auf die Gattungsbezeichnung ,,Le-
gende” verzichten®?, weil sie dem Sinn der Texte nicht entspricht.

17 H. Schlier, Uber die Auferstehung Jesu Christi, 14.

18 Vgl. dazu: Das Auferstehungszeugnis des Paulus 1 Kor 15, 1—11, in E. Ruckstuhl / J. Pfam-
matter, Die Auferstehung Jesu Christi, 9—29.

1 W. Trilling, Christusverkiindigung in den synoptischen Evangelien, Miinchen 1969, 227.

20 A. Stéger, Die Auferstehungsberichte, 69.

2t J. Kremer, Das dlteste Zeugnis von der Auferstehung Christi, 80.

2 W, Trilling, a. a. O. 228.

109



G. Lohfink® will die Ostertexte des NTs als Verkiindigungserzihlungen bezeichnet
wissen, weil sie der Verkiindigung dienen, daf Jesus wirklich von den Toten auferstan-
den ist. W. Trilling zieht wegen der Eigenart der ntl Ostertexte die Kennzeichnung
Ostergeschichten” statt ,Osterberichte” vor und stellt sie in die Nzhe der atl
Epiphaniegeschichten; der religionsgeschichtliche Vergleich ergebe einen -eigenen
biblischen Typus von Epiphanie, in ihr stehe nicht das Erscheinen der Gottheit als
solches im Vordergrund, nicht ,,die Uberwiltigung des Menschen durch das Numinose”,
sondern ,,das Zukommen Gottes auf den Menschen hin ..., die Indienstnahme in den
Bund”“*1, Der heutige Leser mag iiber die freie Art, mit der die Evangelisten die
Ostertexte aus ihnen vorliegenden Logien-, Ereignis- und Personentraditionen als
eigenstindige Redaktoren komponiert haben, seltsam beriihrt sein. Aus den Oster-
geschichten ldfst sich unméglich eine ,,Geschichte des Auferstandenen unter den Seinen’’
verfassen. Sie sind eben Verkiindigungsgeschichten.

In den Ostertexten gibt es deutlich merkbare Nahtstellen®. Es ist unwahrscheinlich, dag
nach dem Bericht des Jo (20,1 ff) Maria Magdalena zweimal am Grab Jesu weilt; das erste
Mal findet sie es leer und ohne Engel, das zweite Mal mit denselben Engeln, die bei
Synoptikern vorkommen, ihnen aber nichts zu melden haben. Schlieflich wird noch eine
Begegnung mit dem Auferstandenen selbst berichtet.

In den Texten finden sich auch offensichtliche Glittungen. So ist der ritselhafte Vers 8 im
markinischen Grabesbericht (Kap 16) von Mt zu glitten versucht worden. Bei Mk miBachten
die entsetzten Frauen die Weisung der Boten und sagen niemandem etwas von der Auf-
erstchung Jesu. Bei Mt hingegen heift es: ,,Und sie gingen schnell vom Grab weg, mit
Furcht und groBer Freude, und sie liefen, um es seinen Jiingern zu verkiinden” (28, 8).
Schlieflich finden wir in den Ostertexten auch Anreicherungen. Dabei ist nicht immer fest-
zustellen, was im Text frither oder spiter war. Joseph von Arimath#a ist bei Mk ein an-
gesehener Ratsherr, der auch das Gottesreich erwartete; nach Lk ist er ,ein edler und gerech-
ter Mann, der dem Beschluf der iibrigen nicht zugestimmt hatte” (23,50 f). Mt zdhlt ihn
schon zu den Jiingern Jesu; bei Jo ist er ein heimlicher Jiinger Jesu wie Nikodemus, der ihm
bei der Grablegung Jesu zur Seite steht. Die Apogryphen fiithren die Linie weiter und malen
noch bunter aus.

Die Ostergeschichten bringen keine chronologische und topographische Darstellung
der Ereignisse nach dem Karfreitag. In ihnen finden sich Unstimmigkeiten, Ungereimt-
heiten, ja Widerspriiche, die sich unmdglich harmonisieren lassen. Keines der vier
Evangelien stimmt mit den anderen in den Einzelheiten der Grablegungs- und Er-
scheinungsgeschichten v&llig iiberein. Die Texte zeigen Spannungen und Wider-
spriiche betreffend die Zeit und den Ort der Erscheinungen des Auferstandenen
(Jerusalem, Galilda); es gibt auch Widerspriiche hinsichtlich der Engel am Grab. Nach
Mt und Mk ist es ein Engel, nach Lk und Jo sind es zwei. Nach Mk ist es ,ein
Jiingling”, nach Lk sind es ,zwei Minner”.

Auffillig sind auch die historischen Unwahrscheinlichkeiten der Grabesberichte. Dazu zdhlt
die zum Sondergut des Mt zihlende Grabwache. Es ist nicht recht denkbar, daf die Hohen-
priester etwas von einer Auferstehungsweissagung Jesu gewuft hitten, wo doch die Jiinger
Jesu nur Andeutungen dariiber bekommen haben. Unwahrscheinlich ist, daf Soldaten der
Grabwache den Hohenpriestern iiber das am Grab Geschehene berichtet haben. Unglaub-
wiirdig ist die Verbreitung der fadenscheinigen Liige, daf die Jiinger, wihrend die Wichter
schliefen, den Leichnam Jesu gestohlen hitten. Es ist auch nicht leicht einzusehen, warum die
Frauen — bei den klimatischen Verhilinissen im Orient — nach zwei Tagen (!) den Leichnam
Jesu salben wollten. Joseph von Arimathia hat einen Stein vor das Grab Jesu gewilzt. Davon

2 Die Auferstehung Jesu und die historische Kritik, in: Bibel und Leben 9 (1968) 43.

#W. Trilling, a. a. O. 228. — ,Ich wiirde also gattungsmifig den Matthiustext als
,osterliche Epiphaniegeschichte’ bestimmen. ,Osterlich’, weil er zur groBen singuliren Gat-
tung aller Ostergeschichten gehort. ,Epiphanie’, weil die entsprechenden Ziige hier domi-
nierend hervortreten . . . Und ,Geschichte’, weil es bei allen diesen Texten und in beson-
derer Weise bei Ma'tthdus nicht um ,Berichte’ von so und so und nicht anders geschehenen
Ereignissen geht, sondern um die Bezeugung von Glaubenserfahrungen mit dem Ziel
der Verkiindigung” (230).

2 Vgl. dazu: H. U. v. Balthasar, Der Gang zum Vater, 293—295.

110



wuBte auf jeden Fall Maria Magdalena, die bei der Beerdigung dabei war; dennoch fithren
die Frauen auf dem Weg zum Grab ein Gesprich iiber die Grofe des Steines, erst jetzt
kommt ihnen der Gedanke, daf sie ihn nicht wegschaffen kénnen.

Der geschichtliche Gehalt der Ostertexte

Es ergibt sich nun die Frage nach dem geschichtlichen Gehali der Ostertexte, die sich
in vielen Belangen nicht harmonisieren lassen und die durch mannigfache Motive ge-
staltet und angereichert worden sind. Dariiber gehen die Meinungen sehr auseinander.
Wegen hohen Alters, Niichternheit und Prignanz wird dem Paulustext (1 Kor 15,
3—8) allgemein groflere geschichtliche Zuverlissigkeit zugeschrieben als den evangeli-
schen Grabes- und Erscheinungsgeschichten, deren ,geschichtliche Fixpunkte” nicht
leicht zu markieren sind.

H. U. v. Balthasar fragt, ob man Einzelfakten auf Grund der literarischen Kritik ,mit ge-
wisser Sicherheit als unhistorisch ausschlieBen®” konne. Seiner Meinung trifft das blof bei
der Grabwache zu, die sich nur bei Mt findet und eine spite ,apologetische Tendenz verrate.
Was die Grabesengel betrifft, so gibt es nach J. Kremer®*” drei Erklirungsmoglichkeiten:
a) Es kann nicht von vorneherein ausgeschlossen werden, daf den Frauen am Grab ein
iiberirdisches Wesen erschienen sei. Doch bedeutet ,Engel” in der Bibel mehrfach blof8 eine
Vorstellung, ,mit deren Hilfe iiberirdische Wirklichkeiten dargestellt und interpretiert
werden”. Es sei daher naheliegend, die Engel in diesen Texten als Interpretament zu be-
trachten. b) Die iibernatiirliche Erleuchtung und Erkenntnis ,,Christus wurde auferweckt”,
die den Frauen angesichts des leeren und gedffneten Grabes zuteil wurde. ¢) Die Deutung
des leeren Grabes durch die Botschaft ,Er wurde auferweckt”, wurde als Offenbarung Gottes
verbreitet und in die damals geldufige Form einer Engelserscheinung gekleidet.

H. U. v. Balthasar®® sagt: ,Wer apriorische Bedenken gegen das Auftreten von angeli
interpretes hat, wird diese Erscheinungen als blofe Verdeutlichungen von inneren Inspira-
tionen und Gewiheiten ansehen.” Vorsichtig fiigt er hinzu: ,Man kann die Rolle der Engel
hier ausschalten, wie in der Verkiindigungs-, Versuchungs- und Himmelfahrtsgeschichte, aber
tut man im Hinblick auf die gesamtbiblische Offenbarung gut daran®?”

Auf die vieldiskutierte Frage nach dem leeren Grab, das alle Evangelisten bezeugen, kann
hier nicht ndher eingegangen werden. Es ist keine nachtrdgliche literarische Form und kann
aus den Ostergeschichten ,nicht oder nur mit Hilfe briichiger Hypothesen”3® eliminiert
werden. ,,Wenn es eine nachtrigliche legendire Schopfung des aus anderen Erlebnissen
entstandenen Osterglaubens oder lediglich eine selbstverstindliche Folgerung aus dem
Glauben an die Auferweckung wire, so wiire seine Bezeugung wohl anders, triumphaler
und sieghafter ausgefallen®.” Paulus spricht zwar nicht formell vom leeren Grab, setzt es
aber 1 Kor 15,4 voraus, wenn er sagt, daf Jesus ,begraben und auferweckt wurde am
dritten Tag”., Ein starkes Argument fiir das leere Grab scheint zu sein, daB die Juden in
ihrer Polemik gegen die Christen nicht das leere Grab selbst bestritten haben, sondern es
bloB anders zu erkldren suchten. Wenn die Jiinger nicht gewuBt hitten, daf das Grab Jesu
wirklich leer war, wire eine Auferstehungspredigt in Jerusalem wohl nicht méglich
gewesen®2.

Neben dieser quaestio facti beziiglich des leeren Grabes erscheint die quaestio juris etwas
mehr akademisch: Wire eine Auferstehung Jesu moglich, wenn sein Leib im Grab geblieben
wire? F. Mufiner®® nimmt gegen die in letzter Zeit wiederum von M. Brindle®* (und auch
von E. Gutwenger®) vertretene These, es sei ein echter Glaube an die Auferstehung Jesu
miglich ohne den Glauben an das leere Grab, scharf Stellung und sieht in dieser Auffassung

2 A, a. O. 295.

%7 Die Osterbotschaft der vier Evangelien, 25—28.

® H. U. v. Balthasar, a. a. O. 300.

20 Ebd. 301.

30 E. Biser, Glaubensvollzug, Einsiedeln 1967, 67.

31 M. Schmaus, Der Glaube der Kirche I, 470.

32 Nach H. v. Campenhausen war ,der entscheidende Anstof, der alles ins Rollen brachte,
die Entdeckung des leeren Grabes” (Der Ablauf der Osterercignisse und das leere Grab,
Heidelberg 31966, 11). Dem widerspricht die gesamte urchristliche Tradition, die den
Osterglauben auf die Erscheinungen des Auferstandenen griindet.

3 Die Auferstehung Jesu, 135.

34 MuBte das Grab Jesu leer sein? in: Orientierung 31 (1967), 108—112.

35 Auferstehung und Auferstehungsleib Jesu, in: ZKTh 91 (1969), 32—58.

111



die Gefahr einer ,neodoketischen Christologie”. ,Denn dann brechen Jesus und der Christus
erneut auseinander: ein Auseinanderbrechen, das schon die Johannesbriefe verhindern woll-
ten und das sich in den gnostischen Johannesakten zeigt... Der irdische und gekreuzigte
Jesus verweste dann in seinem Grab, auferweckt dagegen wurde ein Christus, dem gegen-
iiber die Frage entsteht: Was hat dieser mit dem irdischen und gekreuzigten Jesus von
Nazareth zu tun?”

Osterereignis und Ostererlebnis

Wie ist nun der Osterglaube in den Herzen der Apostel entstanden? Etwa aus der
Uberzeugung, mit dem Karfreitag und dem Grab sei die Sache Jesu nicht mitbegraben,
nicht zu Ende? Diese Uberzeugung sei so wirksam geworden, da8 sie sich zu jenen
Ostergeschichten entfaltet habe, die wir heute in den Evangelien finden. Haben
Marxsen und jene, die ihm in seiner Auffassung folgen, recht?

Nichts berechtigt uns zur Annahme, die Apostel hitten eine Auferstehung®® Jesu in
fieberhafter Spannung erwartet und sie seien in solchen Erwartungen Halluzinationen
erlegen. Die Aussagen des NTs stiitzen eine solche Konzeption nicht. Es war gerade
umgekehrt. Mit dem Tode Jesu war das Messiasideal der Jiinger zusammengebrochen,
fiir sie war wirklich alles aus. Trotzdem fingen sie kurze Zeit spiter an, zu bekennen
und zu bezeugen, der Gekreuzigte sei auferstanden, Gott habe ihn zum Herrn und
Messias gemacht (Apg 2, 36). Der grofe Umbruch, der die Dynamik der christlichen
Mission ausmacht, fordert einen entsprechenden Grund. Dieser kann kein anderer sein,
als ,das Sich-Darbieten des iibergeschichtlich gewordenen Auferstandenen an be-
stimmte in Raum und Zeit situierte Personen’7.

Das Ostererlebnis der Apostel, das ,,Sehen” des Auferstandenen, ist also vom eigent-
lichen Osterereignis, der Auferstehung als solcher, zu unterscheiden. Die Auferstehung
ist ein analogieloses ,Ubergehen” in eine Existenzweise, die unserem Erfassen un-
zuginglich bleibt.

Das Auferstehungsereignis selbst wird in der Schrift nirgendwo geschildert. Es ist kein
geschichtliches Ereignis im Sinne anderer Daten des Erdenlebens Jesu und somit historischen
Methoden nicht zugédnglich. Man hat von einem ,historischen Rand” der Auferstehung?,
von ,einer nach der Geschichte hin sich 6ffnenden Seite’” eines ,metahistorischen Ereig-
nisses” gesprochen. F. Mufiner nennt die Auferstehung Jesu ,ein eschatologisches Ereignis,
das sich in unserer Raum-Zeit-Welt nur im Zeichen des gedffneten und leeren Grabes und

38 Die sehr griindliche Studie von K. Lehmann (vgl. Anm. 2) befafit sich mit den ,drei Tagen”
in der paulinischen Formel 1 Kor 15. Es werde damit nicht die Entdeckung des leeren Grabes
am dritten Tag ausgesagt, denn der Zeitpunkt der Entdeckung des Grabes sei fiir den
Termin der Auferstehung irrelevant. Es handle sich bei dieser Formel auch nicht um das ge-
naue Datum der Ostererscheinungen, sondern sie spreche ausschlieBlich vom Auferstehungs-
ereignis selbst. Der ,dritte Tag” sei also keine Zeitangabe im Sinne einer geschichtlichen
Datierung, sondern eine in der Sprache der Zeit formulierte heilsgeschichtliche Aussage.
Dazu verweist Lehmann auf sehr aufschlufreiche Stellen in der Midraschiiberlieferung:
Der dritte Tag galt als der Tag, an dem Gott fiir seine Gerechten rettend eingreift.
~Die Wendung ,auferweckt am dritten Tag (nach der Schrift)’ verwehrt, das Auferstehungs-
ereignis in die Grenzen historischer Erkenntnis festzubannen; sie verbietet aber nicht
weniger, dieses Ereignis vollig aus dem Raum der Geschichte zu vertreiben; ihre
apokalyptisch-eschatologische Dimension erlaubt es aber auch nicht, die ,drei Tage’
psychologisch oder ,symbolisch’ gewissermaBen als die notwendige Zeit der BewufBtseins-
démmerung zu verstehen, innerhalb der allmihlich die Uberzeugung heranreift, mit der
,Sache Jesu’ sei es nicht aus; sie lift aber damit auch nicht zu, daR die Ostererfahrung
sich deckt mit der Osterwirklichkeit. Die Bestimmung selbst liegt im Grenzgebiet von
Geschichte und Transzendenz; sie ldBt sich nicht auf eine Seite bringen und zwingt
dadurch zu einem vielschichtigen und differenzierten Denken. So wird evident, daf sich
die Bestimmung dagegen wehrt, nur  historisch’, ,symbolisch’,  theologisch’ ausgelegt
zu werden” (345/346).

3 H. U. v. Balthasar, a. a. O. 306.

38 B, Klappert (Hrsg.), Diskussion um Kreuz und Auferstehung, Wuppertal 21967, 18.

3 H. Grass, Ostergeschehen und Osterberichte, Gottingen 21962, 12.

112



in den Erscheinungen des Auferweckten vor bestimmten Zeugen als  historisches Faktum’
anzeigte'9,

Die zahlreichen bildlichen Darstellungen der Auferstehung Jesu, in denen sie als sichtbares,
kontrollierbares, photographierbares Ereignis, als Emporsteigen aus dem Grab und somit als
Riickkehr ins Erdenleben zu erkennen ist, haben unsere Vorstellung von der Auferstehung
tiefer geprigt, als es die Ostertexte der Evangelien getan haben. Nirgends in der Bibel finden
wir eine dinghaft-materialistische Schilderung der Auferstehung (Mt geht am weitesten!), wie
wir sie im spiteren apokryphen Petrusevangelium antreffen.

Der innergeschichtlich nicht mehr registrierbare ,,Weg” Jesu zum Vater wird in der Bibel
metaphorisch als ,,Weggang” oder , Aufstieg”, als ,Erhéhtwerden” oder , Verherrlichtwerden”,
als ,Empor-hinweg-gerafft—Werden” beschrieben. Den ,Terminus ad quem” bezeichnet
die Bibel als ,Himmel”, ,Sitzen zur Rechten Hand Gottes”, alles Ausdriicke, die einen
fragmentarischen Beitrag zu einem transzendenten, auferhalb der menschlichen Denk- und
adidquaten Sprachméglichkeiten liegenden Ganzen leisten.

Alle Evangelisten berichten vom Ostererlebnis der Apostel, das heift, der Gekreuzigte
hat sich ihnen vom neuen Aon her ,durch viele iiberzeugende Beweise als lebendig
erwiesen” (Apg 1,3). Es geht ihnen darum, die Realitit des Auferstandenen und
seine Identitit mit dem Gekreuzigten darzustellen. W. Bulst*! faBt zusammen: ,Ort,
Zahl, Folge und manche Umstinde der Erscheinungen sind unsicher, Tatsdchlichkeit
und wesentlicher Inhalt sind unbestreitbar.” Es sind Wiedererkennungserscheinungen.
Die Art und Weise, wie sich der Auferstandene manifestiert, ist offenbarende Begeg-
nung, die auch die Jiinger beansprucht. Nur denen, die sich ihm aufschliefen, zeigt sich
der Herr, nur jene, die ihn sehen wollen, kénnen ihn erkennen.

Das viermalige @@l (er wurde gesehen, Gott hat ihn sichtbar werden lassen) in 1 Kor
15,3—8 ist ,theologisches Passiv’, weil die Interpretation den Aposteln von Gott her
,widerfahrt”, der Auferstandene begegnet ihnen in diesem Sehen, er wird erst von den
Aposteln erkannt, wenn er sie gleichsam innen ,anriithrt”. Daher sind auch die Erscheinungs-
texte von einer eigentiimlichen Dialektik. Die Auferstehung ist ja keine Riickkehr in das raum-
zeitliche Leben, sondern Eintritt in eine neue Existenzweise. Das wird in den Texten zum
Ausdruck gebracht. Einerseits ist der Auferstandene ganz er selbst, er iffit mit seinen
Jiingern und l&6t sich von ihnen beriihren, Anderseits erweist er sich doch als anderer, so
sehr, daf} seine besten Freunde ihn nicht erkennen. Er ist erhaben iiber Raum und Zeit,
plétzlich erscheint er und ebenso unerwartet wieder verschwindet er. Dieses Gleichsein und
Anderssein in einem wird bei ein und demselben Evangelisten dargestellt.

Man kann das Ostererlebnis der Jiinger verschieden charakterisieren. Man hat von
,,objektiven Visionen”, , Widerfahrnissen”, ,Begegnungen” gesprochen. Uber den
Begriff ,,Sehen” hinaus sind alles unzuliingliche Versuche, die nicht deutlich machen,
was hier an Neuem und vollig Andersartigem geschehen ist. Die ,Erscheinungen”
miissen Ereignischarakter gehabt haben, sonst konnten sich die Apostel nicht als
~Zeugen der Auferstehung” (Apg 1,22; 2,32;4,20) wissen. Der Osterglaube der
Jiinger ist den Erscheinungen nicht vorausgegangen, nach allem Bericht haben vielmehr
die Erscheinungen erst den Glauben der Apostel zur Folge gehabt.

,Auferstehung” — ein zeitbedingtes Interpretament?

Das Ostererlebnis der Jiinger, die den Herrn ,,gesehen” haben, 1i8t sich historisch-
kritisch nicht verifizieren. Die Begegnungen mit dem Auferstandenen sind analogielos
und konnen mit innerweltlichen Erlebnissen nicht verglichen werden. Das gilt noch
viel mehr fiir das Auferstehungsereignis selbst. Der einzig mogliche Zugang ist der
Glaube auf Grund des Zeugnisses der ntl Schriften, die uns davon Kunde geben. Es
bleibt uns kein anderer Weg, als das Zeugnis der Zeugen, denen das , Wider-
fahrnis des Sehens” zuteil wurde, gliubig anzunehmen. ,Mit grofer Kraft gaben die
Apostel Zeugnis von der Auferstehung unseres Herrn Jesus Christus” (Apg 4, 33).

Die Ostererfahrungen der Apostel haben in der Osterbotschaft des NTs ihren Nieder-
schlag gefunden. Terminologisch besteht diese Osterbotschaft in der Aussage: ,Er ist

40 Die Auferstehung Jesu, 125,
41 Sacramentum mundi I, 415.

8 113



auferstanden”, ,er hat ihn auferweckt”. Einmal ist das Subjekt Christus, dann wieder
Gott (der Vater), immer aber wird zum Ausdruck gebracht: Der Gekreuzigte lebt. Die
auferweckende Tat Gottes betrifft den historischen Jesus. Es gibt also keine Kluft
zwischen dem historischen Jesus und dem auferstandenen Christus. Die Urkirche
kannte keinen anderen Christus als den vordsterlichen und &sterlichen in Person-
identitit.

Jede sprachliche Wiedergabe einer Erfahrung ist bereits Deutung, weil sie in einem
geschichtlich bestimmten Verstehenshorizont geschehen mufl. Daher muf das , Wider-
fahrnis des Sehens” von seiner Artikulation unterschieden werden, der Glaube an die
Auferstehung von der Auferstehungsbotschaft.

Aus welchem Verstehenshorizont ist nun die Aussage ,Jesus ist von den Toten auf-
erstanden” herzuleiten? Wenn sie aus der jiidischen Apokalyptik stammt, so besitzt sie
nur einen relativen, zeitbedingten Wert und konnte durch eine andere ersetzt werden.
R. Schnackenburg®® hat gezeigt, ,daf die von der Urkirche gebrauchte und nie auf-
gegebene Ausdrucksweise ,Jesus ist von den Toten auferweckt worden’ nicht einfachhin
und vollig das ,apokalyptische’ Denkschema iibernimmt, sondern wesentlich abindert
und gerade in seinen ,apokalyptischen’ Ziigen iiberwindet”,

R. Schnackenburg hebt die Unterschiede zwischen der jiidischen Auferstehungshoffnung und
der Auferweckung Christi hervor. Fiir jiidisches Denken war es ,nicht unméglich, an die
Wiederkehr eines Verstorbenen zu glauben, weil man an Gott glaubte, der Tote lebendig
machen kann”%, Der Gedanke, daf8 ein Toter durch Gottes Macht wieder zum Leben kommt,
wurde im Judentum sicher erst im Glauben an die eschatologische Totenerweckung voll er-
faBt und durchreflektiert.

Die Auferstehung Jesu wird nach den biblischen Zeugnissen im Horizont der endzeitlichen
Auferweckung gesehen, Dieses endzeitliche Geschehen iiberbietet die gingigen Kategorien
»Tod — Leben”, weil es nicht mehr um ein Leben in dieser Welt, sondern um himmlisches,
endgiiltiges Leben geht.

Im jiidischen Denken betrifft die Totenerweckung stets die ganze Gemeinde. Daf einem
einzelnen Menschen die eschatologische Auferstehung schon im voraus zuteil wird, war den
Juden unfaBbar. Das NT riickt den Auferstandenen jedoch in diese eschatologische Sicht.

»Auferstehung” oder ,,Auferweckung” kann nur als , Neuansatz auf Grund der in den
Erscheinungen liegenden Offenbarung” verstanden werden, als ,eine Neuaussage, die
der jiidischen Hoffnung eine neue Auslegung gibt, sie auf das Wesentliche zurtickfiihrt
und ihr neue Perspektiven erdffnet*4. ,Er ist auferstanden”, muf als einzig mog-
liches Interpretament bezeichnet werden fiir das, was den Jiingern widerfahren ist.
Das Glaubenszeugnis der Urkirche spricht sich in dieser Aussage so gut wie moglich
aus. Es ist eine theologische Aussage in strengem Sinn. In den Erscheinungsberichten
der Evangelien finden sich Anreicherungen, dinglich-realistische Ziige, die zeitgebunden
und daher aufgebbar sind. ,Auferstehung” ist gewif eine Deutung der Ostererfahrung
der Apostel, aber eine, die vom Ereignis nicht abgeltst werden kann.

Fiir das Ostergeschehen selbst bleiben die Begriffe , Auferstehung”, , Auferweckung”
immer nur Metaphern, Bildworte, die an Hand des Vorstellbaren etwas ganz anderes,
Neues und Unerhértes mehr andeuten als aussagen konnen. ,Bei Ausdriicken ,auf-
erstehen’ und ,auferwecken’ handelt es sich um richtige ,Hilfszeitworter, die iiber das
eigentliche Ostergeschehen so viel aussagen wie das Hilfszeitwort ,sein’ {iber das
eigentliche Sein%5.”

Osterglaube und Osterverkiindigung

In der Diskussion iiber die Auferstehung Jesu darf nie vergessen werden, wie die
Apostel zum Osterglauben gekommen sind; gewiff nicht durch das leere Grab, das in
der traditionellen apologetischen Beweisfiihrung iiberbetont worden ist. Am Beginn hat

42 R. Schnackenburg, a. a. O. 17. 2 A a O 13
A a O 15. 45 E. Gutwenger, a. a. O. 53.

114



man es nicht als ,Beweis” fiir die Auferstehung verwendet. Zur nachtriglichen apologe-
tischen Auswertung kam es, als die Gegner dieses an sich mehrdeutige Zeichen
polemisch mifbrauchten. Bei Mt ist die apologetische Tendenz offensichtlich. Die
Funktion des leeren Grabes in den Ostererzihlungen soll nicht Beweis, sondern eher
Hinweis und Zeichen sein. Es ist ein ,,Zeichen auf dem Weg”, auf dem sich der Auf-
erstandene zu erkennen gibt.

Auch die Auferstehungserscheinungen sind nicht Beweise, die den Aposteln das
Glauben erspart haben. Nicht die Erscheinungen, sondern der in den Erscheinungen
Erscheinende brachte die Jiinger zur Uberzeugung, daf er lebe. Diese unmittelbare
Erfahrung des sich selbst bekundenden, auferweckten und erhhten Christus war
allerdings so lebendig, ,,daR es fiir jene, denen es widerfuhr, als ,Beweis’ einer un-
iibertreffbaren, objektiven Evidenz gelten mufite, auf die hin sie nicht nur ihr Leben
als Zeugen dieses Ereignisses neu zu griinden, sondern von der her sie Welt und Ge-
schichte neu zu deuten hatten4®,

Die Auferstehung Jesu kann nicht bewiesen und demonstriert, sondern nur bezeugt
und geglaubt werden. Neutrale Beobachter haben nach dem Zeugnis der Bibel keine
Begegnung mit dem Auferstandenen erfahren: nicht ,allem Volk”, sondern nur den
,wvorherbestimmten Zeugen” (Apg 10,41) ist der Auferstandene erschienen. Nur
wem die Augen gedffnet wurden, der kann den Auferstandenen erkennen. Von den
Emmausjiingern heit es, da@ vorerst ,,ihre Augen gehalten” waren (Lk 24, 16). Auch
Thomas hitte trotz der Erscheinung des Auferstandenen im Unglauben verharren
konnen: ,,Weil du mich gesehen hast, hast du geglaubt” (Jo 20, 29).

Die historische Forschung kann daher immer nur an die Auferstehung Jesu heran-
fithren, sie aber nicht als Ereignis in den Griff bekommen, sie kann vom Glauben
nicht dispensieren. Damit wird eine historisch-kritische Durchleuchtung der Ostertexte
und das Anliegen einer reflektierenden GClaubensbegriindung nicht iiberfliissig, es
werden diesen Bemiihungen nur ihre notwendigen Grenzen zugewiesen.
,Auferstehung’ ist kein austauschbares Interpretament, auf das man, wie Marxsen
meint, verzichten konnte. Marxsens Versuch 1aft ndmlich die Wesenserkenntnis der
Urkirche aufer acht, ,,da Jesus von Nazareth durch Gottes schépferisches Tun durch
Tod und Grab hindurch (in letztlich nicht addquat formulierbarer Weise) in die Lebens-
dimension Gottes eingegangen ist”4". Die Sache Jesu geht weiter, nicht weil die Jiinger
sie weitertragen, sondern weil er sie weitertriigt. Die Sache Jesu kann unmdoglich von
seiner Person getrennt werden; sie geht weiter, weil Jesus wirklich auferstanden ist.

46 H, U. v. Balthasar, a. a. O. 289.
47 F, Zeilinger, Ist aber Christus nicht auferstanden . . ., 322.

115



