
KARL AFFENBICHL

Der Herri_ist wırklıch auferstanden
Osterereignis und Osterverkündigung
Die Auferstehung Jesu bildet 1m Neuen Testament das Fundament des christlichen
Glaubens und das zentrale Thema seiner Verkündigung. „Wenn Jesus nicht auf-
erstanden ist, dann ist 1NseTrTe Verkündigung leer, leer auch uer Glaube (1 Kor 15,
14) Der Inhalt des Christusglaubens äßt sich 1n die „Kurzformel“ fassen: „Wenn du
mit deinem un bekennst: Herr 15 Jesus, und In deinem Herzen glaubst, daflß ott
ihn Vo  - den loten auferweckt hat, wirst du das eil erlangen“ Röm 1 J 9
In den theologischen Lehrbüchern ceit dem Tridentinum ıst die Auferstehung I11UT

wenig ZUr Sprache gekommen. Einzig die Apologetik zeigte größeres Interesse daran
und behandelte das Thema unter dem Blickwinkel der Offenbarungskriterien: Die
Auferstehung ist das größte Wunder Christi und der sicherste Beweis für seine gOtt-
iche Sendung
In etzter eıit hat ich das geändert. Es 1St einer „Kaum noch überschaubaren Dis-
kussion‘“1 über die Auferstehung Jesu gekommen. Die Exegeten ind mıt dem üst-
ZCUS der historisch-kritischen Methode die Ostertexte der Bibel herangegangen
und haben S1e Neu ertorschen begonnen. Die Auferstehung celbst 1st als das
Pascha-Mysterium 1ın die Dokumente des I1 Vatikanums eingegangen un hat 1n das
Zentrum des Kerygmas der Kirche zurückgefunden. Katholische und protestantische
Theologen haben sich ın einer Fülle VOoO  3 Veröffentlichungen?* mit dem Thema „Auf-
erstehung Jesu” befaßt D0gar ın die Massenmedien, 1n Fernsehen un Ilustrierte
sind die ellen der Diskussion gedrungen.
„Was glauben die Deutschen?“, autete eıne Umfrage, deren Ergebnis 1 Jahre 1967 VOI-
öffentlicht worden ist 39 Prozent der Befragten bekannten sich ZUuUr „‚Lehre der Kirche seıit
2000 Jahren”: „Jesus War 1U TEI Tage tot. Dann 1st auferstanden un hat seın rab
verlassen. Es steht ja ın der Bibel, da ( nach Ostern mi1t seinen JüngernJgetrunkenUun! gesprochen hat Dann iıst ZUu Ott zurückgekehrt.” Prozent bekannten S1CH ZUr
Auffassung „moderner Theologen“: „Was ber die Auferstehung 1n der Bibel steht, kann
INa nicht wörtlich nehmen. Jesus hat nach seinem Tod nicht wıe vorher gelebt, sondern
wird seinen Jüngern 1IUT als Vision erschienen se1n, ihnen zeigen, daß bei ott bt 44
Fast eın Viertel (24 Prozent) der Befragten außerte die Ansicht: „Daß Jesus VoO den Toten

1 Schnackenburg, Zur Aussageweise „Jesus ist (von den Toten) auferstanden”, B y
(1969), 117
Einige Veröffentlichungen seien genannt Beilner, Die Osterbotschaft als Mitte des N €“
1n  * Gottes Wort 1n unserer Zeit, Wien 19067, 53—75 (mit Literaturhinweisen); Ebert,
Die Krise des Osterglaubens. Zur Diskussion ber die Auferstehung, Hochland 1968),
305—331; Kassing, Autftferstanden für uUuNS. iıne Auslegung der nt1 Osterbotschaft,Mainz 1969; Kolping, Wunder und Auferstehung Jesu Christi (Theol. Brennpunkte 20),Bergen-Enkheim 1969; Kremer, Ist Jesus wirklich VO  3 den Toten auferstanden? Berechti-
ZunNng und Grenzen Interpretationen der biblischen UOsterbotschaft, GStd7 94 (1969),310—320; ders., Das aäalteste Zeugnis VOoO der Auferstehung Christi (SB5S 17), Stuttgartders., Die Osterbotschaft der ler Evangelien, Sötuttgart 1968; Lehmann, Auferweckt
a dritten Tag nach der Schrift uaes disp. 38), Freiburg 1968; Marl  €, AuferstehungJesu, i  ‚v HDG II 130—137; Mußner, Die Auferstehung Jesu (Bibl Handbibliothek VII),München 1969; Ruckstuhl Pfammatter, Die Auferstehung Jesu Christi, Heils-geschichtliche Tatsache und Brennpunkt des Glaubens, Luzern 1968; Schenke, Auf-erstehungsverkündigung un leeres rab (SB5S 33), Stuttgart 1968; Schlier, Über dieAuferstehung Jesu Christi, Einsiedeln 1968; Stöger, Die Auferstehungsberichte, 1n :Fragen ZUu Bibelunterricht, Graz 1968, 37—85; Schmaus, Der Glaube der Kirchebes 453—513), München 1969; Ü, Balthasar, Der Gang ZUuU Vater, 11 * MysteriumSalutis 3/2, 256—326; Rahner Schmitt Bulst, Auferstehung CDU, n  m 5acra-
mentum mundi 1[ 403—425; Zeilinger, Ist Christus nicht auferstanden (1 Kor
1n Wort un Wahrheit XIV (1969) 312—323

105

KARL PFAFFENBICHLER 

Der Herr~ ist wirklich auferstanden ..... 

Osterereignis und Osterverkündigung 

Die Auferstehung Jesu bildet im Neuen Testament das Fundament des christlichen 
Glaubens und das zentrale Thema seiner Verkündigung. ,,Wenn Jesus nicht auf­
erstanden ist, dann ist unsere Verkündigung leer, leer auch euer Glaube" (1 Kor 15, 
14). Der Inhalt des Christusglaubens läßt sich in die „Kurzformel" fassen: ,,Wenn du 
mit deinem Munde bekennst: Herr (ist) Jesus, und in deinem Herzen glaubst, daß Gott 
ihn von den Toten auferweckt hat, wirst du das Heil erlangen" (Röm 10, 9). 
In den theologischen Lehrbüchern seit dem Tridentinum ist die Auferstehung nur 
wenig zur Sprache gekommen. Einzig die Apologetik zeigte größeres Interesse daran 
und behandelte das Thema unter dem Blickwinkel der Offenbarungskriterien: Die 
Auferstehung ist das größte Wunder Christi und der sicherste Beweis für seine gött­
liche Sendung. 
In letzter Zeit hat sich das geändert. Es ist zu einer „kaum noch überschaubaren Dis­
kussion"1 über die Auferstehung Jesu gekommen. Die Exegeten sind mit dem Rüst­
zeug der historisch-kritischen Methode an die Ostertexte der Bibel herangegangen 
und haben sie neu zu erforschen begonnen. Die Auferstehung selbst ist als das 
Pascha-Mysterium in die Dokumente des II. Vatikanums eingegangen und hat in das 
Zentrum des Kerygmas der Kirche zurückgefunden. Katholische und protestantische 
Theologen haben sich in einer Fülle von Veröffentlichungen2 mit dem Thema „Auf­
erstehung J esu" befaßt. Sogar in die Massenmedien, in Fernsehen und Illustrierte 
sind die Wellen der Diskussion gedrungen. 

,,Was glauben die Deutschen ?", lautete eine Umfrage, deren Ergebnis im Jahre 1967 ver­
öffentlicht worden ist. 39 Prozent der Befragten bekannten sich zur „Lehre der Kirche seit 
2000 Jahren": ,,Jesus war nur drei Tage tot. Dann ist er auferstanden und hat sein Grab 
verlassen. Es steht ja in der Bibel, da·ß er nach O stern mit seinen Jüngern gegessen, getrunken 
und gesprochen hat. Dann ist er zu Gott zurückgekehrt." 35 Prozent bekannten sich zur 
Auffassung „moderner Theologen": ,,Was über die Auferstehung in der Bibel steht, kann 
man nicht wörtlich nehmen. Jesus hat nach seinem Tod nicht so wie vorher gelebt, sondern 
wird seinen Jüngern nur als Vision erschienen sein, um ihnen zu zeigen, daß er bei Gott lebt." 
Fast ein Viertel (24 Prozent) der Befragten äußerte die Ansicht: ,,Daß Jesus von den Toten 

1 R. Schnackenburg, Zur Aussageweise „Jesus ist (von den Toten) auferstanden", BZ, NF 13 
(1969), 1-17. 

2 Einige Veröffentlichungen seien gena'nnt: W. Beilner, Die Osterbotschaft als Mitte des NT, 
in: Gottes Wort in unserer Zeit, Wien 1967, 53-75 (mit Literaturhinweisen); H. Ebert, 
Die Krise des Osterglaubens. Zur Diskussion über die Auferstehung, Hochland 60 (1968}, 
305- 331; A. Kassing, Auferstanden für uns. Eine Auslegung der ntl. Osterbotschaft, 
Mainz 1969; A. Kolping, Wunder und Auferstehung Jesu Christi (Theo!. Brennpunkte 20), 
Bergen-Enkheim 1969; ]. Kremer, Ist Jesus wirklich von den Toten auferstanden? Berechti­
gung und Grenzen neuerer Interpretationen der biblischen O sterbotschaft, StdZ 94 (1969), 
310-320; ders., Das älteste Zeugnis von der Auferstehung Christi (SBS 17}, Stuttgart 21967; 
ders., Die Osterbotschaft der vier Evangelien, Stuttgart 1968; K. Lehmann, Auferweckt 
am dritten Ta'g nach der Schrift (Quaest. disp. 38), Freiburg 1968; R. Marle, Auferstehung 
Jesu, in: HDG I, 130-137; F. Mußner, Die Aufers tehung Jesu (Bibi. Handbibliothek VII), 
München 1969; E. Ruckstuhl - ]. Pfammatter, Die Auferstehung Jesu Christi, Heils­
geschichtliche Tatsach e und Brennpunkt des Glaubens, Luzern 1968; L. Sdienke, Auf­
erstehungsverkündigung und leeres Grab (SBS 33), Stuttgart 1968; H. Schlier, über die 
Auferstehung Jesu Christi, Einsiedeln 1968; A. Stöger, Die AufeI1Stehungsberichte, in: 
Fragen zum Bibelunterricht, Graz 1968, 57-85; M, Schmaus, Der Glaube der Kirche I 
(bes. 453-513), München 1969; H. U. v . B11ltlias11r, Der Gang zum Vater, in: Mysterium 
Sa'lutis 3/2, 256-326; K. Rahner I ]. Schmitt / W. Bulst, Auferstehung Jesu, in: Sacra­
mentum mundi 1, 403-425; F. Zeilinger, Ist Christus nicht auferstanden ... (1 Kor 15. 14), 
in: Wort und Wahrheit XXIV (1969), 312-323. 

105 



auferstanden ist, moöogen Früher die eute geglaubt haben, ich kann das nicht glauben. Jesus
ebt allenfalls ın seinen Werken weiter, wıe inan das Zu Beispiel uch VO  ; Goethe n
kann.  44 (Der Spiegel, Nr. 52/1967, 51)*
Worum geht 1U eigentlich ın der heutigen Diskussion „moderner Theologen”?
Durchaus icht ıne glatte Leugnung der Auferstehung Jesu, sondern vielmehr
die Frage: Was 11 die Osterverkündigung der Bibel aussagen? Was ist gemeınt, 1111

1n der Schrift heißt „Jesus ist Von den Toten auferstanden”, „Gott hat ih auf-
erweckt‘“? Das I1 Vatikanum hat (wie Ffrüher schon 1n der Enzyklika „Divino
afflante Spiritu“ VO: September 1943 und 1n der Instruktion der Päpstlichen
ibelkommission über die historische Wahrheit der Evangelien VO: April 1964
geschehen ist) den Exegeten als Forschungsprinzip aufgetragen: „Da Gott 1n der
Heiligen Schrift durch Menschen nach Menschenart gesprochen hat, mul der chrift-
erklärer, erfassen, Was ott mitteilen wollte, sorgfältig erforschen, Was die
heiligen Schriftsteller wirklich en beabsichtigen und Was ott mıit ihren Worten
kundtun wollte*.“
Die Bemühungen, das biblische Bekenntnis ZUrTr: Auferstehung Jesu Neu deuten und

dem Verständnis des heutigen Menschen erschließen, mussen daher urchaus
nicht samıt und sonders als rationalistische Verirrungen angeprangert werden, WIıe
Überängstliche zuweilen vielleicht tun möchten. Allerdings gibt auch TENzZeN für
die Neuinterpretation der Auferstehung, die nicht überschritten werden dürfen, wWenn

das Kerygma nicht verfälscht werden coll Die deutschen Bischöfe haben diese Gren-
76  - deutlich markiert: „Das Bekenntnis ZUT Auferstehung Jesu als einem wirklichen
Ereignis gehört also notwendig Zu christlichen Glauben und kann nicht als Zze1t-
bedingte, anderen Zeiten auch anders aussagbare Ausdeutung einer innergeschicht-
lichen Erfahrung verstanden werden?.  4
In diesem Zusammenhang werden immer wieder die Entmythologisierung der (Jster-
exX wıe S1e Bultmann VOTgBENOIMMME: hat, und die Interpretation der Auferstehung
VO  — Marxsen genannt. Marxsen hat auch unter katholischen Theologen Anhänger
gefunden.

Bultmann ist nicht daran interessiert, ob die Auferstehung eın wirkliches Ereignis wa  3

Er hält die biblischen Ostertexte, die Om Faktum der Auferstehung sprechen, für unerlaubte
Objektivierungen, die den Auferstandenen „auf die Stute der vorhandenen un:! dem objekti-
vierenden Blick verfügbaren Welt“” stellen®. Die Botschaft „Jesus ıst VOoO  - den Toten auf-
erstanden“ besage keine Mitteilung über eın objektiv-reales Geschehen Ostermorgen;
1n ihrem „entmythologisierten” Kern Se1 der Auferstehungsglaube „nichts anderes als der
Glaube das Kreuz als Heilsereignis, a das Kreuz als das Kreuz Christi”?. Die Auf-
erstehung sSe1 kein „beglaubigendes Mirakel”, wiewohl S1e nach Bultmann 1 vielfach als
solches aufgefaßt werde. Dazu zählen der Bericht ber das leere rab und die (Jster-
geschichten, 1n denen VO  3 der Demonstration der Leiblichkeit des Auferstandenen berichtet
werde. Der Glaube Gottes or darf ach Bultmann nicht durch historische Unter-
suchungen begründet werden. Wichtig se1 nicht, daß esus auferstanden ist, sondern daß
für mich auferstanden ist. Die Auferstehung Jesu sel somit Se1nNn Präsentwerden 1 Kerygma
der Jünger.

Marxsen schließt sich Bultmann 1ın dessen Frageverbot nach der Geschichtlichkeit der
Usterereignisse nicht Kor 1 / 3—8 spreche VO  »3 der Auferstehung Jesu als einem tatsäch-
lichen Ereignis. ber AUS den Auferstehungsberichten könne INa  j nicht auf die Tatsächlichkeit
der Auferstehung schließen, sondern WIT erfahren dadurch 1U etwas über die Überzeugung
der Apostel und der Urkirche. Wie ist diese Überzeugung entstanden? Durch „reflektierende
Interpretation” seijien die Apostel ZU[: Aussage gekommen: Jesus ist auferstanden. Das
„Widerfahrnis des Sehens” Jesu hätten seine Jünger 1n das zeitbedingte Interpretament VO

der Auferstehung gekleidet. Interpretament ıst ıne Vorstellung, deren 190028 sich ZU[r Deutung

Zitiert VO Baumann, Osterverkündigung heute, 1ın (1969), 220
ı88 Vatic., Dogm Konst „Dei Verbum“”, Nr.
Schreiben der deutschen Bischöfe alle, die VOoO  ; der Kirche mit der Glaubensverkündigung
beauftragt sind, Irier 1967,
Kerygma un Mythos IL, Hamburg‘ 1960, 200
Kerygma un Mythos II

106

auferstanden ist, mögen früher die Leute geglaubt haben, ich kann das nicht glauben. Jesus 
lebt allenfalls in seinen Werken weiter, wie man das zum Beispiel auch von Goethe sagen 
kann." (Der Spiegel, Nr. 52/1967, 51)3• 

Worum geht es nun eigentlich in der heutigen Diskussion „moderner Theologen"? 
Durchaus nicht um eine glatte Leugnung der Auferstehung Jesu, sondern vielmehr um 
die Frage: Was will die Osterverkündigung der Bibel aussagen? Was ist gemeint, wenn 
es in der Schrift heißt: ,,Jesus ist von den Toten auferstanden", ,,Gott hat ihn auf­
erweckt"? Das II. Vatikanum hat (wie es früher schon in der Enzyklika „Divino 
afflan te Spiritu" vom 30. September 1943 und in der Instruktion der Päpstlichen 
Bibelkommission über die h istorische Wahrheit der Evangelien vom 21. April 1964 
geschehen ist) den Exegeten als Forschungsprinzip aufgetragen: ,,Da Gott in der 
Heiligen Schrift durch Menschen nach Menschenart gesprochen hat, muß der Schrift­
erklärer, um zu erfassen, was Gott mitteilen wollte, sorgfältig erforschen, was die 
heiligen Schriftsteller wirklich zu sagen beabsichtigen und was Gott mit ihren Worten 
kundtun wollte4.'' 

Die Bemühungen , das biblische Bekenntnis zur Auferstehung Jesu neu zu deuten und 
es dem Verständnis des heutigen Menschen zu erschließen, müssen daher durchaus 
nicht samt und sonders als rationalistische Verirrungen angeprangert werden, wie es 
überängstliche zuweilen vielleicht tun möchten. Allerdings gibt es auch Grenzen für 
die Neuinterpretation der Auferstehung, die nicht überschritten werden dürfen, wenn 
das Kerygma nicht verfälscht werden soll. Die deutschen Bischöfe haben diese Gren­
zen deutlich markiert: ,,Das Bekenntnis zur Auferstehung Jesu als einem wirklichen 
Ereignis gehört also notwendig zum christlichen Glauben und kann nicht als zeit­
bedingte, zu anderen Zeiten auch anders aussagbare Ausdeutung einer innergeschicht­
lichen Erfahrung verstanden werden5.'' 

In diesem Zusammenhang werden immer wieder die Entmythologisierung der O ster­
texte, wie sie R. Bultmann vorgenommen hat, und die Interpretation der Auferstehung 
von W. Marxsen genannt. Marxsen hat auch unter katholischen Theologen Anhänger 
gefunden. 

R. Bu/tmann ist nicht daran interessiert, ob die Auferstehung ein wirkliches Ereignis war. 
Er hält die biblischen Ostertexte, die vom Faktum der Auferstehung sprechen, für unerlaubte 
Objektivierungen, die den Auferstandenen „auf die Stufe der vorhandenen und dem objekti­
vierenden Blick verfügbaren Welt" stellen°. Die Botschaft „Jesus ist von den Toten auf­
erstanden" besage keine M itteilung über ein objektiv-reales Geschehen am O stermorgen; 
in ihrem „entmythologisierten" Kern sei der Auferstehungsglaube „nichts anderes als der 
Glaube an das Kreuz a ls Heilsereignis, an das Kreuz als das Kreuz Christi"7

• Die Auf­
erstehung sei kein „beglaubigendes Mirakel", wiewohl sie nach Bultmann im NT vielfach als 
solches aufgefaßt werde. Dazu zählen der Bericht iiber das leere Grab und die Oster­
geschichten, in denen von der Demonstration der Leiblichkeit des Auferstandenen berichtet 
werde. Der Glaube an Gottes Wort darf nach Bultmann nicht durch historische Unter­
suchungen begründet werden. Wichtig sei nicht, daß Jesus auferstanden ist, sondern daß er 
fiir mich auferstanden ist. Die Auferstehung Jesu sei somit sein Präsentwerden im Kerygma 
der Jünger. 
W. Marxsen schließt sich Bultmann in dessen Frageverbot nach der Geschichtlichkeit der 
Osterereignisse nicht an. 1 Kor 15, 3-8 spreche von der Auferstehung Jesu als einem tatsäch­
lichen Ereignis. Aber aus den Auferstehungsberichten könne man nicht auf die Tatsächlichkeit 
der Auferstehung schließen, sondern wir erfahren dadurch nur etwas über die Oberzeugung 
der Apostel und der Urkirche. Wie ist diese Oberzeugung entstanden? D urch „reflektierende 
Interpretation" seien die Apostel zur Aussage gekommen: Jesus ist auferstanden. Das 
„Widerfahrnis des Sehens" Jesu hätten seine Jiinger in das zeitbedingte Interpretament von 
der Auferstehung gekleidet. lnterpretament ist eine Vorstellung, deren man sich zur Deutung 

3 Zitiert von R. Baumann, Osterverkündigung heute, in: LS 20 (1969), 220. 
4 II. Vatic., Dogm. Konst. ,,Dei Verbum", Nr. 12. 
5 Schreiben der deutschen Bischöfe an a lle, die von der Kirche mit der Glaubensverkündigung 

beauftragt sind, Trier 1967, 20. 
o Kerygma und Mythos II, Hamburg4 1960, 200. 
7 Kerygma und Mythos I, 46. 

106 

f 



einer estimmten Erfahrung bedient. Am Anfang habe INa  . diese „Widerfahrnisse“ einfach
dahin interpretiert, daß „die Sache Jesu‘  44 weitergehe. Die Frage nach der Auferstehung ıst
nach Marxsen keine Frage nach einem Ereignis nach dem Karfreitag das führe nämlich
Z einer verbotenen Historisierung eines Interpretaments sondern pp ist die rage nach
dem irdischen Jesus un (unlösbar damit verbunden!) die Frage, wıe Seine Sache spatererfahrbare Wirklichkeit wurde und heute erfahrbare Wirklichkeit werden kann/8 Ostern
sSe1 Iso iıne Chiffre für die Überzeugung: Die Sache Jesu geht weiter, 1 Wort des
Evangeliums ergehe un heute die Botschaft Jesu wıe die Jünger damals.
Der EinfHuß Vo Marxsen ist uch bei katholischen Theologen unverkennbar wirksam Be-worden. Wir ennen Schlette un Halbfas.
ach Schlette? erweiıst sich das Auferstehungskerygma als Deutung einer bestimmtenErfahrung, deren Genese erklären sel In den Anhängern Jesu habe sich nach der
Kreuzigung die Überzeugung gebildet, S1C müßten „die Sache Jesu’  o aufgreifen un ihr treu
bleiben. Bei ihren gemeinsamen Mählern S11 ihnen der Gedanke jJesu Tod immer unfaß-
barer erschienen: Dieser Jesus könne unmöglich tot sein un VEISANSCH wıe Abraham,David und Jeremias; „WEeENN S1e VO  - ihm sprechen, nn S1C un trinken,glauben sie, sSe1 bei ihnen‘/10. In dieser Grundstimmung hätten Zeichen Uun! Geschehnisse
(wie die Bekehrung Pauli) ıne Atmosphäre geschaffen, die ZULTE Erfahrung ührten: mıiıt
Jesus ist nicht Ende; wır mussen unNns ihn halten, wenn WITr uns Jahwes Seite
stellen wollen!!.
Auch Halbfas 1st VO:  > Marxsen beeinflußt. In seiner „Fundamentalkatechetik“1?* spricht
„AVon der Überzeugung einer Jüngergruppe, ‚den Herrn gesehen‘ haben. Sie reflektierten
dieses Widerfahrnis mit den Kategorien spätjüdischer Anthropologie) un kamen einer
Interpretation, die S1e miı+t der damals bereits vorgefaßten Sprachgebärde ausdrückten: Jesusber 1st auferweckt worden . Der Glaube den ‚auferweckten‘ EeESUus richtet sich folglichnicht auf einen direkt mitteilbaren Inhalt, eın historisches Ereignis nach dem Karfreitag.Wer sich dennoch vordergründig-gegenständliches Verständnis des Dogmas klammert,
twa mıiıt dem Protest, der christliche Glaube könne niemals Vo  - der ‚tatsächlichen‘,historisch verstandenen Auferstehung Jesu lassen, der hält einer durch spat-jüdische Anthropologie un Apokalyptik bedingten religionsgeschichtlichen Vorstellung festdie ber als solche nicht mit der ‚Sache‘, die hier geht, identifiziert werden darf.Die Frage ach der Auferstehung ist die Frage nach Jesus VOoO  ; Nazareth und seliner Sache, wIıe
sie nach dessen Tod erfahrbar wurde‘‘“13
Diese Versuche, das Osterkerygma der Bibel MNEeUu interpretieren, sind zweifellos
aus Absicht erwachsen und haben Cdie Reflexion ZU Thema 1n mancherlei Hin-
sicht gefördert. Letzten Endes sind G1E aber doch mißglückt, weil S1e VOT den Oster-
texten icht bestehen können.

Bultmann hat recht, wenn den Geheimnischarakter der Auferstehung Christi,
die TrTenNzen unNnseTes Verstehens und unseTrTer Ausdrucksmöglichkeiten dafür hervor-
hebt Er hat auch recht, wenn sagt, das Auferstehungskerygma musse den Menschen
1n seiner Existenz betroffen machen. Weil das Pascha-Mysterium, die Zwei-Einheit VO:  j
Kreuz und Auferstehung untrennbar ist, beinhaltet die Osterbotschaft auch ine Aus-
Sape über die Heilsbedeutsamkeit des TeUZeES. Er ferner recht, wenn die Auf-
erstehung Jesu icht als bloß „bestätigendes Mirakel“ verstanden WIissen 1l och
mMu Inan fragen, ob für Bultmann die Auferstehung etzten Endes e{was anderes 1st
als der Glaubensakt der Glaubenden, und ob ihr noch 1Nne Wirklichkeit außerhalb des
Glaubens der Jünger und uUuNnNseTES Glaubens entspricht. reilich ı1st nach Bultmann der
Glaube kein bloß innerer Vorgang (wie etwa 1n der alten liberalen Schule), sondern
immer Begegnung mıit dem gnadenhaften Handeln Gottes. Der echte Auferstehungs-
5 Die Auferstehung als historisches un theologisches Problem, Gütersloh
ıne Vo  3 Marxsen 1m 967/68 gehaltene Vorlesung, die u  - veröffentlicht vorliegtDie Auferstehung Jesu Vo  3 Nazareth Gütersloh zeigt keine Anderung sSeinesStandpunktes bezüglich der Auferstehun Als Quintessenz seiner Auferstehungsaussagenkommt uch do Zu der Vo ihm gedruckten Feststellung: „Allen Evangelistenliegt daran, zeigen: Das Wirken Jesu geht weiter“” 81) Vgl dazu die ausführlicheBesprechung Vo Schubert 1n Kairos XI (1969), 145—149
Epiphanie als Geschichte, München 1966

10 Ebd Vgl eb
12 Düsseldorf 205—207 Ebd 205

107

., 

• 

einer bestimmten Erfahrung bedient. Am A nfang habe man diese „Widerfahrnisse" einfach 
dahin interpretiert, daß „die Sache Jesu" weitergehe. Die Frage nach der Auferstehung ist 
nach Marxsen keine Frage nach einem Ereignis nach dem Karfreitag - das führe nämlich 
zu einer verbotenen Historisierung eines Interpretaments -, sondern „es ist die Frage nach 
dem irdischen Jesus und (unlösbar damit verbunden !) die Frage, wie seine Sache später 
erfahrbare Wirklichkeit wurde und heute erfahrbare Wirklichkeit werden kann"8• O stern 
sei also eine Chiffre für die Oberzeugung: Die Sache Jesu geht weiter, d. h. im Wort des 
Evangeliums ergehe an uns heute die Botschaft Jesu wie an die Jünger damals. 
Der Einflu.B von Marxsen ist auch bei katholischen Theologen unverkennbar wirksam ge­
worden. Wir nennen H. R. Sehlette und H. Halbfas. 
Nach H. R. Schlette0 erweist sich das Aufers tehungskerygma als Deutung einer bestimmten 
Erfahrung, deren Genese so zu erklären sei : In den Anhängern Jesu habe sich nach der 
Kreuzigung die Oberzeugung gebildet, sie müßten „die Sache Jesu" aufgreifen und ihr treu 
bleiben. Bei ihren gemeinsamen Mählern sei ihnen der Gedanke an Jesu Tod immer unfaß­
barer erschienen: Dieser Jesus könne unmöglich so tot sein und vergangen wie Abraham, 
David und Jeremias; ,,wenn sie von ihm sprechen, wenn sie zusammen essen und trinken, so 
glauben sie, er sei bei ihnen"10• In dieser Grundstimmung hätten Zeichen und Geschehnisse 
(wie die Bekehrung Pauli) eine Atmosphäre geschaffen, die zur Erfahrung führten: mit 
Jesus ist es nicht zu Ende; wir müssen uns an ihn halten, wenn wir uns an Jahwes Seite 
stellen wollen11 • • 

Auch H. Halbfns is t von Marxsen beeinflußt. In seiner „Fundamentalkatechetik"12 spricht er 
„von der Oberzeugung einer Jüngergruppe, ,den Herrn gesehen' zu haben. Sie reflektierten 
dieses Widerfahrnis (mit den Kategorien spätjüdischer Anthropologie) und kamen zu einer 
Interpretation, die sie mit der damals bereits vorgefaßten Sprachgebärde ausdrückten : Jesus 
aber ist auferweckt worden ... Der Glaube an den ,auferweckten' Jesus r ichtet sich folglich 
nicht auf einen direkt mitteilbaren Inhalt, d. h. ein historisches Ereignis nach dem Karfreitag. 
Wer sich dennoch an vordergründig-gegenständliches Verständnis des Dogmas klammert, 
etwa mit dem Protest, der christliche Glaube könne niemals von der ,tatsächlichen', 
d. h. historisch verstandenen Auferstehung Jesu lassen, der hä lt an einer durch spät­
jüdische Anthropologie und Apokalyptik bedingten religionsgeschichtlichen Vorstellung fest, 
die aber als solche nicht mit der ,Sache', um die es hier geht, identifiziert werden darf. 
Die Frage nach der Auferstehung ist die Frage na·ch Jesus von Nazareth und seiner Sache, wie 
sie nach dessen Tod erfahrbar wurde"13• 

Diese Versuche, das Osterkerygma der Bibel neu zu interpretieren, sind zweifellos 
aus guter Absicht erwachsen und haben die Reflexion zum Thema in mancherlei Hin­
sicht gefördert. Letzten Endes sind sie aber doch mißglückt, weil sie vor den Oster­
texten nicht bestehen können. 

R. Bultmann hat recht, wenn er den Geheimnischarakter der Auferstehung Christi, 
die Grenzen unseres Verstehens und unserer Ausdrucksmöglichkeiten dafür hervor­
hebt. Er hat auch recht, wenn er sagt, das Auferstehungskerygma müsse den Menschen 
in seiner Existenz betroffen machen. Weil das Pascha-Mysterium, die Zwei-Einheit von 
Kreuz und Auferstehung untrennbar ist, beinhaltet die Osterbotschaft auch eine Aus­
sage über die Heilsbedeutsamkeit des Kreuzes. Er hat ferner recht, wenn er die Auf­
erstehung Jesu nicht als bloß 11bestätigendes Mirakel" verstanden wissen will. Doch 
muß man fragen, ob für Bultmann die Auferstehung letzten Endes etwas anderes ist 
als der Glaubensakt der Glaubenden, und ob ihr noch eine Wirklichkeit außerhalb des 
Glaubens der Jünger und unseres Glaubens entspricht. Freilich ist nach Bultmann der 
Glaube kein bloß innerer Vorgang (wie etwa in der alten liberalen Schule), sondern 
immer Begegnung mit dem gnadenhaften Handeln Gottes. Der echte Auferstehungs-

8 Die Auferstehung als historisches und t.heologisches Problem, Gütersloh 21965, 35. -
Eine von Marxsen im WS 1967/68 gehaltene Vorlesung, die nun veröffentlicht vorliegt 
(Die A uferstehung Jesu von Na2areth, Gütersloh 1968) zeigt keine Änderung seines 
Standpunktes bezüglich der Auferstehung. Als Quintessenz seiner Auferstehungsaussagen 
kommt er auch dort zu der vom ihm gesperrt gedruckten Feststellung: ,,Allen Evangelisten 
liegt daran, zu zeigen: Das Wirken Jesu geh t weiter" (81). Vgl. dazu die ausführliche 
Besprechung von K. Schubert in Kairos XI (1969), 145-149. 

g Epiphanie als Geschichte, München 1966. 
10 Ebd. 70. 11 Vgl. ebd. 71. 
12 Düsseldorf 21969, 205- 207. 13 Ebd. 205. 

107 



glaube habe für die Jünger mıit dem Augenblick begonnen, da 6S1e 1 Kreuz (;ottes
Heilsgericht erkannten; für uns beginne mit dem Zeitpunkt, 1n dem WIT ul diese
Anerkennung eigen machen. Bultmann legt den Akzent einselt1g auf die Heils-
bedeutung der Auferstehung, während sich Heilsereignis celber nicht interessiert
zeigt; hält die Tatsächlichkeit der Auferstehung für den Glauben belanglos, ja 0g
Für gefährlich.
Die Urkirche WarTr ber der historischen rage durchaus interessiert. Das zeigen die
evangelischen OUOstertexte, das zelg uch Paulus 1n Kor Von den Evangelisten wurden
kritische Einwände den Osterglauben wenn uch unbeholfen un! NalVv „historisch‘

widerlegen getrachtet. Paulus beruft sich auf die Tradition: „Ich habe uch nämlich als
Erstes überliefert, Was ich selbst übernommen habe, daß Christus starb für 1NSere Sünden
gemäß den Schriften, Uun! dafß begraben wurde, un daß auferweckt worden ist
dritten Tag gemäfß den Schriften, und daß erschien dem Kepha, ann en 7wölten. Darauf
erschien mehr als fünfhundert Brüdern auf einmal, VO  3 denen die meısten jetz noch
leben, ein1ıge ber sind entschlafen. Darauf erschien dem Jakobus, ann allen Aposteln.
Zuletzt von allen, gleichsam als Fehlgeburt, erschien uch mM117  s (1 Kor 1 J 3—8) Bultmann
bezeichnet die Beweisführung des Apostels als „tatal”, weil diese „gnostisierende Ein-
wendungen” veranlaßt hätten, die Auferstehung „als objektives Faktum sicherstellen
können durch die Aufzählung Vo  3 Zeugen, die en Auferstandenen gesehen haben//14.
Paulus 311 durch die Aufzählung VO'  } Zeugen, die noch befragt werden können, die Auf-
erstehung nicht 1 Sinne eines „Beweises” sicherstellen, ohl ber seiıne Auferstehungs-
verkündigung als glaubwürdige Botschaft auswelsen.
Nach Schlier würde Bultmanns Behauptung, Jesus sSe1 1n das Kerygma hinein autferstan-
den, eın nicht geringeres Wunder voraussetzen, als die Aussage VO  - seiner objektiven Auf-
erstehung tut. Die Gegenwart Jesu 1 Kerygma „Oohne da{flß dieser Jesus VO den Oten
aufers*anden UN! erhöht worden ist, ist eın nicht geringeres, ber ohl ıIn sich unverständ-
licheres Wunder, VOT dem die Historie gewiß nicht weniger ratlos steht wıe VOT der Ver-
kündigung der Auferstehung Jesu VO  j den Toten“ 4>
Bultmann hält die Frage nach der Faktizität der Auferstehung für uninteressant, Ja für
illegitim. er eigentliche Inhalt der Osterbotschaft G1 nicht die Übermittlung e1Nes
historisch erfaßharen und beweisbaren Geschehens, sondern der durch (Gottes Tat
bewirkte Glaube der Jünger, die VO gekreuzigten Jesus behaupten, daß ebe
Marxsen legt den Akzent mehr auf die Interpretation des den Jüngern widerfahrenen
Sehens Es wurde ursprünglich funktional verstanden und se1 als Sendung der Jünger

Verkündigung und Mission interpretiert worden. Dieses funktionale Interpretament
G@e1 spater durch das personale VO  - der „Auferstehung“ abgelöst worden. Es besage,
weil 1Ur Interpretament ist, keinen Tatbestand. Es behalte sSe1In Recht NUuTI, wWwenn und
soweıt Cie „Sache Jesu” ZUT Sprache bringen vermOöge.
Im folgenden soll zuerst ein1ges über die heutige Deutung des ntl] Osterkerygmas
gesagt werden. Dann coll der untrennbare Zusammenhang zwischen dem (Oster-
ere1gn1s und dem Ostererlebnis der Apostel ZU!T Sprache kommen. Schließlich soll die
Frage beantwortet werden, ob INa  3 miıt Marxsen „Auferstehung“ bloß als zeitbedingtes
Interpretament dafür verstehen könne, daß „‚die Sache Jesu” weitergehe.

Osterverkündigung 1 Neuen Testament
[)as Bekenntnis ZUr Auferstehung Jesu bestimmt das I Dieses ist „auf weiıte
Strecken hin 1ne einzige Osterbotschaft‘“16. Die Auferstehung Jesu 1st die treibende
Ta und die „Sehweise“, Au der das geschrieben worden ist ber diese VO  3 der
Auferstehung als Formalprinzip geleistete Prägung gibt zahlreiche Stellen, 1n
denen die Auferstehung Jesu e1gens ZUT: Sprache kommt.
Das geschieht einerseıts 1n „enthusiastischer und bekennend-apodiktischer Rede”,

; 1nanderseits ‚AAn VvVon theologischen Reflexionen icht freier rzählweise

14 Theologie des Neuen JTestamentes, Tübingen
ber die Auferstehung Jesu Christi,

16 Breuning, eSsSus Christus, der Erlöser, Mainz 1968,

108

glaube habe für die Jünger mit dem Augenblick begonnen, da sie im Kreuz Gottes 
Heilsgericht erkannten; für uns beginne er mit dem Zeitpunkt, in dem wir uns diese 
Anerkennung zu eigen machen. Bultmann legt den Akzent einseitig auf die Heils­
bedeutung der Auferstehung, während er sich am Heilsereignis selber nicht interessiert 
zeigt; er hält die Tatsächlichkeit der Auferstehung für den Glauben belanglos, ja sogar 
für gefährlich. 

Die Urkirche war aber an der historischen Frage durchaus interessiert. Das zeigen die 
evangelischen Ostertexte, das zeigt auch Paulus in 1 Kor 15. Von den Evangelisten wurden 
kritische Einwände gegen den O sterglauben - wenn auch unbeholfen und naiv - ,,historisch" 
zu widerlegen getrachtet. Paulus beruft sich auf die Tradition: ,,Ich habe euch nämlich als 
Erstes überliefert, was ich selbst übernommen habe, daß Christus starb für unsere Sünden 
gemäß den Schriften, und daß er begraben wurde, und daß er auferweckt worden ist am 
dritten Tag gemäß den Schriften, und daß er erschien dem Kepha, dann den Zwölfen. D arauf 
erschien er mehr a ls fünfhundert Brüdern auf einmal, von denen die meisten jetzt noch 
leben, einige aber sind entschlafen. Darauf erschien er dem Jakobus, dann a llen Aposteln. 
Zuletzt von allen, gleichsam als Fehlgeburt, erschien er auch mir" (1 Kor 15, 3-8). Bultmann 
bezeichnet die Beweisführung des Apostels als „fatal", weil diese „gnostisierende Ein­
wendungen" veranlaßt hätten, die Auferstehung „als objektives Faktum sicherstellen zu 
können durch die Aufzählung von Zeugen, die den Auferstandenen gesehen haben"14• 

Paulus will durch die Aufzählung von Zeugen, die noch befragt werden können, die Auf­
erstehung nicht im Sinne eines „Beweises" sicherstellen, wohl aber seine Auferstehungs­
verkündigung als glaubwürdige Botschaft ausweisen. 
Nach H. Schlier würde Bultmanns Behauptung, Jesus sei in das Kerygma hinein auferstan ­
den, ein nicht geringeres Wunder voraussetzen, als es die Aussage von seiner objektiven Auf­
erstehung tut. Die Gegenwart Jesu im Kerygma „ohne daß dieser Jesus von den Toten 
auferstanden und erhöht worden ist, ist ein nicht geringeres, aber wohl in sich unverständ­
licheres Wunder, vor dem die Historie gewiß nicht weniger ratlos steht wie vor der Ver­
kündigung der Auferstehung Jesu von den Toten"15, 

Bultmann hält die Frage nach der Faktizität der Auferstehung für uninteressant, ja für 
illegitim. Der eigentliche Inhalt der Osterbotschaft sei nicht die übermittlung eines 
historisch erfaßbaren und beweisbaren Geschehens, sondern der durch Gottes Tat 
bewirkte Glaube der Jünger, die vom gekreuzigten Jesus behaupten, daß er lebe. 
Marxsen legt den Akzent mehr auf die Interpretation des den Jüngern widerfahrenen 
Sehens. Es wurde ursprünglich funktional verstanden und sei als Sendung der Jünger 
zu Verkündigung und Mission interpretiert worden. Dieses funktionale Interpretament 
sei später durch das personale von der „Auferstehung" abgelöst worden. Es besage, 
weil es nur Interpretament ist, keinen Tatbestand. Es behalte sein Recht nur, wenn und 
soweit es die „Sache Jesu" zur Sprache zu bringen vermöge. 
Im folgenden soll zuerst einiges über die heutige Deutung des ntl Osterkerygmas 
gesagt werden. D ann soll der untrennbare Zusammenhang zwischen dem Oster­
ereignis und dem Ostererlebnis der Apostel zur Sprache kommen. Schließlich soll die 
Frage beantwortet werden, ob man mit Marxsen „Auferstehung" bloß als zeitbedingtes 
lnterpretament dafür verstehen könne, daß „die Sache Jesu" weitergehe. 

Osterverkündigung im Neuen Testament 

Das Bekenntnis zur Auferstehung Jesu bestimmt das ganze NT. Dieses ist „auf weite 
Strecken hin eine einzige O sterbotschaft"16• Die Auferstehung Jesu ist die treibende 
Kraft und die „Sehweise", aus der das NT geschrieben worden ist. Über diese von der 
Auferstehung als Formalprinzip geleistete Prägung gibt es zahlreiche Stellen, in 
denen die Auferstehung Jesu eigens zur Sprache kommt. 
Das geschieht einerseits in „enthusiastischer und · bekennend-apodiktischer Rede", 
anderseits „in von theologischen Reflexionen nicht freier Erzählweise ... , um in 

u Theologie des Neuen Testamentes, Tübingen 31961, 48. 
15 Ober die Auferstehung Jesu Christi, 40. 
18 W. Breuning, Jesus Christus, der Erlöser, Mainz 1968, 15. 

108 



beiden Anspruch auf en Faktum erheben, das Annahme un Zustimmung
fordert‘“/17. 50 begegnen WIT, VorT allem 1n den nt] Briefen, einer Reihe Von Glaubens-
formeln, liturgischen Hymnen und Bekenntnissätzen, 1n denen die Osterbotschaft aus-

gesagt wird, ‚„Wirklich ist auferweckt worden der Herr und ist dem Simon CI -
schienen“ (Lk 24, 34), „Gott hat Jesus Christus von den Toten auferweckt“ Apg Z
3l 4, 10) In sämtlichen Reden der Apg spielen Tod und Auferstehung Jesu 1ıne
wichtige Rolle. Köm 10, spricht VO Bekenntnis ZUT: Auferstehung Jesu, Röm 1, 3 f
ist ıne christologische Reflexion. Paulus verwendet 1n Kor 1 / Sr ein urchristliches
Credo, 1ne bereits vorgepragte Glaubens- und Bekenntnisformell8.
Das theologische Interesse konzentriert sich heute neben der Untersuchung VO Kor
auf die zweite Oorm der Osterverkündigung, auf die literarische igenart der synoptischen
Ostertexte, die eigentlich 1Ur „Osterfragmente” sind. Die Evangelien bringen Berichte VO':
leeren rab (Mk 16, 1—8; 2 / 1—10; 24, 1—12; Jo 20, 1—13; vgl Apg 2’ 25—31; 13,
34—37), Berichte VO  j Erscheinungen des Auferstandenen (Mit 28, 16—20 VOT den Jüngern auf
dem Berg 1n Galiläa; 24, 13—35 Vor Jüngern auf dem Weg nach Emmaus; 24, 35—53
VOT den Jüngern 1ın Jerusalem; Jo Vor den Aposteln hne un! mıiıt Thomas; Jo 271 VOLr
Petrus und mehreren Jüngern See Genesareth). Mt 2 / 9— 10 un Jo 2 J 14—18 kombinie-
ren leeres rab un Erscheinung des Auferstandenen VOT den Frauen. Der ‚„kanonische
Markusschluf$‘ (Mk 1 ‚ 9—20) falßt N, Was die übrigen Evangelien Ostertexten
bieten.
Diese Texte sind nicht historische Berichte, Chroniken oder „Protokolle”, sondern
Glaubenszeugnisse. Sie sind aber keineswegs bloße Phantasieprodukte oder „Erfindun-
“  gen“‘, sondern Verkündigung 1m Geschehnisbericht, VO  3 theologischen un: apologeti-
schen Interessen mitgeformt. 5ie liegen nicht In der direkten Verlängerungslinie des
übrigen synoptischen Kerygmas, S1e sind anders strukturiert, als die Verkündigung
über Leben und Passion Jesu ist.
Was das literarische Genus der Osterfragmente anlangt, sind S1e keinesfalls
Mythen. „Mythische JTlexte könnte INa  j LLUT solche NECNNEN, 17 denen nicht 1Ur Aus-
drucksformen, sprachliche Mittel zu: dem mythologischen Bestand verwendet werden,
sondern auch der Mythos selbst als Sache und Aussage erscheint. Der Mythos aber
ist Aussage des Immerwährenden und Immerwiederkehrenden 1 Einmaligen und
Jjetz Geschehenden. Er ist wesenhaft zeitlos oder übergeschichtlich1?,“ Die Oster-

aber wollen gerade das Einmalige und Einzigartige, nıe mehr Wiederkehrende
ZUuU Ausdruck bringen: Gott hat den Jesus VO  3 Nazareth VO  3 den Toten auferweckt,
der Gekreuzigte ebt Das 1st das eindeutige Zeugnis aller nt1] Osterbekenntnisse,
verschieden und „ungereimt“ 61e 1 einzelnen auch Se1IN mOgen.
uch die Bezeichnung „Legenden”, wıe G1e für die (Ostertexte Öfter verwendet wird, ist
nicht glücklich. Die Legende hat den „Helden” ZU Mittelpunkt, eın Verhalten und
Vorbild, das ZUr Nachahmung empfohlen wird. Nach damaliger Sprechweise kann
auch An legendärem Gt+il Geschehenes ausgesagt werden“‘20 50 betrachtet, darf INa  -

gCNH, „daß die Erzählungen VO:  ”3 der Erscheinung Christi auf dem Weg nach
Emmaus (Lk 24, 13—35) oder VorT Maria Magdalena (Jo 20, 11—18) legendäre Züge
tragen, vielleicht SOBar ‚Legenden’ SIN  d 21 Im heutigen Sprachgebrauch meıint INa  -
aber mıit „Legende” etwas Unwahres ur3d( Erfundenes Zudem sind die Ostertexte
durchaus nicht erbaulich 1 Sinn der antiken Legende, geht in ihnen vielmehr
PEL{WAS Neues und Einzigartiges, die Person des ‚Helde: T ganz hinter den Worten
und Ereignissen zurück. Man sollte er lieber auf die Gattungsbezeichnung „LE"
gende“ verzichten“**, weil S1e dem Sinn der lexte nicht entspricht.
17 Schlier, Über die Auferstehung Jesu Christi,
15 Vgl azu: Das Auferstehungszeugnis des Paulus Kor 19 1—11, in Ruckstuhl Pfam-

matfftfer, Die Auferstehung Jesu Christi, 9— 29
Trilling, Christusverkündigung 1n den synoptischen Evangelien, München 1969, Z

20 Stöger, Die Auferstehungsberichte,
21 Kremer, Das älteste Zeugnis VO der Auferstehung Christi,
V Trilling, 228

109

beiden Anspruch auf ein Faktum zu erheben, das Annahme und Zustimmung 
fordert" 17• So begegnen wir, vor allem in den ntl Briefen, einer Reihe von Glaubens­
formeln, liturgischen Hymnen und Bekenntnissätzen, in denen die Osterbotschaft aus­
gesagt wird, z. B.: ,,Wirklich ist auferweckt worden der Herr und ist dem Simon er­
schienen" (Lk 24, 34), ,,Gott ha t Jesus Christus von den Toten auferweckt" (Apg 2, 32; 
3, 15; 4, 10). In sämtlichen Reden der Apg spielen Tod und Auferstehung Jesu eine 
wichtige Rolle. Röm 10, 9 spricht vom Bekenntnis zur Auferstehung Jesu, Röm 1, 3 f 
ist eine christologische Reflexion. Paulus verwendet in 1 Kor 15, 3-8 ein urchristliches 
Credo, eine bereits vorgeprägte Glaubens- und Bekenntnisformel18• 

Das theologische Interesse konzentriert sich heute neben der Untersuchung von 1 Kor 15 
auf die zweite Form der Osterverkündigung, auf die literarische Eigenart der synoptischen 
Ostertexte, die eigentlich nur „Osterfragmente" sind. Die Evangelien bringen Berichte vom 
leeren Grab (Mk 16, 1-8; Mt 28, 1-10; Lk 24, 1-12; Jo 20, 1-13; vgl. Apg 2, 25-31; 13, 
34-37), Berichte von Erscheinungen des Auferstandenen (Mt 28, 16-20: vor den Jüngern auf 
dem Berg in Galiläa; Lk 24, 13-35: vor Jüngern auf dem Weg nach Emmaus; Lk 24, 35-53: 
vor den Jüngern in Jerusalem; Jo 20 : vor den Aposteln ohne und mit Thomas; Jo 21 : vor 
Petrus und mehreren Jüngern am See Genesareth). Mt 28, 9-10 und Jo 20, 1 4-18 kombinie­
ren leeres Grab und Erscheinung des Auferstandenen vor den Frauen. Der „kanonische 
Markusschluß" (Mk 16, 9-20) faßt zusammen, was die übrigen Evangelien an Ostertexten 
bieten. 

Diese Texte sind nicht historische Berichte, Chroniken oder „Protokolle", sondern 
Glaubenszeugnisse. Sie sind aber keineswegs bloße Phantasieprodukte oder „Erfindun­
gen", sondern Verkündigung im Geschehnisbericht, von theologischen und apologeti­
schen Interessen mitgeformt. Sie liegen nicht in der direkten Verlängerungslinie des 
übrigen syn optischen Kerygmas, sie sind anders strukturiert, als es die Verkündigung 
über Leben und Passion Jesu ist. 
Was das literarische Genus der Osterfragmente anlangt, so sind sie keinesfalls 
Mythen. ,,Mythische Texte könnte man nur solche nennen, in denen nicht nur Aus­
drucksformen, sprachliche Mittel aus dem mythologischen Bestand verwendet werden, 
sondern auch der Mythos selbst als Sache und Aussage erscheint. Der Mythos aber 
is t Aussage des Immerwährenden und lmmerwiederkehrenden im Einmaligen und 
jetzt Geschehenden. Er ist ... wesenhaft zeitlos oder übergeschichtJicht0." Die O ster­
texte aber wollen gerade das Einmalige und Einzigartige, nie mehr Wiederkehrende 
zum Ausdruck bringen: Gott hat den Jesus von Nazareth von den Toten auferweckt, 
der Gekreuzigte lebt. Das ist das eindeutige Zeugnis aller ntl Osterbekenntnisse, so 
verschieden und „ungereimt" sie im einzelnen auch sein mögen . 
Auch die Bezeichnung „Legenden", wie sie für die Ostertexte öfter verwendet wird, ist 
nicht glücklich. Die Legende hat den „Helden" zum Mittelpunkt, sein Verhalten und 
Vorbild, das zur Nachahmung empfohlen wird. Nach damaliger Sprechweise kann 
auch „in legendärem Stil Geschehenes ausgesagt werden"20• So betrachtet, darf man 
sagen, ,,daß z. B. die Erzählungen von der Erscheinung Christi auf dem Weg nach 
Emmaus (Lk 24, 13-35) oder vor Maria Magdalena (Jo 20, 11-18) legendäre Züge 
tragen, vielleicht sogar ,Legenden' sind" 2 1• Im heutigen Sprachgebrauch meint man 
aber mit „Legende" etwas Unwahres und Erfundenes. Zudem sind die Ostertexte 
durchaus nicht erbaulich im Sinn der antikJn Legende, es geht in ihnen vielmehr um 
etwas Neues und Einzigartiges, die Person des „Helden" tritt ganz hinter den Worten 
und Ereignissen zurück. Man sollte daher lieber auf die Gattungsbezeichnung „Le­
gende" verzichten22, weil sie dem Sinn der Texte nicht entspricht . 

17 H. Schlier, Ober die Auferstehung Jesu Christi, 14. 
18 Vgl. dazu: Das Auferstehungszeugnis des Paulus 1 Kor 15, 1- 11, in E. Ruckstuhl / J. Pfam-

matter, Die Aufers tehung Jesu Christi, 9- 29. 
1• W. Trilling, Christusverkündigung in den synoptischen Evangelien, München 1969, 227. 
20 A. Stöger, Die Auferstehungsberichte, 69. 
21 ]. Kremer, Das älteste Zeugnis von der Auferstehung Christi, 80. 
22 W . Trilling, a. a. 0. 228. 

109 



Lohfink® 1l die Ostertexte des NTs als Verkündigungserzählungen bezeichnet
wissen, weil G1E der Verkündigung dienen, daß Jesus wirklich VO  - den 1loten auferstan-
den ist Trilling zieht gen der Eigenart der nt] Ostertexte die Kennzeichnung
„UOstergeschichten“ STa „Osterberichte“ VorT und stellt S1e 1n die ähe der atl
Epiphaniegeschichten; der religionsgeschichtliche Vergleich ergebe einen eigenen
biblischen Iypus VO  j Epiphanie, in ihr stehe icht das Erscheinen der Gottheit als
solches 1m Vordergrund, icht „‚die Überwältigung des Menschen durch das Numinose”,
sondern „das Zukommen Gottes auf den Menschen hin die Indienstnahme In den
‚Bund’ 724 Der heutige Leser mMag über die freie Art, mıi1t der die Evangelisten die
Ostertexte aus hnen vorliegenden Logien-, Ereignis- und Personentraditionen als
eigenständige Redaktoren komponiert haben, seltsam berührt ein. Aus den (Jster-
geschichten älßt sich unmöglich ıne „Geschichte des Autferstandenen unter den Seinen“
verfassen. Sie sind eben Verkündigungsgeschichten.
In den Ostertexten eibt deutlich merkbare Nahtstellen*>. Es ist unwahrscheinlich, daß
nach dem Bericht des Jo (20, 1 Maria Magdalena zweimal rab Jesu weilt; das erste
Mal findet S1ie leer und hne Engel, das zweiıte Mal mit enselben Engeln, die bei
Synoptikern vorkommen, ihnen ber nichts melden haben Schließlich wird noch ine
Begegnung mit dem Auferstandenen selbst berichtet.
In den lexten finden sich auch offensichtliche Glättungen. 50 ıst der raätselhafte Vers 1
markinischen Grabesbericht (Kap 16) VO  3 Mt glätten versucht worden. Bei mißachten
die entsetzten Frauen die Weisung der Boten und Bl niemandem etwas VOo  j der Auf-
erstehung Jesu. Bei Mft hingegen heißt „Und S1e gingen schnell VO rab WCB, mit
Furcht und großer Freude, un S1e liefen, seinen Jüngern verkünden“ (28,
Schließlich finden WIır ın den Ostertexten auch Anreicherungen. Dabei ıst nicht immer fest-
zustellen, Wäas 1 ext früher der spater WAarl . Joseph Vo rimathäa ist bei eın a1ll-
gesehener Ratsherr, der uch as Gottesreich erwartete; nach ist „ein edler und gerech-
ter Mann, der dem Beschluß der übrigen nicht zugestimmt hatte‘” 7 zaählt ihn
schon Z den Jüngern Jesu; bei Jo ist eın heimlicher Jünger Jesu wıe Nikodemus, der ihm
bei der Grablegung Jesu ZUur Seite steht Die Apogryphen führen die Linie weiter Uun! malen
noch bunter aus

Die Ostergeschichten bringen keine chronologische und topographische Darstellung
der Ereignisse nach dem Karfreitag. In ihnen finden G1|  ch Unstimmigkeiten, Ungereimt-
heiten, ja Widersprüche, clie sich unmöglich harmonisieren lassen. Keines der vier
Evangelien stimmt miıt den anderen 1n den Einzelheiten der Grablegungs- und Er-
scheinungsgeschichten völlig überein. Die Texte zeigen opannungen und Wider-
sprüche betreffend die eit und den (Ort der Erscheinungen des Auferstandenen
(Jerusalem, Galiläa); gibt auch Widersprüche hinsichtlich der Engel Grab ach

und 1st eın Engel, nach und Jo sind Wwel. ach ı1st „ein
Jüngling”, nach sind „Zwel Männer“.

Auffällig sind auch die historischen Unwahrscheinlichkeiten der Grabesberichte. Dazu zaählt
die Zu Sondergut des M{t*# zählende Grabwache. Es ist nicht recht denkbar, daß die Hohen-
priester etwas VOoO  j einer Auferstehungsweissagung Jesu gewußt hätten, doch die Jünger
Jesu L11UTr Andeutungen darüber bekommen haben Unwahrscheinlich ist, daß Soldaten der
Grabwache den Hohenpriestern ber das rab Geschehene berichtet haben Unglaub-würdig ist die Verbreitung der fadenscheinigen Lüge, daß die Jünger, während die Wächter
schliefen, den Leichnam Jesu gestohlen naätten. Es ist auch nicht leicht einzusehen, die
Frauen bei den klimatischen Verhältnissen 1m (Orient nach welı agen (!) den Leichnam
Jesu salben wollten. Joseph Vo  »3 Arimathäa hat einen Stein VorT das rab Jesu gewälzt. Davon

23 Die Auferstehung Jesu und die historische Kritik, n  An Bibel und Leben (1968) 43
24 Trilling, d., 228 „Ich würde Iso gattungsmäßig den Matthäustext als

‚österliche Epiphaniegeschichte‘ bestimmen. ‚Osterlich‘, weil ZUT großen singulären Gat-
(uUung aller Ostergeschichten gehört. ‚Epiphanie”, weil die entsprechenden Züge hier Omi-
nierend hervortreten Und ‚Geschichte”, weil bei allen diesen lexten Uun: In beson-
derer Weise bei Matthäus nicht ‚Berichte‘ VO und und nicht anders geschehenen
Ereignissen geht, sondern die Bezeugung Vo  ” Glaubenserfahrungen mMi1t dem iel
der Verkündigung” (230

25  25 Vgl azu: U, Balthasar, Der Gang zu Vater, 293—295

110

G. Lohfink23 will die O s tertexte des NTs als Verkündigungserzählungen bezeichnet 
wissen, weil sie der Verkündigung dienen, daß Jesus wirklich von den Toten auferstan­
den ist. W . Trilling zieht wegen der Eigenart der ntl Ostertexte die Kennzeichnung 
„Ostergeschichten" statt „Osterberichte" vor und stellt sie in die Nähe der atl 
Epiphaniegeschichten; der religionsgeschichtliche Vergleich ergebe einen eigenen 
biblischen Typus von Epiphanie, in ihr stehe nicht das Erscheinen der Gottheit als 
solches im Vordergrund, nicht „die Überwältigung des Menschen durch das Numinose", 
sondern „das Zukommen Gottes auf den Menschen hin ... , die Indienstnahme in den 
,Bund' " 2

'
1
• Der h eutige Leser mag über die freie Art, mit der die Evangelisten die 

Ostertexte aus ihnen vorliegenden Logien-, Ereignis- und Personentraditionen als 
eigenständige Redaktoren komponiert haben, seltsam berührt sein. Aus den Oster­
geschichten läßt sich unmöglich eine „Geschichte des Auferstandenen unter den Seinen" 
verfassen. Sie sind eben Verkündigun gsgeschichten. 

In den Ostertexten gibt es deutlich merkbare Nahtstellen!5• Es ist unwahrscheinlich, daß 
nach dem Bericht des Jo (20, 1 ff) Maria Magdalena zweimal am Grab Jesu weilt; das erste 
Mal findet sie es leer und ohne Engel, das zweite Mal mit denselben Engeln, die bei 
Synoptikern vorkommen, ihnen aber nichts zu melden haben. Schließlich wird noch eine 
Begegnung mit dem Auferstandenen selbst berichtet. 
In den Texten finden sich auch offensichtliche Glättrmgen. So ist der rätselhafte Vers 8 im 
markinischen Grabesbericht (Kap 16) von Mt zu glätten versucht worden. Bei Mk mißachten 
die entsetzten Frauen die Weisung der Boten und sagen niemandem ehYas von der Auf­
erstehung Jesu. Bei Mt hingegen heißt es: ,,Und sie gingen schnell vom Grab weg, mit 
Furcht und großer Freude, und sie liefen, um es seinen Jüngern zu verkünden" (28, 8). 
Schließlich finden wir in den Ostertexten auch Anreicherungen. Dabei ist nicht immer fest­
zustellen, was im Text früher oder später war. Joseph von Arimathäa ist bei Mk ein an­
gesehener Ratsherr, der auch das Gottesreich erwartete; nach Lk ist er „ein edler und gerech­
ter Mann, der dem Beschluß der übrigen nid1t zugestimmt hatte" (23, 50 f). Mt zählt ihn 
schon zu den Jüngern Jesu; bei Jo ist er ein heimlicher Jünger Jesu wie Nikodemus, der ihm 
bei der Grablegung Jesu zur Seite steht. Die Apogryphen führen die Linie weiter und malen 
noch bunter aus. 

Die Ostergeschichten bringen keine chronologische und topographische Darstellung 
der Ereignisse nach dem Karfreitag. In ihnen finden sich Unstimmigkeiten, Ungereimt­
heiten, ja Widersprüche, die sich unmöglich harmonisieren lassen. Keines der vier 
Evangelien s timmt mit den anderen in den Einzelheiten der Grablegungs- und Er­
scheinungsgeschichten völlig überein. Die Texte zeigen Spannungen und Wider­
sprüche betreffend die Zeit und den Ort der Erscheinungen des Auferstandenen 
(Jerusalem, Galiläa); es gibt auch Widersprüche hinsichtlich der Engel am Grab. Nach 
Mt und Mk ist es ein Engel, nach Lk und Jo sind es zwei. Nach Mk ist es „ein 
Jüngling", nach Lk sind es „zwei Männer". 

Auffällig sind auch die historischen Unwahrsd1einlichkeiten der Grabesberichte. Dazu zählt 
die zum Sondergut des Mt zählende Grabwache. Es ist nicht recht denkbar, daß die Hohen­
priester etwas von einer Auferstehungsweissagung Jesu gewußt hätten, wo doch die Jünger 
Jesu nur Andeutungen darüber bekommen haben. Unwahrscheinlich ist, daß Soldaten der 
Grabwache den Hohenpriestern über das am Grab Geschehene berichtet haben. Unglaub­
würdig ist die Verbreitung der fadenscheinigen Lüge, daß die Jünger, während die Wächter 
schliefen, den Leichnam Jesu gestohlen hätten. Es ist auch nicht leicht einzusehen, warum die 
Frauen - bei den klimatischen Verhältnissen im Orient - nach zwei Tagen ( !) den Leichnam 
Jesu salben wollten. Joseph von Arimathäa hat einen Stein vor das Grab Jesu gewälzt. Davon 

23 Die Auferstehung Jesu und die historische Kritik, in: Bibel und Leben 9 (1968) 43. 
!< W. Trilling, a. a. 0. 228. - ,,Id1 würde also gattungsmäßig den Matthäustext als 

,österliche Epiphaniegeschid1te' bestimmen. ,österlich', weil er zur großen singulären Gat­
tung aller Ostergeschichten gehört. ,Epiphanie', weil die entsprechenden Züge hier domi­
nierend hervortreten ... Und ,Geschichte', weil es bei allen diesen Texten und in beson­
derer Weise bei Ma'tthäus nicht um ,Berichte' von so und so und nicht anders geschehenen 
Ereignissen geht, sondern um die Bezeugung von Glaubenserfahrungen mit dem Ziel 
der Verkündigung" (230). 

25 Vgl. dazu: H. U. v. Balthasar, Der Gang zum Vater, 293-295. 

110 



wußlte auf jeden Fall Marıa Magdalena, die bei der Beerdigung dabei Waäal; dennoch führen
die Frauen auf dem Weg zu rab eın Gespräch ber die Größe des Steines, Trst jetz
kommt ihnen der Gedanke, daß S1e ihn nicht wegschaffen können.

Der geschichtliche Gehalt der Ostertexte
Es ergibt sich un die Frage nach dem geschichtlichen Gehalt der Ustertexte, die sich
1n vielen Belangen nicht harmonisieren lassen und die durch mannigfache Motive g-
cstaltet und angereichert worden sind. Darüber gehen die Meinungen sehr auseinander.
Wegen hohen Alters, Nüchternheit und Prägnanz wird dem Paulustext (1 Kor 15,
3—8) allgemein größere geschichtliche Zuverlässigkeit zugeschrieben als den evangeli-
schen Grabes- un Erscheinungsgeschichten, deren „geschichtliche Fixpunkte” nicht
leicht markieren sind.

Balthasar fragt, ob INa  j Einzelfakten auf Grund der literarischen Kritik „mıit e
44wisser Sicherheit als unhistorisch ausschließen könne. Seiner Meinung tri{ft das blofß bei

der Grabwache Z die sich LLUT bei findet un!: eine spate ‚apologetische Tendenz verrate.
Was die Grabesengel betrifft, gibt nach remer“? Trel Erklärungsmöglichkeiten:
a) Es annn nicht VOo vorneherein ausgeschlossen werden, da den Frauen rab eın
überirdisches Wesen erschienen sel. och bedeutet „Engel” 1n der Bibel mehrfach bloß ine
Vorstellung, „mit deren Hilfe überirdische Wirklichkeiten dargestellt un interpretier
werden?”‘. Es el daher naheliegend, die Engel In diesen Jexten als Interpretament be-
trachten. Die übernatürliche Erleuchtung un Erkenntnis „Christus wurde auferweckt”,
die den Frauen angesichts des leeren un geöffneten Grabes zuteil wurde. C) Die Deutung
des leeren Grabes durch die Botschaft ET wurde auferweckt“, wurde als Offenbarung Gottes
verbreitet un In die damals geläufige Orm einer Engelserscheinung gekleidet.

Balthasar*® sagt „Wer apriorische Bedenken das Auftreten Vo  3 angeli
interpretes hat, wird diese Erscheinungen als bloße Verdeutlichungen VOoO  »3 inneren Inspira-
tionen un Gewißheiten ansehen.“” Vorsichtig fügt hinzu: „Man annn die Rolle der Engel
hier ausschalten, wıe 1n der Verkündigungs-, Versuchungs- und Himmelfahrtsgeschichte, ber
tut 199028 1177 Hinblick auf die gesamtbiblische Offenbarung gut daran®??7
Auf die vieldiskutierte rage nach dem eeren Grab, das alle Evangelisten bezeugen, kann
1er nicht näher eingegangen werden. Es iıst keine nachträgliche literarische OTM un kann
us den Ostergeschichten „nicht der 1UT a1ıt Hilfe brüchiger Hypothesen“%9 eliminiert
werden. „Wenn 1ne nachträgliche legendäre Schöpfung des aQuUs anderen Erlebnissen
entstandenen Osterglaubens der lediglich ine selbstverständliche Folgerung auUus dem
Glauben die Auferweckung ware, WAare seine Bezeugung wohl anders, triumphaler
und sieghafter ausgefallen“!,“ Paulus spricht War nicht formell VOoO leeren Grab,
ber Kor 15) voraus, wenn sagt, daß Jesus „begraben un auferweckt wurde a
dritten Tag  ® Fin starkes Argument für as leere rab scheint se1n, dafß die Juden 1n
ihrer Polemik die Christen nicht das leere rab selbst bestritten haben, sondern
bloß anders erklären suchten. Wenn die Jünger nicht gewußt hätten, daß das rab Jesu
wirklich leer WAaTrT , waäre ıne Auferstehungspredigt 1n Jerusalem ohl nicht möglich
gewesen““,
Neben dieser quaestio facti bezüglich des leeren Grabes erscheint die quaestio Jurıi1s etwas
mehr akademigsch: Wäre ine Auferstehung Jesu möglich, wWenn seıin Leib 1m rab geblieben
waäare? Mußner® nımmt die ın etzter Zeit wiederum VO Brändle*“ (und auch
Vo  j Gutwenger®) vertretene These, sSe1 eın echter Glaube die Auferstehung Jesu
möglich hne den Glauben das leere Grab, scharf Stellung un csieht 1n dieser Auffassung

295
7 Die Osterbotschaft der 1er Evangelien, 25— 28
A  Al Balthasar, 300.

Ebd 301
30 Biser, Glaubensvollzug, Einsiedeln 19067,
31 Schmaus, Der Glaube der Kirche I 470
32 Nach Campenhausen WarTr „der entscheidende Anstoß, der alles In Rollen brachte,

die Entdeckung des leeren Grabes” (Der Ablauf der UOsterereignisse und das leere Gra
Heidelberg 11) Dem widerspricht die gesamte urchristliche Tradition, die den
Osterglauben auf die Erscheinungen des Auferstandenen gründet.

3 Die Auferstehung Jesu, 135
34 Mudßte das rab Jesu leer sein? 1n Urientierung 371 (1967), 108—112.
35 Auferstehung und Auferstehungsleib Jesu, 11 : ZKTh 01 (1969) 32—58

JN

wußte auf jeden Fall Maria Magdalena, die bei der Beerdigung dabei war; dennoch führen 
die Frauen auf dem Weg zum Grab ein Gespräch über die Größe des Steines, erst jetzt 
kommt ihnen der Gedanke, daß sie ihn nicht wegschaffen können. 

Der geschichtliche Gehalt der Ostertexte 

Es ergibt sich nun die Frage nach dem geschichtlichen Gehalt der O stertexte, die sich 
in vielen Belangen nicht harmonisieren lassen und die durch mannigfache Motive ge­
staltet und angereichert worden sind. D arüber gehen die Meinungen sehr auseinander. 
Wegen hohen Alters, Nüchternheit und Prägnanz wird dem Paulustext (1 Kor 15, 
3-8) allgemein größere geschichtliche Zuverlässigkeit zugeschrieben als den evangeli­
schen Grabes- und Erscheinungsgeschichten, deren „geschichtliche Fixpunkte" nicht 
leich t zu markieren sind. 

H. U. v. Balthasar fragt, ob man Einzelfakten auf Grund der literarischen Kritik „mit ge­
wisser Sicherheit als unhistorisch ausschließen20" könne. Seiner Meinung trifft das bloß bei 
der Grabwache zu, die sich nur bei Mt findet und eine späte ,apologetische Tendenz verrate. 
Was die Grabesengel betrifft, so gibt es nach ]. Kremer21 drei Erklärungsmöglichkeiten: 
a) Es kann nicht von vorneherein ausgeschlossen werden, daß den Frauen am Grab ein 
überirdisches Wesen erschienen sei. Doch bedeutet „Engel" in der Bibel mehrfach bloß eine 
Vorstellung, ,,mit deren Hilfe überirdische Wirklichkeiten dargestellt und interpretiert 
werden". Es sei daher naheliegend, die Engel in diesen Texten a ls Interpretament zu be­
trachten. b) Die übernatürliche Erleuchtung und Erkenntnis „Christus wurde auferweckt", 
d ie den Frauen angesichts des leeren und geöffneten Grabes zuteil wurde. c) Die Deutung 
des leeren Grabes durch die Botschaft „Er wurde auferweckt", wurde als Offenbarung Gottes 
verbreitet und in die damals geläufige Form einer Engelserscheinung gekleidet. 
H. U. v. Balthasar28 sagt: ,,Wer apriorische Bedenken gegen das Auftreten von angeli 
interpretes hat, wird diese Erscheinungen als bloße Verdeutlichungen von inneren Inspira­
tionen und Gewißheiten ansehen." Vorsichtig fügt er hinzu: ,,Man kann die Rolle der Engel 
hier ausschalten, wie in der Verkündigungs-, Versuchungs- und Himmelfahrtsgeschichte, aber 
tut man im Hinblick auf die gesamtbiblische Offenbarung gut daran29 ?" 
Auf die vieldiskutierte Frage nach dem leeren Grab, das alle Evangelisten bezeugen, kann 
hier nicht näher eingegangen werden. Es ist keine nachträgliche literarische Form und kann 
aus den Ostergeschichten „nicht oder nur mit Hilfe brüchiger Hypothesen"30 el iminiert 
werden. ,,Wenn es eine nachträgliche legendäre Schöpfung des aus anderen Erlebnissen 
entstandenen Osterglaubens oder lediglich eine selbstverständliche Folgerung aus dem 
Glauben an die Auferweckung wäre, so wäre seine Bezeugung wohl anders, triumphaler 
und sieghafter ausgefallen31." Paulus sprich t zwar nicht formell vom leeren Grab, setzt es 
aber 1 Kor 15, 4 voraus, wenn er sagt, daß Jesus „begraben und auferweckt wurde am 
dritten Tag". Ein starkes Argument für das leere Grab scheint zu sein, daß die Juden in 
ihrer Polemik gegen die Christen nicht das leere Grab selbst bestritten haben, sondern es 
bloß anders zu erklären suchten. Wenn die Jünger nicht gewußt hätten, daß das Grab Jesu 
wirklich leer war, wäre eine Auferstehungspredigt in Jerusalem wohl nicht möglich 
gewesen 32• 

Neben dieser quaestio facti bezüglich des leeren Grabes erscheint d.ie quaestio juris etwas 
mehr akademisch: Wäre eine Auferstehung Jesu möglich, wenn sein Leib im Grab geblieben 
wäre? F. Mußner33 nimmt gegen die in letzter Zeit wiederum von M. Bränd/e34 (und auch 
von E. Gutwenger35) vertretene These, es sei ein echter Glaube an die Auferstehung Jesu 
möglich ohne den Glauben an das leere Grab, scharf Stellung und sieht in dieser Auffassung 

20 A. a. 0. 295. 
27 Die Osterbotschaft der vier Evangelien, 25-28. 
2q H . U. v. Balthasar, a . a. 0. 300. 
29 Ebd. 301. 
30 E. Biser, Glaubensvollzug, Einsiedeln 1967, 67. 
31 M. Schmaus, Der Glaube der Kirche I, 470. 
32 Nach H. v . Campenhausen war „der entscheidende Anstoß, der alles ins Rollen brachte, 

die Entdeckung des leeren Grabes" (Der Ablauf der Osterereignisse und das leere Grab, 
H eidelberg 31966, 11). Dem widerspricht die gesamte urchristliche Tradition, die den 
Osterglauben auf die Erscheinungen des Auferstandenen gründet. 

33 Die Auferstehung Jesu, 135. 
34 Mußte das Grab Jesu leer sein? in: Orientierung 31 (1967), 108-112. 
35 Auferstehung und Auferstehungsleib Jesu, in: ZKTh 91 (1969), 32-58. 

111 



die Getahr einer „neodoketischen Christologie”, „Denn ann brechen Jesus un! der Christus
erneut auseinander: eın Auseinanderbrechen, das schon die Johannesbriefe verhindern oll-
ten un: das sich 1n den gnostischen Johannesakten ze1g Der irdische un gekreuzigte
esus verweste ann 1n seinem Grab, auferweckt dagegen wurde eın Christus, dem en-
über die rage entsteht: Was hat dieser mit dem irdischen un! gekreuzigten esus VO
Nazareth tun ?“

Osterereignis und Ostererlebnis
Wie ist 1U der Osterglaube in den Herzen der Apostel entstanden? Etwa aus der
Überzeugung, mıit dem Karfreitag und dem Grab Ge1 die Sache Jesu nicht mitbegraben,
nicht Ende? Diese Überzeugung Se1 wirksam geworden, daß S1e sich jenen
Ostergeschichten entfaltet habe, die WIT heute 1n den Evangelien finden. Haben
arxsen und jene, die ihm 1in seliner Auffassung folgen, recht?
Nichts berechtigt uns ZUr Annahme, die Apostel hätten 1Nne Auferstehung?® Jesu INn
fieberhafter Spannung und sS1e seljen in olchen Erwartungen Halluzinationen
erlegen. Die Aussagen des NTs tutzen iıne solche Konzeption nicht. Es WarTr gerade
umgekehrt. Mit dem Tode Jesu WAarTr das Messiasideal der Jünger zusammengebrochen,
für 6S1€e War wirklich alles aus. Trotzdem fingen S1e kurze eit spater a Z.Uu bekennen
und bezeugen, der Gekreuzigte Ge1 auferstanden, Gott habe ihn um Herrn und
Messias gemacht Apg 2,36) Der große Umbruch, der die Dynamik der christlichen
ission ausmacht, fordert einen entsprechenden Grund Dieser kann kein anderer seın,
als „das Sich-Darbieten des übergeschichtlich gewordenen Auferstandenen be-
timmte In Raum und eit situjerte Personen“/37.
Das Ostererlebnis der Apostel, das ‚Sehen“ des Auferstandenen, ist also VO: eigent-
lichen Usterereignis, der Auferstehung als solcher, unterscheiden. Die Auferstehung
ist eın analogieloses „Übergehen“ 1n 1Ne Existenzweise, die unserem Erfassen -
zugänglich bleibt.

Das Auferstehungsereignis celbst wird 1n der Schrift nirgendwo geschildert. Es ist eın
geschichtliches Ereignis 1 Sinne anderer Daten des Erdenlebens Jesu und somıiıt historischen
Methoden nicht zugänglich. Man nat VoO  - einem „historischen Rand”“” der Auferstehung®®,
VO  - „eıner nach der Geschichte hin S1C] öffnenden Seite“ eines ‚„metahistorischen Ereig-
nisses’’”9 gesprochen. Mußner nenn die Auferstehung Jesu „ein eschatologisches Ereignis,
das sich in unserer Raum-Zeit-Welt Ur 1mM Zeichen des geöffneten Uun! leeren Grabes Uun!

Die sehr gründliche Studie Vo  — Lehmann (vgl Anm befaßt sich mit den „drei agen'  0I
1n der paulinischen Forme!l Kor Es werde damit nicht die Entdeckung des leeren Grabes

dritten Tag ausgesagt, enn der Zeitpunkt der Entdeckung des Grabes SP1 für den
Tlermin der Auferstehung irrelevant. Es handle sich bei dieser Forme!l uch nicht das BC-
1Laue Datum der Ostererscheinungen, sondern S1e spreche ausschließlich VoO Auferstehungs-
ere1gn1s selbst. Der „dritte Tag  d sSe1 Iso keine Zeitangabe 1 Sinne eıner geschichtlichen
Datierung, sondern ıne In der Sprache der Zeit formulierte heilsgeschichtliche Aussage
Dazu verweist Lehmann auf sehr aufschlußreiche Stellen In der Midraschüberlieferung:
Der dritte Tag galt als der Tag, a dem ott für seine Gerechten rettend eingreift.
”  1€ Wendung ‚auferweckt amn dritten Tag (nach der Schrift)‘ verwehrt, das Auferstehungs-
ere1gn1s 1n die renzen historischer Erkenntnis festzubannen; S1IC verbietet ber nicht
weniger, dieses Ereignis völlig aus dem Kaum der Geschichte Zu vertreiben; ihre
apokalyptisch-eschatologische Dimension erlaubt ber uch nicht, die .drei Tagepsychologisch der ‚symbolisch‘ gewissermafen als die notwendige eit der Bewufßtseins-
dämmerung verstehen, innerhalb der allmählich die Überzeugung heranreift, mit der
‚Sache Jesu‘ se1 nicht auUS; S1EC äßt ber damit uch nicht Z da'ß® die Ostererfahrungsich deckt mıit der Osterwirklichkeit. Die Bestimmung selbst liegt 1 Grenzgebiet VO  ”3
Geschichte und Transzendenz; S1e äßt sich nicht auf ıne eite bringen un zwingtdadurch einem vielschichtigen Uun! differenzierten Denken. 50 ird evident, dafß sich
die Bestimmung dagegen wehrt, L1UTr ‚historisch‘, ‚symbolisch‘, ‚theologisch‘ ausgelegtwerden“” (345/346).

Balthasar, 306
Klappert (Hrsg.), Diskussion Kreuz und Auferstehung, Wuppertal “1967,
Grass, Ostergeschehen un!| Osterberichte, Göttingen “19;

112

die Gefahr einer „neodoketischen Christologie". ,,Denn dann brechen Jesus und der Christus 
erneut auseinander: ein Auseinanderbrechen, das schon die Johannesbriefe verhindern woll­
ten und das sich in den gnostischen Johannesakten zeigt ... Der irdische und gekreuzigte 
Jesus verweste dann in seinem Grab, auferweckt dagegen wurde ein Christus, dem gegen­
über die Frage entsteht : Was hat dieser mit dem irdischen und gekreuzigten Jesus von 
Nazareth zu tun?" 

Osterereignis und Ostererlebnis 

Wie ist nun der Osterglaube in den Herzen der Apostel entstanden? Etwa aus der 
Überzeugung, mit dem Karfreitag und dem Grab sei die Sache Jesu nicht mitbegraben, 
nicht zu Ende? Diese Überzeugung sei so wirksam geworden, daß sie sich zu jenen 
Ostergeschichten entfaltet habe, die wir heute in den Evangelien finden. Haben 
Marxsen und jene, die ihm in seiner Auffassung folgen, recht? 

Nichts berechtigt uns zur Annahme, die Apostel hätten eine Auferstehung36 Jesu in 
fieberhafter Spannung erwartet und sie seien in solchen Erwartungen Halluzinationen 
erlegen. Die Aussagen des NTs stützen eine solche Konzeption nicht. Es war gerade 
umgekehrt. Mit dem Tode Jesu war das Messiasideal der Jünger zusammengebrochen, 
für sie war wirklich alles aus. Trotzdem fingen sie kurze Zeit später an, zu bekennen 
und zu bezeugen, der Gekreuzigte sei auferstanden, Gott habe ihn zum Herrn und 
Messias gemacht (Apg 2, 36). Der große Umbruch, der die Dynamik der christlichen 
Mission ausmacht, fordert einen entsprechenden Grund. Dieser kann kein anderer sein, 
als „das Sich-Darbieten des übergeschichtlich gewordenen Auferstandenen an be­
stimmte in Raum und Zeit situierte Personen"37• 

Das O stererlebnis der Apostel, das „Sehen" des Auferstandenen, ist also vom eigent­
lichen Osterereignis, der Aufers tehung als solcher, zu unterscheiden. Die Aufers tehung 
ist ein analogieloses „übergehen" in eine Existenzweise, die unserem Erfassen un­
zugänglich bleibt. 

Das Auferstehungsereignis selbst wird in der Schrift nirgendwo geschildert. Es is t kein 
geschichtliches Ereignis im Sinne anderer Daten des Erdenlebens Jesu und somit histori schen 
Methoden nicht zugänglich. Man hat von einem „historischen Rand" der Auferstehung38, 
von „einer nach der Geschichte hin sich öffnenden Seite" eines „metahistorischen Ereig­
nisses"39 gesprochen. F. Mußner nennt die Auferstehung Jesu „ein eschatologisches Ereignis, 
das sich in unserer Raum-Zeit-Welt nur im Zeichen des geöffneten und leeren Grabes und 

36 Die sehr gründliche Studie von K. Lehmann (vgl. Anm. 2) befaßt sich mit den „drei Tagen" 
in der paulinischen Formel 1 Kor 15. Es werde damit nicht die Entdeckung des leeren Grabes 
am dritten Tag ausgesagt, denn der Zeitpunkt der Entdeckung des Grabes sei für den 
Termin der Auferstehung irrelevant. Es handle sich bei dieser Formel auch nicht um das ge­
naue Datum der Ostererscheinungen, sondern sie spreche ausschließlich vom Auferstehungs­
ereignis selbst. Der „dritte Tag" sei also keine Zeitangabe im Sinne einer geschichtlichen 
Datierung, sondern eine in der Sprache der Zeit formulierte heilsgeschichtliche Aussage. 
Dazu verweist Lehmann auf sehr aufschlußreiche Stellen in der M idraschiiberlieferung: 
Der dritte Tag galt als der Tag, an dem Gott für seine Gerechten rettend eingreift. 
,,Die Wendung ,auferweckt am dritten Tag (nach der Schrift)' verwehrt, das Auferstehungs­
ereignis in die Grenzen historischer Erkenntnis festzubannen; sie verbietet aber n icht 
weniger, dieses Ereignis völlig aus dem Ra'um der Geschidlte zu vertreiben; ihre 
apokalyptisch-eschatologische Dimension erlaubt es aber auch nicht, die ,drei Tage' 
p sychologisch oder ,symbolisch' gewissermaßen als die notwendige Zei t der Bewußtseins­
dämmerung zu verstehen, innerhalb der allmählich die Überzeugung heranreift, mit der 
,Sache Jesu' sei es nicht aus; sie läßt aber damit auch nicht zu, da"ß die O stererfahrung 
sich deckt mit der Osterwirklichkeit. Die Bestimmung selbst liegt im Grenzgebiet von 
Geschichte und Transzendenz; sie läßt sich nicht auf eine Seite bringen und zwingt 
dadurch zu einem vielschichtigen und differenzierten Denken. So wird evident, daß sich 
die Bestimmung dagegen wehrt, nur ,historisch', ,symbolisch', ,theologisch' ausgelegt 
zu werden" (345/346). 

37 H. U. v. Baltliasar, a. a. 0. 306. 
38 B. Klappert (Hrsg.), Diskussion um Kreuz und Auferstehung, Wuppertal '1967, 18. 
39 H. Grass, O stergeschehen und Osterberichte, Göttingen !1962, 12. 

112 



In den Erscheinungen des Auferweckten VOT estimmten Zeugen als ‚historisches Faktum’
anzeigte”49,
Die zahlreichen bildlichen Darstellungen der Auferstehung Jesu, 1n denen S1e als sichtbares,
kontrollierbares, photographierbares Ereignis, als Emporsteigen aus dem rab un somıit als
Rückkehr 17 Erdenleben erkennen ist, haben uUuNseTeEe Vorstellung VO  3 der Auferstehung
tiefer gepragt, als die Ostertexte der Evangelien getan haben. Nirgends 1 der Bibel finden
WIr ine dinghaft-materialistische Schilderung der Auferstehung (Mt geht weitesten!), wıe
wIır S1e 1mM spateren apokryphen Petrusevangelium antreffen.
Der innergeschichtlich nicht mehr registrierbare „We: g„ Jesu Zzu Vater wird 1n der Bibel
metaphorisch alsdder „Aufstieg“”, als „Erhöhtwerden“ der „Verherrlichtwerden”,
als „Empor-hinweg-gerafft—Werden” beschrieben. Den „lerminus ad quem““ bezeichnet
die Bibel als „Himmel”, „Sitzen ZuUuUr Rechten and Gottes””, alles Ausdrücke, die einen
fragmentarischen Beitrag einem transzendenten, außerhalb der menschlichen enk- un
adäquaten Sprachmöglichkeiten liegenden CGanzen eisten.
Ne Evangelisten berichten VO. Ostererlebnis der Apostel, das heißt, der Gekreuzigte
hat sich ihnen VO Aon her „durch viele überzeugende Beweise als lebendig
erwiesen“ Apg 1,3) Es geht ihnen darum, die Realität des Auferstandenen un
SEeINE Identität mı1t dem Gekreuzigten darzustellen. Bulst4! Faßt INIMMMeE: „OUrt,
Zahl, olge und manche Umstände der Erscheinungen sind unsicher, Tatsächlichkeit
und wesentlicher Inhalt sind unbestreitbar.“” Es sind Wiedererkennungserscheinungen.
Die Art und Weise, wıe sich der Auferstandene manifestiert, 1st offenbarende Begeg-
NUuNg, die auch die Jünger beansprucht. Nur denen, die sich ihm aufschließen, zeıgt sich
der Herr, 1Ur jene, die ihn sehen wollen, können ih erkennen.
Das viermalige OpÜN (er wurde gesehen, ott hat ihn sichtbar werden lassen) 1n Kor
15, 3—8 1st „theologisches Passıv“, weil die Interpretation den Aposteln VO ott her
‚„widerfährt”“, der Auferstandene begegnet ihnen 1n diesem Sehen, wird TST Von den
Aposteln erkannt, wenn S1C gleichsam innen „anrührt”. Daher sind uch die Erscheinungs-

Vo  3 einer eigentümlichen Dialektik Die Auferstehung ist Ja keine Rückkehr 1ın das 1TauUuUIll-
zeitliche Leben, sondern 1ntirı 1n ıne (491 FExistenzwelse. [)as wird 1n den Texten ZU
Ausdruck gebracht. Einerseits ist der Auferstandene anz selbst, ißt miıt seinen
Jüngern und ä(ßt sich Vo  ; ihnen berühren. Anderseits erweıst sich doch als anderer,
sehr, da{fßs seine besten Freunde ihn nicht erkennen. Er ist erhaben über Raum un Zeit,
plötzlich erscheint und ebenso unerwartet wieder verschwindet Dieses Gleichsein un
Anderssein 1n einem wird bei eın un: demselben Evangelisten dargestellt.
Man kann das Ostererlebnis der Jünger verschieden charakterisieren. Man hat VO  »3

„objektiven Visionen”, ‚„Widerfahrnissen”, „Begegnungen“ gesprochen. UÜber den
Begriff „Sehen”“” hinaus ind alles unzulängliche Versuche, die nicht deutlich machen,
wWas hier d Neuem und völlig Andersartigem geschehen ist. Die „Erscheinungeh"
mussen Ereignischarakter gehabt haben, SONSt könnten sich die Apostel nicht als
„Zeugen der Auferstehung”“ Apg 1I2' / 2,32;4,20) wissen. Der Osterglaube der
Jünger ist den Erscheinungen nicht VOTAUSBCgANSECIl, nach allem Bericht haben vielmehr
die Erscheinungen erst den Glauben der Apostel ZUr Folge gehabt.
„Auferstehung” ein  —+ zeitbedingtes Interpretament?
Das Ostererlebnis der Jünger, die den Herrn „gesehen“ haben, 50 sich historisch-
kritisch nicht verifizieren. Die Begegnungen miıt dem Auferstandenen sind analogielos
und können mıit innerweltlichen Erlebnissen nicht verglichen werden. Das gilt och
viel mehr für das Auferstehungsereignis celbst Der eINZ1Ig mögliche Zugang i1st der
Glaube auf Grund des Zeugnisses der nt] Schriften, die ul davon Kunde geben. Es
bleibt uns kein anderer Weg, als das Zeugnis der Zeugen, denen das ‚Wider-
ahrnis des Sehens“ zuteil wurde, gläubig anzunehmen. ‚xr  it großer Ta yaben die
Apostel Zeugnis VO  - der Auferstehung unseTrTes Herrn Jesus Christus” Apg 4l 33)
Die Ostererfahrungen der Apostel haben in der Osterbotschaft des NTISs ihren Nieder-
schlag gefunden. Terminologisch esteht diese Osterbotschaft 1n der Aussage: E iıst

Die Auferstehung Jesu, 125
41 Sacramentum mundi 1, 415

113

in den Erscheinungen des Auferweckten vor bestimmten Zeugen als ,historisches Faktum' 
anzeigte"40• 

Die zahlreichen bildlichen Darstellungen der Auferstehung Jesu, in denen sie als sichtbares, 
kontrollierbares, photographierbares Ereignis, als Emporsteigen aus dem Grab und somit als 
Rückkehr ins Erdenleben zu erkennen ist, haben unsere Vorstellung von der Auferstehung 
tiefer geprägt, als es die Ostertexte der Evangelien getan haben. Nirgends in der Bibel finden 
wir eine dinghaft-materialistische Schilderung der Auferstehung (Mt geht am weitesten!), wie 
wir sie im späteren apokryphen Petrusevangelium antreffen. 
Der innergeschichtlich nicht mehr regis trierbare „Weg" Jesu zum Vater wird in der Bibel 
metaphorisch als „Weggang" oder „Aufstieg", als „Erhöhtwerden" oder „Verherrlichtwerden", 
als „Empor-hinweg-gerafft-Werden" beschrieben. Den „Terminus ad quem" bezeichnet 
die Bibel als „Himmel", ,,Sitzen zur Rechten Hand Gottes", a lles Ausdrücke, die einen 
fragmentarischen Beitrag zu einem transzendenten, außerhalb der menschlichen Denk- und 
adäquaten Sprachmöglichkeiten liegenden Ganzen leis ten. 

Alle Evangelisten berichten vom Ostererlebnis der Apostel, das heißt, der Gekreuzigte 
hat sich ihnen vom neuen Äon her „durch viele überzeugende Beweise als lebendig 
erwiesen" (Apg 1 , 3). Es geht ihnen darum, die Realität des Auferstandenen und 
seine Identität mit dem Gekreuzigten darzustellen. W . Buls/41 faßt zusammen: ,,Ort, 
Zahl, Folge und manche Umstände der Erscheinungen sind unsicher, Tatsächlichkeit 
und wesentlicher Inhalt sind unbestreitbar." Es sind Wiedererkennungsersd1einungen. 
Die Art und Weise, wie sich der Auferstandene manifestiert, ist offenbarende Begeg­
nung, die auch die Jünger beansprucht. Nur denen, die sich ihm aufschließen, zeigt sich 
der Herr, nur jene, die ihn sehen wollen, können ihn erkennen. 

Das viermalige W(J)ih} (er wurde gesehen, Gott hat ihn sichtbar werden lassen) in l Kor 
15, 3-8 ist „theologisches Passiv", weil die Interpretation den Aposteln von Gott her 
„widerfährt", der Auferstandene begegnet ihnen in diesem Sehen, er wird erst von den 
Aposteln erkannt, wenn er sie gleichsam innen „anrührt". Daher sind a'uch die Erscheinungs­
texte von einer eigentümlichen Dialektik. Die Auferstehung ist ja keine Rückkehr in das raum­
zeitliche Leben, sondern Eintritt in eine neue Existenzweise. Das wird in den Texten zum 
Ausdruck gebracht. Einerseits ist der Auferstandene ganz er selbst, er ißt mit seinen 
Jüngern und läßt sich von ihnen berühren. Anderseits erweist er sich doch als anderer, so 
sehr, daß seine bes ten Freunde ihn nicht erkennen. Er ist erhaben über Raum und Zeit, 
plötzlich erscheint er und ebenso unerwartet wieder verschwindet er. Dieses Gleichsein und 
Anderssein in einem wird bei ein und demselben Evangelisten dargestellt. 

Man kann das Ostererlebnis der Jünger verschieden charakterisieren. Man hat von 
„objektiven Visionen", ,,Widerfahrnissen", ,,Begegnungen" gesprochen. über den 
Begriff „Sehen" hinaus sind alles unzulängliche Versuche, die nicht deutlich machen, 
was hier an Neuem und völlig Andersartigem geschehen ist. Die „Erscheinunge-n" 
müssen Ereignischarakter gehabt haben, sonst könnten sich die Apostel nicht als 
„Zeugen der Auferstehung" (Apg 1, 22; 2, 32; 4, 20) wissen. Der Osterglaube der 
Jünger ist den Erscheinungen nicht vorausgegangen, nach allem Bericht haben vielmehr 
die Erscheinungen erst den Glauben der Apostel zur Folge gehabt. 

,,Auferstehung" - ein zeitbedingtes Interpretament? 

Das Ostererlebnis der Jünger, die den Herrn „gesehen" haben, läßt sich historisch­
kritisch nicht verifizieren. Die Begegnungen mit dem Auferstandenen sind analogielos 
und können mit innerweltlichen Erlebnissen nicht verglichen werden. Das gilt noch 
viel mehr für das Auferstehungsereignis selbst. Der einzig mögliche Zugang ist der 
Glaube auf Grund des Zeugnisses der ntl Schriften, die uns davon Kunde geben. Es 
bleibt uns kein anderer Weg, als das Zeugnis der Zeugen, denen das „ Wider­
fahrnis des Sehens" zuteil wurde, gläubig anzunehmen. ,,Mit großer Kraft gaben die 
Apostel Zeugnis von der Auferstehung unseres Herrn Jesus Christus" (Apg 4, 33). 
Die O stererfahrungen der Apostel haben in der Osterbotschaft des NTs ihren Nieder­
schlag gefunden. Terminologisch besteht diese O sterbotschaft in der Aussage : ,,Er ist 

• 0 Die Auferstehung Jesu, 125. 
41 Sacramentum mundi I, 415. 

8 113 



auferstanden”, jr hat ihn autfterweckt“‘“. Finmal ist das Subjekt Christus, dann wieder
Gott (der Vater), immer aber wird ZUu Ausdruck gebracht: Der Gekreuzigte ebt Die
auferweckende JTat Gottes etrifft den historischen Jesus. Es eibt also keine Kluft
zwischen dem historischen Jesus und dem auferstandenen Christus. Die Urkirche
kannte keinen anderen Christus als den vorösterlichen und österlichen 1ın Person-
identität.
Jede sprachliche Wiedergabe einer Erfahrung ıst bereits Deutung, weil GS1e 1n einem
geschichtlich bestimmten Verstehenshorizont geschehen muß Daher muß das „Wider-
fahrnis des Sehens” VO  - seiner Artikulation unterschieden werden, der Glaube die
Auferstehung VO:  - der Auferstehungsbotschaft.
Aus welchem Verstehenshorizont 1st u  -} die Aussage „Jesus 1st VO  3 den JToten auf-
erstanden”“ herzuleiten? Wenn 61e aus der jüdischen Apokalyptik stammt, besitzt G1€e
1Ur einen relativen, zeitbedingten Wert und könnte durch 1Nne andere ersetzt werden.
R Schnackenburg*? hat gezeigt, „daß die VO  3 der Urkirche gebrauchte und nıe auf-
gegebene Ausdrucksweise ‚Jesus ist VO  3 den Toten auferweckt worden‘ nicht einfachhin
und völlig das ‚apokalyptische‘ Denkschema übernimmt, sondern wesentlich abändert
und gerade 1n seinen ‚apokalyptischen‘ Zügen überwindet“‘‘.

Schnackenburg hebt die Unterschiede zwischen der jüdischen Auferstehungshoffnung und
der Auferweckung Christi hervor. Für jüdisches Denken War „nicht unmöglich, an die
Wiederkehr eines Verstorbenen zu glauben, weil InNna ott glaubte, der ote lebendig
machen kann//43 Der Gedanke, dafß eın oter durch Gottes Macht wieder un Leben kommt,
wurde 11 Judentum sicher TSt 1 Glauben die eschatologische Totenerweckung voll CI -
talt nd durchreflektiert.
Die Auferstehung Jesu wird nach den biblischen Zeugnissen 1m Horizont der endzeitlichen
Auferweckung gesehen. Dieses endzeitliche Geschehen überbietet die gangigen Kategorien
„Tod Leben“”, eil nicht mehr ul eın Leben ın dieser Welt, sondern himmlisches,endgültiges Leben geht.
Im jüdischen Denken betrifft die Totenerweckung STEeLSs die IL Gemeinde. Daß einem
einzelnen Menschen die eschatologische Auferstehung schon 1mMm VOTaus zuteil wird, Warlr den
Juden unfaßbar. [DJas rückt den Auferstandenen jedoch ın diese eschatologische Sicht

„Auferstehung” oder „Auferweckung“ kann L1L1UT als ‚„Neuansatz auf Grund der In den
Erscheinungen liegenden Offenbarung“ verstanden werden, als „eıne Neuaussage, die
der jüdischen Hoffnung 1ine NEUE Auslegung ibt, G1€e auf das Wesentliche zurückführt
und ihr nNEeEUE Perspektiven eröffnet/“44 ET 1st auferstanden”, muß als eINZIg MOg-
liches Interpretament bezeichnet werden für das, Was den Jüngern widerfahren 1st.
Das Glaubenszeugnis der Urkirche spricht sich 1n dieser Aussage gut wıe möglich
aus Es ist ıne theologische Aussage 1n strengem Sinn In den Erscheinungsberichten
der Evangelien tinden sich Anreicherungen, dinglich-realistische Züge, die zeitgebunden
und daher aufgebbar sind. „Auferstehung“ ist gewiß 1Ne Deutung der Ostererfahrung
der Apostel, aber eine, die VOo Ereignis nicht abgelöst werden kann.
Für das Ostergeschehen selbst leiben die Begriffe „Auferstehung“, „Auferweckung“
immer 1Ur Metaphern, Bildworte, die and des Vorstellbaren etwas anZ anderes,
Neues und Unerhörtes mehr andeuten als können. „Be:  1 Ausdrücken auf-
erstehen‘ und ‚auferwecken”‘ handelt sich richtige ‚Hilfszeitwörter‘, die über das
eigentliche Ostergeschehen viel wWIıe das Hilftszeitwort ‚sein‘“ über das
eigentliche Sein4>.”

Osterglaube und Osterverkündigung
In der Diskussion über die Auferstehung Jesu darf nıe vVeErgeSsch werden, WIEC die
Apostel zu Osterglauben gekommen sind; gewiß nicht durch das leere Grab, das 1n
der traditionellen apologetischen Beweisführung überbetont worden ist. Am Beginn hat

434° Schnackenburg, A
— Gutwenger,

114

auferstanden", ,,er hat ihn auferweckt". Einmal ist das Subjekt Christus, dann wieder 
Gott (der Vater), immer aber wird zum Ausdruck gebracht : Der Gekreuzigte lebt. Die 
auferweckende Tat Gottes betrifft den historischen Jesus. Es gibt also keine Kluft 
zwischen dem historischen Jesus und dem auferstandenen Christus. Die Urkirche 
kannte keinen anderen Christus als den vorösterlichen und österlichen in Person­
identität. 
Jede sprachliche Wiedergabe einer Erfahrung ist bereits Deutung, weil sie in einem 
geschichtlich bestimmten Verstehenshorizont geschehen muß. Daher muß das „Wider­
fahrnis des Sehens" von seiner Artikulation unterschieden werden, der Glaube an die 
Auferstehung von der Auferstehungsbotschaft. 
Aus welchem Verstehenshorizont ist nun die Aussage „Jesus ist von den Toten auf­
erstanden" herzuleiten? Wenn sie aus der jüdischen Apokalyptik stammt, so besitzt sie 
nur einen relativen, zeitbedingten Wert und könnte durch eine andere ersetzt werden. 
R. Schnackenburg42 hat gezeigt, ,,daß die von der Urkirche gebrauchte und nie auf­
gegebene Ausdrucksweise ,Jesus ist von den Toten auferweckt worden' nicht einfachhin 
und völlig das ,apokalyptische' Denkschema übernimmt, sondern wesentlich abändert 
und gerade in seinen ,apokalyptischen' Zügen überwindet". 

R. Schnackenburg hebt die Unterschiede zwischen der jüdischen Auferstehungshoffnung und 
der Auferweckung Christi hervor. Für jüdisches Denken war es „nicht unmöglich, a n die 
Wiederkehr eines Verstorbenen zu glauben, weil man an Gott glaubte, der Tote lebendig 
machen kann"43

• Der Gedanke, daß ein Toter durch Gottes Macht wieder zum Leben kommt, 
wurde im Judentum sicher erst im Glauben an die eschatologische Totenerweckung voll er­
faßt und durchreflektiert. 
Die Auferstehung Jesu wird nach den biblischen Zeugnissen im Horizont der endzeitlichen 
Auferweckung gesehen. Dieses endzeitliche Geschehen überbietet die gängigen Kategorien 
,,Tod - Leben", weil es nicht mehr um ein Leben in dieser Welt, sondern um himmlisches, 
endgültiges Leben geht. 
Im jüdischen Denken betrifft die Totenerweckung stets die ganze Gemeinde. Daß einem 
einzelnen Menschen die eschatologische Auferstehung schon im voraus zuteil wird, war den 
Juden unfaßbar. Das NT rückt den Auferstandenen jedoch in diese eschatologische Sicht. 

„Auferstehung" oder „Auferweckung" kann nur als „Neuansatz auf Grund der in den 
Erscheinungen liegenden Offenbarung" verstanden werden, als „eine Neuaussage, die 
der jüdischen Hoffnung eine neue Auslegung gibt, sie auf das Wesentliche zurückführt 
und ihr neue Perspektiven eröffnet"44• ,,Er ist auferstanden", muß als einzig mög­
liches lnterpretament bezeichnet werden für das, was den Jüngern widerfahren ist. 
Das Glaubenszeugnis der Urkirche spricht sich in dieser Aussage so gut wie möglich 
aus. Es ist eine theologische Aussage in strengem Sinn. In den Erscheinungsberichten 
der Evangelien finden sich Anreicherungen, dinglich-rea.listische Züge, die zeitgebunden 
und daher aufgebbar sind. ,,Auferstehung" ist gewiß eine Deutung der Ostererfahrung 
der Apostel, aber eine, die vom Ereignis nicht abgelöst werden kann. 
Für das Ostergeschehen selbst bleiben die Begriffe „Auferstehung", ,,Auferweckung" 
immer nur Metaphern, Bildworte, die an Hand des Vorstellbaren etwas ganz anderes, 
Neues und Unerhörtes mehr andeuten als aussagen können. ,,Bei Ausdrücken ,auf­
erstehen' und ,auferwecken' handelt es sich um richtige ,Hilfszeitwörter', die über das 
eigentliche Ostergeschehen so viel aussagen wie das Hilfszei twort ,sein' über das 
eigentliche Sein45." 

Osterglaube und Osterverkündigung 

In der Diskussion über die Auferstehung Jesu darf nie vergessen werden, wie die 
Apostel zum Osterglauben gekommen sind; gewiß nicht durch das leere Grab, das in 
der traditionellen apologetischen Beweisführung überbetont worden ist. Am Beginn hat 

42 R. Schnackenb11rg, a. a. 0. 17. 43 A. a. 0. 13. 
44 A. a. 0. 15. 45 E. Gutwenger, a. a. 0. 53. 

114 



e nicht als „Beweis” für die Auferstehung verwendet. Zur nachträglichen apologe-
tischen Auswertung kam S als die Gegner dieses sich mehrdeutige Zeichen
polemisch mißbrauchten. Bei Mt ist die apologetische Tendenz offensichtlich. Die
Funktion des leeren Grabes 1n den Ostererzählungen soll nicht Beweis, sondern eher
Hinweis und Zeichen sSeın Es i1st eın „Zeichen auf dem Wegu‚ auf dem sich der Auf-
erstandene erkennen eibt.
uch die Auferstehungserscheinungen sind nicht Beweise, die den Aposteln das
Glauben erspart haben Nicht die Erscheinungen, sondern der 1n den Erscheinungen
Erscheinende brachte die Jünger ZUT Überzeugung, daß ebe Diese unmittelbare
Erfahrung des sich selbst bekundenden, auferweckten und erhöhten Christus War

allerdings lebendig, ‚„dafß für jene, denen widerfuhr, als ‚Beweis’‘ einer -
übertreffbaren, objektiven Evidenz gelten mußte, auf die hin S1e nicht LUr ihr Leben
als Zeugen dieses Ereignisses e  “ gründen, sondern VO  3 der her S1e Welt und (
schichte neu deuten hatten“/46.
Die Auferstehung Jesu kann nicht bewiesen und demonstriert, sondern L1LUTLT bezeugt
und geglaubt werden. Neutrale Beobachter haben nach dem Zeugnis der Bibel keine
Begegnung mıit dem Autferstandenen erfahren: nicht „allem Volk”, sondern LUT: den
‚„‚vorherbestimmten Zeugen“” Apg / ist der Auferstandene erschienen. Nur
wWeln die Augen geöffnet wurden, der annn den Auferstandenen erkennen. Von den
Emmausjüngern heißt ©5, dafß vorerst ‚„ihre Augen gehalten“ (Lk 24, 16) Auch
Thomas hätte TOTLZ der Erscheinung des Auferstandenen 1 Unglauben verharren
können: „Weil du mich gesehen hast, hast du geglaubt“” (Jo ZU, 29)
Die historische Forschung kann daher immer 1Ur a die Auferstehung Jesu heran-
führen, G1€e aber nicht als Ereignis 1ın den Grift bekommen, 61€e kann VO' CGlauben
icht dispensieren. Damit wird 1Nne historisch-kritische Durchleuchtung der (Ostertexte
und das Anliegen einer reflektierenden Glaubensbegründung nicht überflüssig,
werden diesen Bemühungen 11ULX hre notwendigen TENzen zugewlesen.
„Auferstehung” 1st kein austauschbares Interpretament, auf das INan, wıe Marxsen
meınt, verzichten könnte. Marxsens Versuch ä0+ nämlich die Wesenserkenntnis der
Urkirche außer acht, ‚„daß Jesus VO  3 Nazareth durch Gottes schöpferisches Iun durch
Tod und Grab hindurch (in letztlich nicht adäquat Fformulierbarer eise) 1n die Lebens-
dimension CGottes eingegangen ist“/47 Die Sache Jesu geht weiter, nicht weil die Jünger
661e weitertragen, sondern weil 61e weitertragt. Die Sache Jesu kann unmöglich VO  3

seiner Person getrenn werden; G1E geht weiter, weil Jesus wirklich autferstanden ıst

U, Balthasar, 289
47 Zeilinger, Ist ber Christus nicht auferstanden \  X

115

man es nicht als „Beweis" für die Auferstehung verwendet. Zur nachträglichen apologe­
tischen Auswertung kam es, als die Gegner dieses an sich mehrdeutige Zeichen 
polemisch mißbrauchten. Bei Mt ist die apologetische Tendenz offensichtlich. Die 
Funktion des leeren Grabes in den Ostererzählungen soll nicht Beweis, sondern eher 
Hinweis und Zeichen sein. Es ist ein „Zeichen auf dem Weg", auf dem sich der Auf­
erstandene zu erkennen gibt. 
Auch die Auferstehungserscheinungen sind nicht Beweise, die den Aposteln das 
Glauben erspart haben. Nicht die Erscheinungen, sondern der in den Erscheinungen 
Erscheinende brachte die Jünger zur Überzeugung, daß er lebe. Diese unmittelbare 
Erfahrung des sich selbst bekundenden, auferweckten und erhöhten Christus war 
allerdings so lebendig, ,,daß es für jene, denen es widerfuhr, als ,Beweis' einer un­
übertreffbaren, objektiven Evidenz gelten mußte, auf die hin sie nicht nur ihr Leben 
als Zeugen dieses Ereignisses neu zu gründen, sondern von der her sie Welt und Ge­
schichte neu zu deuten hatten"46

• 

Die Auferstehung Jesu kann nicht bewiesen und demonstriert, sondern nur bezeugt 
und geglaubt werden. Neutrale Beobachter haben nach dem Zeugnis der Bibel keine 
Begegnung mit dem Auferstandenen erfahren: nicht „allem Volk", sondern nur den 
„vorherbestimmten Zeugen" (Apg 10, 41) ist der Auferstandene erschienen. Nur 
wem die Augen geöffnet wurden, der kann den Auferstandenen erkennen. Von den 
Emmausjüngern heißt es, daß vorerst „ihre Augen gehalten" waren (Lk 24, 16). Auch 
Thomas hätte trotz der Erscheinung des Auferstandenen im Unglauben verharren 
können: ,,Weil du mich gesehen hast, hast du geglaubt" (Jo 20, 29). 
Die historische Forschung kann daher immer nur an die Auferstehung Jesu heran­
führen, sie aber nicht als Ereignis in den Griff bekommen, sie kann vom Glauben 
nicht dispensieren. Damit wird eine historisch-kritische Durchleuchtung der Ostertexte 
und das Anliegen einer reflektierenden Glaubensbegründung nicht überflüssig, es 
werden diesen Bemühungen nur ihre notwendigen Grenzen zugewiesen. 
„Auferstehung" ist kein austauschbares Interpretament, auf das man, wie Marxsen 
meint, verzichten könnte. Marxsens Versuch läßt nämlich die Wesenserkenntnis der 
Urkirche außer acht, ,,daß Jesus von Nazareth durch Gottes schöpferisches Tun durch 
Tod und Grab hindurch (in letztlich nicht adäquat formulierbarer Weise) in die Lebens­
dimension Gottes eingegangen ist"47• Die Sache Jesu geht weiter, nicht weil die Jünger 
sie weitertragen, sondern weil er sie weiterträgt. Die Sache Jesu kann unmöglich von 
seiner Person getrennt werden; sie geht weiter, weil Jesus wirklich auferstanden ist. 

45 H. U. v. Balthasar, a. a. 0. 289. 
" F. Zeilinger, Ist aber Christu s nicht auferstanden ... , 322. 

115 


