FRANZ ZEILINGER

Neue Hermeneutik

~Neue Hermeneutik” ist heute geradezu ein Schlagwort geworden. Auf die Frage, welcher
Ort der Hermeneutik unter den theologischen Disziplinen zuzuweisen sei, hat man bis vor
kurzem geantwortet: sie sei jene Hilfswissenschaft der Schriftauslegung, die sich theoretisch
(im Gegensatz zur Praxis der Exegese) mit der ,Kunst der Auslegung” befaBt, also ein
System von Regeln, nach denen die Exegese vorzugehen habe, ,die Lehre oder Methode
der Schriftinterpretation”!,

Aus solcher Ortsbestimmung ergibt sich der Gegenstand traditioneller Hermeneutik: Sie
befaBt sich mit Textkritik, philologischen Fragen, mit dem historischen Hintergrund der
biblischen Literatur, d. h. mit der profanen, geistigen und kulturellen Umwelt der Bibel,
ihren archiologischen Belegen, mit den religionsgeschichtlichen Stromungen und Einfliissen.
Sie setzt sich mit dem Autor der jeweiligen Schriften, seiner Perstnlichkeit und Situation,
seiner Denk- und Ausdrucksweise, mit den von ihm beniitzten oder geschaffenen literari-
schen Formen auseinander, um so die vorliegenden Texte besser erkliren zu kiénnen.
Interessanterweise hat zumindest die katholische Hermeneutik auch immer nach dem je-
weiligen ,,Sinn” der Schrift und der Schriften gefragt, nach dem Literalsinn, oder dem
manchmal beldchelten ,,Vollsinn“, wie auch nach den mit ,analogia fidei” umschriebenen
Auslegungsprinzipien, die anscheinend in der neuen Hermeneutik von anderer Seite her
wiederum in den Mittelpunkt des Interesses zu riicken scheinen.

1. Das Problem

Was unterscheidet die ,Neue Hermeneutik” von der traditionellen? Hebt sie diese auf?
An sich nicht, sie geht nur tiefer und weitet den Begriff Hermeneutik aus: ,,Aufgabe
der Hermeneutik ist es nicht mehr allein, die Storungen und Schwierigkeiten bei der
Textauslegung zu beheben, sondern vielmehr, den Vorgang des Verstehens iiberhaupt
zu analysieren®.” Man muf sich ja fragen: Wie komme ich heute an einen immerhin
zweitausend Jahre alten Text heran? An einen Text, der das Kleid einer lingst ver-
gangenen und vergessenen Zeit trigt? Wie kann ich einen solchen Text nicht blo8
erkliren, d. h. im Sinn einer kritisch-historischen Forschung festlegen, was der Autor
damals, in seiner Zeit, Kultur, Sprache, Situation, Denk- und Redeweise gemeint hat,
sondern wie wird dieser Text fiir mich heute zum Ereignis, das mich in meiner
Existenz trifft und mein Leben bestimmt? Ich kann ja als Mensch des 20. Jahrhunderts
nicht einfach in die Haut des Menschen vor zweitausend Jahren schliipfen, und will es
auch gar nicht! Auslegung der Schrift soll aber ,das Geschehen des einen gttlichen
Wortes, das zum Text, zur schriftlichen Sprache, zu vielen Wortern geworden ist,
wiederum zu geisterfiilltem, geistgewirktem Geschehen werden” lassen3, sonst hat sie
nur interessante Erklirungen gegeben, aber ihr eigentliches Ziel verfehlt. Denn ein
aus seiner Zeit erklirter Text muf8 ja noch lange kein ,verstandener”, d. h. ein mir
geschenkter und mich beschenkender Text sein.

Man kann z. B. eine kritisch-historisch hochinteressante Analyse des Auferstehungskapitels
1 Kor 15 erstellen. Dazu wird man die Situation in Korinth, in die der Brief treffen soll,
mehr oder minder hypothetisch rekonstruieren. Die dort vorhandene, etwas gnostisierende
Geisteshaltung 14t erkennen, warum Paulus so schrieb und schreiben mufBte. Weiters ist
der religionsgeschichtliche Hintergrund der paulinischen Vorstellungen etwa von korporativer
Personlichkeit, die sich in seiner Adam-Christus-Antithese kundtut, zu erheben. Die
apokalyptische Erwartung des Apostels ist auf ihren sachlichen Kern, der hinter den Bildern
und Symbolen steht, zu reduzieren und die einer allzu schwirmerischen und prisentischen
HeilsgewiBheit der Korinther gegeniibergestellte Hoffnungstheologie des Apostels zu be-
denken — und trotzdem kann mich der Text kalt lassen. Ich habe viele neue Erkenntnisse

1 A. Vigtle, Art. Biblische Hermeneutik; in: Sacramentum Mundi I, Freiburg 1967, 575.

* R. Schiifer, Die hermeneutische Frage in der gegenwirtigen evangelischen Theologie; in:
Die hermeneutische Frage in der Theologie (hg. v. O. Loretz und W. Strolz); Schriften zum
Weltgesprich 3, Herder 1968, 426.

3 G. Stachel, Die neue Hermeneutik. Miinchen 1968, 14.

130



iiber die Hintergriinde des Textes erfahren, er muf deshalb aber noch lange nicht — sagen
wir es einmal so — mein Herz getroffen, mich hier und heute ergriffen haben, so daf er
mein Christsein oder auch einfach mein Menschsein neu bestimmt. Das wird er erst tun,
wenn der Funke iibergesprungen ist und geziindet hat, d. h., wenn ich ihn verstanden habe.
Bei der Interpretation der HI. Schrift geht es daher nicht zunichst und allererst um
Erkenntnis von Dogmen und Sittennormen, die mir dann wiederum als Objekt gegeniiber-
stehen, sondern um ein existenzielles Einswerden mit dem mich erfassenden Wort,

Ein anderes, wenn auch hinkendes Beispiel: Es kann mir jemand kritisch-historisch, form-
kritisch und musiktheoretisch eine Cellosonate von J. S. Bach bis ins letzte Detail erkliren,
analysieren und daraus kompositorische Forderungen und ,Dogmen” deduzieren. Und
trotzdem kann es passieren, daff mir beim Anhéren ihre eigentliche musikalische Aussage
verschlossen bleibt. Ich habe sie im letzten nicht verstanden — sie sagt mir nichts!

Diese Beispiele zeigen vielleicht besser als eine theoretische Einfithrung, worum es der
neuen Hermeneutik geht: Um die Besinnung auf die Grundlagen jeglicher, nicht blo8
biblischer Interpretation, denn auch der historischen und dogmatischen Theologie geht
es immer um Verstehen und Verstindlichmachen. Damit ist die Hermeneutik aber
an letzte Fragen gestofen, sie ist zu der Wissenschaft geworden, die die Grundlagen
aller Geisteswissenschaften untersucht!. Gerade dem Bibliker ist es unmdglich, sich ihr
zu entziehen und sie der Kompetenz anderer theologischer Disziplinen zuzuschieben,
da er ja offiziell mit Biichern zu tun hat, die in ihrer Auslegung fiir systematische wie
praktische Theologie ebenso wie fiir die christliche Frémmigkeit grundlegend sind.
Der zeitliche Abstand zwischen der Gegenwart einerseits, dem Ursprung des
Christentums und den Verfassern der biblischen Schriften anderseits schafft eine
Fremdheit, deren Ausmaf fiir das Christentum und seine Theologie immer bedroh-
licher wird. Denn fast noch schneller als der zeitliche Abstand wichst die geistige
Differenz und mit ihr die Schwierigkeit des Verstehens®. Hier muf8 die Hermeneutik
den Briickenschlag versuchen.

2. Zur Verschirfung der hermeneutischen Frage

als Verstehensfrage kam es vor allem durch den Rémerbriefkommentar Barths
und die existenzialistisch beeinflulte Theologie R. Bultmanns.

A) Karl Barth stellte gegeniiber dem historischen Relativismus und der liberalen
Theologie die Verstehensfrage neu. Im Vorwort zur ersten Auflage seines Rémerbrief-
kommentars schreibt er:

,Die historisch-kritische Methode der Bibelforschung hat ihr Recht: sie weist hin auf eine
Vorbereitung des Verstindnisses, die nirgends iiberfliissig ist. Aber wenn ich wihlen
miifite zwischen ihr und der alten Inspirationslehre, ich wiirde entschlossen zu der letzteren
greifen: sie hat das grofere, tiefere, wichtigere Recht, weil sie auf die Arbeit des Verstehens
selbst hinweist, ohne die alle Zuriistung wertlos ist. Ich bin froh nicht wihlen zu miissen
zwischen beiden. Aber meine ganze Aufmerksamkeit war darauf gerichtet, durch das
Historische hindurch zu sehen in den Geist der Bibel, der der ewige Geist ist. Was einmal
ernst gewesen ist, das ist es auch heute noch, und was heute ernst ist und nicht blo Zufall
und Schrulle, das steht auch in unmittelbarem Zusammenhang mit dem, was einst ernst
gewesen ist. Unsere Fragen sind, wenn wir uns selber recht verstehen, die Fragen des
Paulus, und des Paulus Antworten miissen, wenn ihr Licht uns leuchtet, unsere Antworten
sein . . . Geschichtsverstindnis ist ein fortgesetztes, immer aufrichtigeres und eindringende-
res Gesprach zwischen der Weisheit von gestern und der Weisheit von morgen, die ecine
und dieselbe ist®.”

Durch Einwinde der liberalen Exegese, besonders Jiilichers?, gezwungen, sah sich Barth
veranla8t, im Vorwort der spiteren Auflagen genauer Stellung zu beziehen. Es geht
ihm dabei um die hinter den Wortern stehende Sache, um das, was eigentlich unsagbar

4 W. Dilthey, Die Entstehung der Hermeneutik (in: Ges. Schriften 5, Stuttgart, 332 f.);
zitiert nach Rolf Schifer a. a. O. 427.

5 R. Schiifer, a. a. O. 428.

¢ K. Barth, Der Rémerbrief; Zollikon-Ziirich® 1947, V.

7 A. Jiilicher, Ein moderner Paulusausleger; abgedruckt in Anfinge 87 ff.

131



ist, und doch immer neu gesagt werden muB. Die Bibel ist nun einmal Zeugnis von
Gottes Offenbarung im menschlichen Wort®. Im Vorwort der 2. Auflage schreibt er:

,Tunlichst wenig darf iibrigbleiben von jenen Blocken blof historischer, blof gegebener,
blof zufilliger Begrifflichkeit, tunlichst weitgehend muf8 die Beziehung der Worter auf das
Wort in den Wortern aufgedeckt werden. Bis zu dem Punkt muf ich als Verstehender
vorstoflen, wo ich nahezu nur noch vor dem Ritsel der Sache, nahezu nicht mehr vor dem
Ritsel der Urkunde als solcher stehe, wo ich also nahezu vergesse, daf8 ich nicht der Autor
bin, wo ich ihn nahezu so gut verstanden habe, da ich ihn in meinem Namen reden lassen
und selber in seinem Namen reden kann®.”

Anders formuliert: Der Ausleger befindet sich in einem , Treueverhiltnis zu seinem
Autor”. Er schreibt dann nicht iiber ihn, sondern, so gut es geht, mit ihm'®. Das in
den Wartern sich weisende Offenbarungswort (Barth faft ja die Bibel als ein Zeugnis
von Gottes Offenbarung!!) ist ihm ausschlaggebend. Was dem Apostel selbst Sache
war, um derentwillen er schrieb, und die er auszusagen versuchte, nicht historische
Spezialititen, oder die Person des Paulus, sind von Bedeutung. Paulus bildet nur das
Werkzeug der (auch mich betreffenden) Sache, Barth setzt also seinen hermeneutischen
Ansatz streng von oben her an, vom ,,Wort in den Wortern”.

Hier liegt aber auch der Ansatzpunkt der Kritik! Ein Beispiel mag dies zeigen. Der
einfache, nicht exegetisch gebildete Horer oder Leser der Schrift ist wohl unbewuft
diesem hermeneutischen Ansatz verpflichtet. Thm geht es um das Verstehen der Sache.
Aber gerade hier erdffnet sich eine Schwierigkeit, wenn der Horer z. B. gezwungen
ist, eine ,unverdauliche” Lesung anzuhdren. Dem auf die Sache bedachten Horer
kommt gerade die Sache nicht zum Bewuftsein, er versteht das Gehorte nicht. Und
irgendwie ist er mit dem gehorten Text unzufrieden. Das heifit aber, daf die
Hermeneutik ,nicht nur nach dem Text und seiner Eigenart, sondern auch nach dem
verstehenden Subjeki fragen mufB, weil aus ihm die religitse Kritik entspringt’12,
So zeigt sich in dem zundchst bestechenden Ansatz Barths doch eine Einseitigkeit.
In seinem dogmatischen Konzept vom ,,Wort Gottes” geht die menschliche Wirklichleit
zu leicht verloren. Die religitse Kritik hat ja ihren MaBstab an dem, was sich heute,
in der Gegenwart, zur Einheit des Glaubens zusammenfiigen und festhalten l4Gt.
Fiir Barth liegt aber an der ,existenziellen Beteiligung” nichts!®; es kommt alles auf
die Sache an. Damit ist aber die menschliche Tat auf blofe Anerkennung reduziert.
Das wirkende aktive Subjekt ist die in der Schrift zur Sprache kommende Sache.
So theozentrisch dies gedacht ist, so wird dabei doch der am modernen Weltbild
orientierte Mensch iibergangen.

B) Rudolf Bultmann stéft von unten her, vom Menschen aus zum Problem vor.
Die Frage nach der Sprechweise des NTs bestimmt seine Uberlegungen. Fiir ihn ist
diese mythologisch; das heift aber nicht, daf es sich um Mirchen handle, daf dem
Mythos keine Aussagekraft eigne, sondern unter Mythos versteht Bultmann eine
Vorstellungsweise, ,in der das Jenseitige als Diesseitiges erscheint, in der z. B. Gottes
Jenseitigkeit als rdumliche Ferne gedacht wird”%. In biblischer Zeit blieb fast in
jedem menschlichen Ereignis irgendeine Unbekannte zuriick, die durch Gottes unmittel-
bares Einwirken, durch seine jenseitige Macht geklirt wurde. Heute ist Gott durch die
wissenschaftliche Welterklirung und technische Weltbehandlung vielfach im Denken

%, ... es ist ernstzunehmen, daf das menschliche Wort etwas ganz Bestimmtes sagf, daf
es als menschliches Wort iiber sich selbst hinausweist, daf sie (= die Bibel) als Wort
auf eine Sache, auf einen Gegenstand hinweist.” (K. Barth, Kirchl. Dogmatik I, 2,
Zollikon-Ziirich® 1960, 513).

® K. Barth, Der Romerbrief, XII. 10 Vorwort zur 3. Aufl,, a. a, O. XX,

11 Kirchl. Dogm. I, 2; 512.

12 R. Schiifer, a. a. O. 434 (Hervorhebung von mir).

13 Vgl. Kirchl. Dogm. I, 1; Ziirich® 1964, 194 und 206.

14 Neues Testament und Mythologie: Kerygma und Mythos I (hg. v. H. W. Bartsch), Ham-
burg? 1960, 22 nota 2.

132



des Menschen so weit an den Rand des Weltbildes gedriingt, daff er fast nur noch in
Grenzsituationen, wie im hochsten Leid oder hochstem Gliick, Not und Tod, erfahren
wird. Man kann dem heutigen Menschen die unbesehene Ubernahme des antiken
Weltbildes der Bibel nicht zumuten, und daher ist nach den eigentlichen Intentionen
dieser Aussagen zu fragen. Die in mythischer Redeweise ausgedriickten Glaubens-
aussagen sind zu interpretieren, nicht auszuschalten.

Mythologische Redeweise ist also weltbildbestimmte Redeweise, d. h. aber, im Wesen
des Mythos deutet sich an, ,wie sich der Mensch selbst in seiner Welt versteht”!%,
damals vertikal von Gott bedingt, heute von Technik und Wissenschaft bestimmt.
Wenn also der Mythos selbst das Eigenverstindnis des Menschen in seiner Welt
zum Ausdruck bringt, dann liegt in ihm selbst bereits das Kriterium der ,, Uber-
setzung”, d. h. der Entmythologisierung: er ist eben anthropologisch, existenzial
zu interpretieren. Das gilt an sich von jedem Text, der einem anderen als dem
modernen Weltbild verpflichtet ist. Wenn das NT in seiner mythologischen Redeweise
das Selbstverstindnis des Menschen zum Ausdruck bringt, dann eben als das neue
Selbstverstindnis durch Christus! Dieses neue Selbstverstindnis gilt es auch heute
noch im Rahmen unseres Weltbildes zu verwirklichen! Der Briickenschlag zwischen
den antiken Zeugnissen und unserem Verstindnis gelingt dann nur durch existen-
ziale Schriftinterpretation!®. Wie soll diese aber geschehen?

Vorgiingiges Lebensverhiilinis.

Fiir Bultmann ist es klar, daB dies nicht geschehen kann, indem man blo8 nach dem
,inhaltlichen Was”, also nach dem Erzihlten oder nach der berichteten historischen
Sache fragt. Dann wire das geschichtliche Zeugnis des NTs ein Bericht iiber inter-
essante Dinge der Vergangenheit, aber keine Anrede an mich. Ich wiirde Wissen er-
halten, oder man wiirde mir ein ,,Fiir-wahr-Halten” abfordern, doch die berichteten
oder fiir wahr gehaltenen Dinge blieben tot, sie ,wiren Leichen und wir wiren
Leichenbeschauer; denn zu vergangenen geschichtlichen Zeugnissen als vergangenen
(und das sind sie als reine Tatsachen) kann man kein Lebensverhiltnis gewinnen!7.
Bultmann fordert positiv als Voraussetzung jeder wverstehenden Interpretation ein
,vorgingiges Lebensverhiltnis zu der Sache, die im Text oder indirekt zu Wort kommt
und die das Woraufhin in der Befragung leitet. Ohne ein solches Lebensverhiltnis,
in dem Text und Interpret verbunden sind, ist ein Befragen und Verstehen nicht mog-
lich, ein Befragen auch gar nicht motiviert. Damit ist auch gesagt, daf jede Interpreta-
tion notwendig von einem gewissen Vorverstindnis der in Rede oder Frage stehenden
Sache getragen ist!8.”

Konkret bedeutet solches Vorverstindnis natiirlich nicht ein Vorurteil, eine vorgefafte
Meinung, sondern daf ich von vornherein bereits irgendeinen Bezug zu dem habe,
was in einem Text zu Wort kommt, damit er mich treffen kann. Dieser Bezug kann
auch als Frage gegeben sein. Wenn ich z. B. einen Liebesroman verstehen will, mufl
ich zuvor schon irgendein geistiges Verhiltnis zu dem haben, was Liebe ist. Sonst
kann ich ja gar nicht verstehen, was das alles soll. Zumindest muf3 eine Frage da sein,
die vom Text irgendeine, wenn auch unbefriedigende Antwort, erhalten kann.

Auf die Bibel iibertragen, muf8 zunichst irgendein Vorverstindnis von Gott, wenig-
stens eine Frage nach Gott gegeben sein, die sich konkret als Frage nach dem Sinn
des Lebens, dem Weiterleben nach dem Tod, einem ruhenden Punkt im Auf und Ab
eines Menschenschicksals, letztlich als Frage ,mnach der Eigentlichkeit des je eigenen

15 Kerygma und Mythos 1, 22.

16 Nach G. Hasenhiittl, Exkurs: Die Radikalisierung der hermeneutischen Fragestellung durch
Rudolf Bultmann; in: Mysterium Salutis I (hg. v. J. Feiner und M. Lghrer). Einsiedeln
1965, 430 f.

17 Ders., ebd. 432.

18 R, Bultmann, Glaube und Verstehen II, Tiibingen?® 1961, 227.

133



Seins”!® kundtun kann. Soll der Text wirklich verstanden werden, soll hier wirklich
eine Antwort erfolgen, soll er mich in meiner Existenz treffen, dann kommt man
ohne solches Vorverstindnis, das allerdings dauernd an Hand des Textes zu iiber-
priifen und zu revidieren sein wird, nicht aus. Daraus folgt, daB ich einen Text erst
dann wirklich verstehe, wenn meine Fragen und Antworten im Text gefunden werden,
wenn ich mich im Text und mit dem Text verstehe, wobei ich aber auch die vom Text
her sich bietenden Antworten ablehnen kann! Denn ich kann ja auch im Liebesroman
meine Frage nach der Liebe unannehmbar beantwortet finden. Ich habe ihn verstanden,
ja, weil ich auf Grund meines Vorverstindnisses von Liebe in eine lebhafte Synthese
mit ihm eingetreten bin, aber ich entscheide die Frage nach mir, nach dem, was ich
unter Liebe verstehe, anders als der Text.

Bei dem Bemiihen um wahres Verstehen eines Textes kommt es also notwendig zu
einem sogenannten hermeneutischen Zirkel. , Text und Ausleger lassen sich nicht
mehr trennen, vielmehr wird hochste Objektivitit zur héchsten Subjektivitit2® (vor
allem im Sinn von Aktivitit). Glaube ist dann z. B. ,nicht mehr nur ,Hohlraum’, wie
Barth im Romerbrief geschrieben hatte, sondern Moglichkeit der Existenz! Er verhilt
sich nicht unendlich rezeptiv, sondern kann das Wort nur verstehen kraft eines Vor-
verstindnisses, welches die Bedingung des Verstehens ist21.”

Geschichtliche Begegnung

Nach Bultmann kommt noch hinzu, daf menschliche Existenz ihrer Struktur nach
geschichtlich ist. D. h. zunichst, daf sich menschliche Existenz jeweils am anderen
vollzieht. Nur die Begegnung 148t mich zu dem werden, was ich bin. Ein Mensch kann
sich ohne dauernde Begegnung, EinfluBnahme, Bejahung oder Ablehnung des anderen
nicht entfalten, er kann ohne Begegnung mit dem Mitmenschen oder auch nur mit der
ihn umgebenden und so gestalteten Welt gar nicht existieren. Die Begegnung gibt mir
jeweils Entscheidungsmaglichkeit iiber mich selbst! Sie ist dabei nicht nur Anlaf und
Bedingung fiir die Ausbildung meines ,Wesens”, sondern sie ist selbst konstitutiv
fiir mein Sein®*! Das gilt auch fiir die Begegnung mit der HI. Schrift. Durch Auf-
nahme der Beziehung zum Wort der Botschaft, durch ,geschichtliche Begegnung” mit
der Schrift werde ich gefordert, meine Existenz je und je neu zu bestimmen und zu
wihlen. Indem ich mich mit der Schrift einlasse, bin ich gezwungen, mein Vorverstind-
nis von Gott oder dem Heil, kurz von meiner Existenz, zu iiberpriifen und zu revidie-
ren, Ich muf mich entscheiden, so oder so.

Als geschichtliches Wesen ist der Mensch dauernd fiir Begegnung offen. Das geht
gar nicht anders. So oft ich dem Text der Schrift begegne, fordert er mich heraus,
mein Vorverstindnis an ihm zu messen und zu revidieren. Ich werde in jeder Begeg-
nung, wenn sie echt ist, in eine Entscheidung hinsichtlich meiner Existenz gestellt.
Der Text bewirkt also immer wieder ein neues Selbstverstindnis dadurch, daf ich den
Text jetzt neu verstehe. Denn jedes Verstehen ist ja letztlich ,ein Sich-Verstehen durch
den andern und im andern. .. ein Sich-Verstehen auf die Mdglichkeiten seiner selbst
hin”#%, Das heiBt aber, daf es nie einen definitiven Abschluf der Schriftinterpretation
geben kann. ,Weil der Text in die Existenz spricht, ist er nie endgiiltig verstanden21.”
Daraus ergibt sich, daf Schriftinterpretation die Aufgabe hat, durch Begegnung mit
dem Text mein eigenes Existenzverstindnis und damit auch die Verwirklichung solcher
Existenz jeweils zu erhellen. Es ist klar, daR dies die historisch-kritische Arbeit allein
nicht leisten kann. Historische Rekonstruktion muf sicherlich sein, schon deshalb,
damit man die richtigen, sachgerechten Fragen an den Text stellt, um nicht von ihm
Antworten zu fordern, die er nicht leisten kann. Letzten Endes geht es aber um die

19 Ebd. 232. 20 E. Fuchs, Hermeneutik; Tiibingen® 1963, 118 f.

2 R, Schiifer, a. a. O. 439. 22 Vgl. Hasenhiitt], a. a. O. 434,
23 Ebd. 434 f. 24 R. Bultmann, Glaube und Verstehen III, Tiibingen? 1962, 149.

134



Ermoglichung und Verwirklichung christlicher Existenz aus der Begegnung mit der
Schrift. Hier liegt die letzte und schwerste Aufgabe der Auslegung.

Glaube als Ziel

Forscht man nach dem Ziel einer sachlichen Schrift-Befragung, so wird man sich
erinnern, daB die Schrift selbst sagt, was sie will: , Diese (Zeichen) sind aufgeschrieben,
damit ihr glaubt, dafl Jesus der Messias, der Sohn Gottes ist, und damit ihr im
Glauben das Leben in seinem Namen habt.” (Jo 20, 31) Das eigentliche Ziel existenzia-
ler Interpretation hat demnach zu sein, Glauben zu wecken und zu vermitteln, das
heit nicht weniger als eine ganze menschliche Existenz in ihrer vielfachen Verinder-
lichkeit, ein ganzes Leben je und je zu bestimmen. Damit dies gelinge, mufs die Aus-
legung auf die Verstehensstruktur des Menschen als geschichtliches Wesen Riicksicht
nehmen.

Zusammenfassend kann man mit Vigtle? in folgenden Punkten Bultmann zustim-
men: 1. Jede Interpretation ist notwendig von einem gewissen Vorverstindnis der in
Frage stehenden Sache getragen, nimlich von dem das Verstehen erméglichenden
,vorgingigen Lebensverhiltnis zu der Sache’, die im Text zu Wort kommt. 2. Dieses
Vorverstindnis mufl hinsichtlich der Schriftauslegung in der jeden Menschen be-
wegenden Frage nach Gott bestehen, wie immer diese dann konkret geartet sein mag.
3. Die Frage nach dem in der ntl. Christusbotschaft sich aussprechenden Verstindnis
menschlichen Daseins und seiner Verwirklichung ist eine legitime hermeneutische
Frage. Die Schrift ist also existenzial zu interpretieren®. Das heifft weiter: Da der
Exeget geschichtlich existiert, und da er das Wort der Schrift als in eine besondere
Situation gesprochen versteht, muf das einmal gesprochene Wort je neu verstanden
werden.

Bei alledem wird man sich fragen miissen, ob Bultmann nicht in eine allzu anthropozen-
trische Engfiihrung geraten ist. Wenn nidmlich gefordert wird, daf die ,mythologisch” ver-
falite Christusbotschaft auf das durch die Naturwissenschaften bestimmte Weltbild des heuti-
gen Menschen hin zu befragen sei, und nur daraufhin, so scheint dies doch etwas zu enge
gefaBt zu sein. Es miifite doch eine Synthese zwischen den beiden Extremen hermeneutischer
Ansidtze von oben (Barth) und von unten (Bultmann) gesucht und gefunden werden. Denn
dafl es um Gottes Wort geht, und somit quch um den Gespriachspartner des Menschen, wird
man wohl (will man der Schrift gerecht werden) nicht iibersehen diirfen. Die Deutung bib-
lischer Texte allein als Ausdruck menschlichen Daseinsverstindnisses ist dann eine ein-
seitige Verkiirzung. Eine Einengung auf formale Kategorien wie Entscheidung, etc. scheint
auflerdem zuwenig zu sein. Denn die Schrift ruft nicht nur zur Entscheidung, sondern in
ihrem Entscheidungsruf beschenkt sie auch. Die Frage nach der ,Sache”, dem Inhalt, wie
sie Barth angeschnitten hat, bleibt weiterhin bestehen. Man kann die im Wort geschenkte
,Sache” nicht einseitig zugunsten einer existenzbestimmenden Entscheidungsfunktion der
Auslegung ablehnen. Bestimmt denn nicht auch die Sache, der ich begegne, meine Existenz?

3. ,,Neue Hermeneutik”

Die iiber Barth und Bultmann hinausgehende theologische Entwicklung betrifft auch
die Hermeneutik. Von Bedeutung sind dabei die Bemiihungen von E. Fuchs, G. Ebe-
ling und H. G. Gadamer, die den Begriff der Sprache in den Mittelpunkt der Uber-
legungen riicken.

A) Ernst Fuchs: ,Sprachereignis”

Ausgehend von dem Problem, wie sich die Ansitze Barths und Bultmanns zueinander
verhalten, fragt Fuchs konkret, ob der Text des NTs im Sinne Barths ,autoritative
Nachricht von Gott” sei, oder ob zunichst der Mensch in ihm geschrieben stehe.
Christologisch gefalt heift das: ,, ... ist Jesus Christus allererst das autoritative Ab-
bild Gottes oder ist er soteriologisch das Urbild des von Gott angenommenen Men-

25 A, Vogtle, Art. Biblische Hermeneutik; in: Sacramentum Mundi I, 580. 28 Ebd.

135



schen®’?” Fuchs entscheidet sich fiir die zweite Mdoglichkeit. Er sieht darin keinen
Ungehorsam gegen Gottes Wort, daf der Mensch nach sich selbst fragt; denn Gottes
Selbstoffenbarung wird ja erst am Menschen erkannt®®. Die Bibel spricht mit dem
Menschen seine Situation durch®®, genauer, sie spricht von Gott selbst, indem sie den
Menschen zeigt, der ,konkret von sich abzusehen vermag”®. Will man solchen Text
verstehen, auslegen, dann ist solche Auslegung zur Selbstauslegung geworden, zum
Selbstverstindnis an Hand des Selbstverstindnisses, auf das hin der Text uns an-
spricht: Der Text legt jetzt uns aus! So erschliefSt sich Gottes Wort fiir den Menschen.
Fuchs ersetzt den Begriff des Vorverstindnisses gewissermaBen durch den des
hermeneutischen Prinzips. Dieses besteht einfach in der Frage nach uns selbst;
theoretischer gesagt, in der Voraussetzung, daf der Mensch sich zu sich selbst ver-
hilt*!, Wir werden sozusagen dem Text gegeniibergehalten, und der Text beginnt zu
sprechen. Er spricht sich aus, insoferne er auf uns zu sprechen kommt. Auslegung ist
von hier aus gesehen, nicht sosehr ,Verstehen, sondern findet als ,Sprache” statt.
Der Text beginnt sich auszulegen, er hat iiber uns etwas auszusagen. Um MiG-
verstindnisse zu vermeiden, wird man beachten miissen, was Fuchs mit ,Sprache”
meint. Gemeint ist nicht einfach der Akt des Sprechens, sondern ,Sprache ist...
primir ein Zeigen oder Sehenlassen, ein Bedeuten im aktiven Sinne: ich bedeute
dir bzw. dich, was du selbst ,wahrnehmen’ (in Acht- oder Hut nehmen) sollst
(Gogarten). Das kann durch eine einfache Bewegung, sogar durch ein Abwenden vom
anderen geschehen®. Sprache in diesem Sinn ist also Sprache, insofern sie wirkt,
mich beeinflufit, mich so oder so bestimmt,

So verstandene Sprache wird daher zum dominierenden Begriff der Hermeneutik bei
Fuchs. Hermeneutik wird zur ,Sprachlehre des Glaubens”®. Da nun nach Fuchs, ,die
Geschichte, das Sein im Fleisch, der Ort ist, an dem wir Gott begegnen4, und Gottes
Wort und Heilsangebot in solchem ,,Sprechen” der Schrift zu uns kommt, so kann er
das Heilsgeschehen als , Sprachereignis” bezeichnen®. Sprache bewirkt, was sie sagt,
bzw. zu-sagt. Nenne ich jemanden meinen Bruder, dann entsteht dadurch das Bruder-
Verhiltnis. Wire er auch mein leiblicher Bruder und ich versage ihm diese Anrede, so
ist kein Bruderverhiltnis gegeben, das Brudersein wird nicht zur lebendigen Wirklich-
keit®®. Theologisch kann das wiederum heifen, daf z. B. durch das Sprachereignis der
Verkiindigung der Leib Christi konstituiert, versammelt wird, womit Fuchs allerdings
die typisch protestantische Position von der kirchenbildenden Kraft des Wortes von
anderer Seite her unterstreicht.

Nun bleibt aber noch das Problem der ,Uber-setzung” der Bibel, also des einst
geschriebenen Wortes, in ,Sprache” fiir den Menschen von heute. Diesbeziiglich for-
dert Fuchs: ,,Die Ubersetzung soll denselben Raum (!) schaffen, den ein Text schaffen
wollte, als der Geist in ihm sprach?”.” Hermeneutik wird so nicht mehr als ein ,Ver-
stehen in schweigender Tiefe’ verstanden, sondern als ,Ubersetzen in die Sprache, die
heute spricht’, d. h. die iiber uns heutige Menschen in uns verstindlicher Sprache
etwas auszusagen weil3, auf uns einwirkt.

Damit geschieht aber auch — nebenbei — eine Aussthnung mit dem historischen
Jesus; denn das Wort Jesu ereignet sich nach dem oben gezeigten Verstindnis von
Sprachereignis” heute als wiederkehrendes Wort und vermittelt auch dem heutigen
Horer ein eschatologisches Selbstverstindnis®. Der gleiche ,,Raum” wie damals wird
vom Text, — in Uber-setzung — im Horer geschaffen. Konnte Bultmann noch zwischen

27 E. Fuchs, Hermeneutik. Tiibingen® 1963, 10. 28 Ebd. 11 f. 2 Ebd. 10. 30 Ebd. 12.

1 Ebd. 116 f. 2 Ebd. 131. # Ebd. IIT und 101 f. % Ebd. 114.

3 Vgl. Fuchs, ,Die Spannung im neutestamentlichen Christusglauben”. ZThK 59 (1962) 41.

36 Vgl, Fuchs, Hermeneutik, 425.

3 Fuchs, ,Ubersetzung und Verkiindigung”; Zum hermeneutischen Problem in der Theologie.
Die existenziale Interpretation. 409.

38 Nach J. M. Robinson, Die Hermeneutik seit Karl Barth; in: Neuland in der Theologie
(hg. von J. M. Robinson und J. B. Cobb Jr.) II; Die neue Hermeneutik. Ziirich 1965, 89.

136



dem historischen Jesus und dem heilschaffenden, kerygmatischen Christus unter-
scheiden, so konnte Fuchs, und mit ihm Ebeling, sagen: ,Das durch Jesu Wort aus-

g s

geloste Wortgeschehen ereignet sich heute in der Verkiindigung der Kirche?’.

B) Gerhard Ebeling: ,,Wortgeschehen”

Auch G. Ebeling geht es um das Wort Gottes. Er betrachtet dieses als so sehr ins
Menschenwort eingegangen, daf er es als , miindliches, zwischen Mensch und Mensch
geschehendes Wort“4® umschreiben kann. Ziel der Schrift als so beschaffenes Gottes-
wort ist der Glaube. , Das Wort ist die Mitteilung des Glaubens4!, oder allgemeiner
gesagt: ,Nur so wirkt das Wort Verstehen, daf es auf Erfahrung anspricht und zur
Erfahrung anleitet2, wobei unter ,Erfahrung” vor allem ein Betroffensein gemeint
ist. Vielleicht kann man durch das Wort ,,Widerfahrnis” in etwa darauf hinfithren, was
Ebeling unter Erfahrung versteht. Es ist nicht blofer Entscheidungsruf, es bringt viel-
mehr ,,die ganze uns angehende Wirklichkeit neu zur Sprache*. Das Wort provoziert
nicht bloB, es beschenkt! Damit ist Ebeling wiederum zum Sprachereignis, oder wie er
dies nennt, zum , Wortgeschehen” gelangt. Es geht ihm um die richtige Ubersetzung.
Ebeling ist der Uberzeugung, daf das Ausgelegtwerden des Textes in ein Ausgelegt-
werden (des Menschen) durch den Text umschligt, denn

»der Text ist nicht um des Textes willen da, sondern um des Wortgeschehens willen, das die
Herkunft, darum aber auch die Zukunft des Textes ist... Denn das Wort, das einst
geschehen ist und in seinem Geschehensein zum Text geworden ist, mufl mit Hilfe des
Textes wiederum Wort werden und so als auslegendes Wort geschehen. Was in dem Wort-
geschehen sich ereignet, kann deshalb als Auslegung bezeichnet werden, weil es das Wesen
des Wortes ist, zu erhellen, was dunkel ist, Licht zu bringen in Finsternis und somit, wenn
es das Wort ist, das jeden Menschen unbedingt angeht, die Wirklichkeit des Menschen als
das auszusagen und anzusagen, was sie in Wirklichkeit ist. Die Tiefe solchen Auslegungs-
geschehens ist allerdings erst damit erfaBt, daB es als ein Zur-Wahrheit-Bringen, Auf-
deckung und Verdnderung der Wirklichkeit zugleich ist®4.”

Dies gilt nicht blo8 fiir die Bibelauslegung im strengen Sinn, sondern fiir den ganzen
Bereich der Theologie, denn sie hat menschliche Existenz von Gott her und auf Gott
hin zu interpretieren, ,aufzudecken und zu verindern’. Sie muf die Wirklichkeit des
Menschen zur Wahrheit kommen lassen?3,

C) Hans Georg Gadamer: ,Uberlieferungsgeschehen”

Dieser Schiiler Heideggers stellt in seinem Werk ,Wahrheit und Methode™® als
Philosoph die hermeneutische Frage. Fiir ihn bedeutet das Verstehen von Literatur
nicht primidr einen Riickschluf auf vergangenes Leben, sondern ,Teilhabe am Gesag-
ten47, ,eine einzigartige Koexistenz von Vergangenheit und Gegenwart8, Auch er
wendet sich gegen blof historisierende Paraphrase, denn Interpretation steht mit dem
Text in der gleichen Uberlieferung und wird vom gleichen BewufBtsein getragen.
Erfahrung beeinfluft ja jedes Denken als Erinnerung oder Gedichtnis, das beim Akt
des Denkens nicht aufgebracht, sondern einbezogen wird®. Der Text steht also in
einer Geschichte, in einer ,,Wirkungsgeschichte”. Ebenso wird auch das Bewuftsein
des Interpreten von Geschichte bestimmt. Zwischen Text und Interpreten liegt aber
eine Zeitdifferenz, die es durch das Verstehen zu iiberbriicken gilt. Und daher ist
Verstehen ,nicht so sehr als eine Handlung der Subjektivitit zu denken, sondern als
ein Einriicken in ein Uberlieferungsgeschehen, in dem sich Vergangenheit und Gegen-
wart bestindig vermitteln5°,

39 Ebd. 40 G. Ebeling, Wort und Glaube; Tiibingen 1960, 341 f.

41 Das Wesen des christl. Glaubens; Tiibingen 1959, 115. 42 Wort und Glaube 336.
43 Ebd. 70, 77.

44 Ebeling, Theologie und Verkiindigung; Herm. Untersuchungen zur Theol. 1, Tiibingen
1962, 14 f.

45 Vel. ebd. 15. 46 H., G. Gadamer, Wahrheit und Methode; Tiibingen? 1965.

47 A. a. O. 369, 48 A, a. O. 367. 4 Vel, G. Stachel, Die neue Hermeneutik, 36 f.

50 Wahrheit und Methode, 274.

137



Mit Uberlieferungsgeschehen meint Gadamer wohl etwas shnliches, wie Ebeling mit Wort-
geschehen. Doch der Terminus wird von einem etwas anderen Akzent bestimmt. Das Ver-
bindungsglied zwischen Text und Ausleger ist das gemeinsame Stehen in einer gemeinsamen
Wirkungsgeschichte. Dazu meint Gadamer: ,Geschichtliche Uberlieferung kann nur so ver-
standen werden, da die grundsitzliche Fortbestimmung durch den Fortgang der Dinge mit-
gedacht wird, und ebenso weil der Philologe, der es mit dichterischen oder philosophischen
Texten zu tun hat, um deren Unausschpfbarkeit. In beiden Féllen ist es der Fortgang des
Geschehens, durch den das Uberlieferte in neuen Bedeutungsaspekten herauskommt. Die
Texte werden durch die neue Aktualisierung im Verstehen genau so in ein echtes Geschehen
einbezogen, wie die Ereignisse durch den Fortgang selbst. Das war es, was wir als das
wirkungsgeschichtliche Moment innerhalb der hermeneutischen Erfahrung bezeichnet hatten.
Jede Aktualisierung im Verstehen vermag sich selbst als eine geschichtliche Mdglichkeit des
Verstandenen zu wissen5..”

Auf biblische Auslegung angewandt, besagt dies, daf ihre Traditionsgebundenheit
nicht {ibersehen werden darf und kann. Christlicher Glaube hingt von einem Zeugnis
ab, das aus der Geschichte kommt. Dieses wird jeweils zum Besitz und formt den
Besitznehmer mit. Aber auch umgekehrt bereitet dieses Geformtsein durch die Ge-
schichte die Moglichkeit, auch verwandte geschichtliche Stoffe mitzuverstehen. Diese
Wechselwirkung zeitigt aber Tradition. Der Text ist jeweils neu verstehbar und inter-
pretierbar, und wird auch jeweils neu verstanden und interpretiert. So ,wirkt” er im
Lauf der Geschichte einen Verstehenshorizont.

Von Gadamer her konnte F. Mussner die Rolle der Kirche in der Hermeneutik be-
stimmen: ,Das Stehen im lehrmifigen Traditionszusammenhang der apostolischen
Kirchengemeinschaft bedeutet hermeneutisch... die Ubernahme eines bestimmten
Verstdndnisses, einer bestimmien Auslegung der Person Jesu Christi und des Christus-
ereignisses®®.” Die Uberlieferung ... schafft einen Verstehenshorizont®3.” Schrift-
interpretation ist also auch traditionverpflichtet. Neben der Frage nach meinem Selbst-
verstindnis, die sich natiirlich immer stellt, bin ich gerade bei dieser Frage schon von
Einwirkungen mitbestimmt, die ein von mir unabhingiges Denken zur Ursache
haben, nimlich die Tradition. Ich kann und soll aus ihr gar nicht heraus®.

Zugleich weisen die Uberlegungen zur Wirkungsgeschichte auch auf die ,pneumatische
Wirkung” der Schrift hin. ,Jeder Text, aus einer bestimmten Wirkungsgeschichte
hervorgegangen, bestimmt auf dem Weg iiber seine immer neue Auslegung in neuen
Situationen den Fortschritt des ,wirkungsgeschichtlichen Bewuftseins’ mit. Der Text
der Schrift, ... wenn man dem im Wort wirkenden, verherrlichten Christus begegnet,
bewirkt eine Metamorphose, eine geistgewirkte Verwandlung. So wirkt die Schrift,
die selber Ergebnis einer pneumatischen Wirkungsgeschichte ist, weiter ihre pneumati-
sche Wirkung aus. Schrift und auslegende Kirche werden vom gleichen Pneuma
getrieben®.” Letztlich und eigentlich muf es also der Geist sein, der als Einheitsband
den Ausleger befihigt, die rechten und sachgemiBen Fragen an die Schrift zu stellen,
um auch die rechten Antworten zu erhalten. Der Geist muR es sein, der im Wort-
geschehen der ,Uber-setzung” dem Menschen in Gnaden zuspricht und auf ,,Ver-
wandlung” hin anspricht. Im Geist lift sich der wahre Sinnzusammenhang des
Sprache gewordenen Gotteswortes verstehen. Ein Verstehen, das iiber Erkenntnis zur
Anerkenntnis und notwendig zum Bekenntnis in Form eines ganzen Lebens fithren
muf. Der Geist ist der eigentliche Interpret.

51 Ebd. 355.

82 F. Mussner, Aufgaben und Ziele der Biblischen Hermeneutik; in: Was heift Auslegung
der Heiligen Schrift? Regensburg 1966, 23.

5 Ebd. 24.

5 Man wird allerdings die Frage stellen miissen, wie Traditionsbriiche bzgl. der Schrift-
interpretation im Lauf der Kirchengeschichte zu erkliren sind. An eine durchlaufende
Kontinuitit oder storungsfreies Wachstum des Verstehenshorizontes kann wohl nicht
gedacht sein!

5 G. Stachel, Die neue Hermeneutik, 38.

138



In gewissem Sinn liegt damit wiederum eine Zuwendung zur Sache in den Wiortern vor.
Besser, bei Gadamer zeichnet sich das Hauptproblem der Hermeneutik ab, das es wohl noch
zu lésen gilt. Wie J. M. Robinson berichtet, hat Gadamer auf der Tagung , Alter Marburger”
im Oktober 1962 dieses Problem angeschnitten. Der Bericht sei kurz zitiert: ,,Gadamer vertrat
die Meinung, dal es nicht das Selbstverstindnis sei, das in der Sprache zum Ausdruck
komme. Wort ist ,selbstlos’, und das, von dem der biblische Autor spricht, transzendiert sein
Selbstverstindnis. Was die Sprache zu sagen hat, ist in der ausgesagten Sache zu suchen, so
daf? das Wort in das hinein ,verschwindet’, was es sagt. Freilich was das Wort zu sagen hat,
liegt nicht auferhalb der Sprache, wie die neue Hermeneutik sie versteht . . . sondern es ist
gerade die Dialektik von Sprache und Sache — statt der von mythologischer Sprache und
dem existentiellen Selbstverstindnis, das jene objektiviert —, die den Ort angibt, an dem die
hermeneutische Diskussion in Deutschland gegenwiirtig steht%.”

4, Abschluf3

Die Hermeneutik ist also von einer ,Kunstlehre der Exegese” zur Wissenschaft
avanciert, die sich um die Kernfrage des Verstehens von Texten im allgemeinen und
der HI. Schrift im besonderen bemiiht. Es sind noch viele Fragen offen, Fragen
philosophischer und theologischer Natur, nach dem Verhiltnis von Gotteswort und
Menschenwort, von Sprache und Sache etc. Als vorldufige Resultate der hermeneuti-
schen Bemiihungen kdnnte man kurz zusammenfassen:

1. Durch die neuere hermeneutische Forschung wird der historisch-kritischen Methode
bei aller Anerkennung ihrer unbedingten Notwendigkeit der Ort zugewiesen, der ihr
zukommt: Sie ist notwendige Voraussetzung, um die Verstehensfrage an den Text
richtig, d. h. sachgemiB, stellen zu konnen. Sie leistet also Vorarbeit.

2. Richtig verstandene und behutsam geiibte Entmythologisierung im Sinne einer
Ablésung von Vorstellungen des antiken Weltbildes, die heutigem Denken nicht mehr
vollziehbar sind, ist legitim und notwendig.

3. Voraussetzung jeder verstehenden Interpretation eines Textes ist ein vorgédngiges
Lebensverhiltnis zur Sache, die im Text zur Sprache kommt. Wer die Bibel auslegen
will, mug fiir die Wirklichkeit, die in ihr ausgesprochen wird, ein Verstiindnis haben.

4. Das geforderte und dauernd an Hand des Textes zu revidierende Vorverstindnis
ist auch als Vorverstindnis der Kirche zu verstehen, insofern Verstehen der Schrift
vom Gedichtnis der Uberlieferung wirksam mitbestimmt wird?7.

5. Da der Mensch auf Grund seiner geschichtlichen Existenz dauernd fiir Verstehen
aus Begegnung offen ist, gibt es keinen endgiiltigen Abschluf der Auslegung. Sie ist
nie uniiberholbar.

6. Insofern die aktive Begegnung mit der Schrift ein ,Sprachereignis” oder ,,Wort-
geschehen” im behandelten Sinn auslost, ist die Schriftauslegung eine Form der Be-
gegnung mit dem Heilsereignis®. Ubersetzung des Gotteswortes in immer neues
Menschenwort will nicht blof Kenntnis vermitteln, sondern existenzbestimmende
Metanoia. Im Zusammenwirken von menschlicher Frage, gottlichem Wort und mensch-
licher Antwort ereignet sich der , Dialog des Heiles".

7. Wahres Verstehen der Schrift ist letztlich ein Stehen im verbindenden Wirkungs-
zusammenhang des gleichen Pneumas von damals und heute. Wahres Verstehen der
Schrift ist somit auch Charisma.

8. Es darf daher auch Predigt und Katechese nicht primir Vermittlung von historischem,
auch nicht blof kritisch-historischem Wissen sein, sondern Ubersetzung, Antwort auf
die in jedem Menschen offene Frage nach Gott in ihrer vielfiltigen Wirklichkeit,
wirkmiichtige Antwort aus dem Geist der Schrift im Geiste, zur Erhellung mensch-
licher Existenz von Gott her und auf Gott hin, ,Sprachereignis” zu heil-voller Ver-
wirklichung wahren Christseins.

5 ], M. Robinson, a. a. O. 108 (Hervorhebungen von mir).

57 Inwieweit dabei dem Lehramt Interpretationsbefugnis zukommen mufl, ist ein Problem,
das noch gesondert zu klidren bliebe. Vgl. dazu G. Hasenhiitfl, a. a. O. 439.

% Vel. G. Stachel, a. a. O. 89.

139



Hermeneutik ein katholisches Anliegen?

Anhangsweise wire noch festzustellen, daB es sich bei diesen Bemiithungen um
Hermeneutik nicht blof um rein protestantische Positionen und Fragestellungen han-
delt, die hier referiert oder vielleicht unbesehen iibernommen wurden, sondern um ein
wahrhaft katholisches Anliegen. Dies erweisen vor allem die Auflerungen und Ansitze
der Konzilskonstitution ,,Dei Verbum’: ,Dem offenbarenden Gott ist der ,Gehorsam
des Glaubens’ (R6m 16, 26; vgl. Rém 5,1; 2 Kor 10,5—6) zu leisten. Darin iiber-
antwortet sich der Mensch Gott als ganzer in Freiheit, indem er sich dem ,offen-
barenden Gott mit Verstand und Willen unterwirft’ (Vat. I. DS 1789/3008) und
seiner Offenbarung willig zustimmt®.”

Offenbarung, wie sie in der Schrift zur Sprache kommt, muf sich also in gelebtem
Glauben vollziehen, in glidubiger Existenz! Das II. Vatikanum korrigiert offensichtlich
ein einseitig ,,gnoseologisches®® Glaubensverstindnis, als gehe es primdr und aus-
schlieflich um die Annahme neuer Kenntnisse, die der sich offenbarende Gott dem
Menschen in der Schrift mitteilte. Sicherlich geht es auch um Wahrheitsvermittlung.
Glaube 14t sich aber nicht nur als ein ,Fiir-wahr-Halten” verstehen, denn dann ist
er noch kein lebendiger Glaube. Glaube ist mehr, er ist ein ,,menschliches Gesamt-
verhalten gegeniiber dem sich mitteilenden Gott... gesamtmenschliche Hingabe, die
Ubereignung des ganzen Menschen an Goti®t.” Der Glaubende nimmt nicht blof
geoffenbarte Wahrheiten als wahr an, wihrend der offenbarende Gott und seine
Offenbarung in ferner Vergangenheit zuriickbleibt, sondern er begegnet hier und
heute neu diesem Gott in der Aktualisierung der Schrift, im Ereignis der Selbst-
mitteilung Gottes®2.

Es geht also um den aus der Begegnung und in der Begegnung mit der Schrift erfah-
renen und ergriffenen Sinnzusammenhang, um existenzielle Identifikation mit dem
Wort Gottes. Es geht um ein derartiges Verstehen und Innewerden der ,Sprache”
Gottes, daf ich sie lebe. Dann ist mir Heil widerfahren in der Erfahrung des
Wortes: Wort ist wieder — richtig verstanden — Fleisch geworden. Solches Verstehen
ist Glaubensleben und zugleich Gnade. Sich um solche Gnade zu miihen, ist Auftrag
fiir jeden Christen, vornehmlich fiir den Fachexegeten. Seine Aufgabe ist ja nicht blof
Wissen zu vermitteln, sondern ,, Verstehen” des Gotteswortes, und das heift doch
letzten Endes Heil!

Moge der Aufsatz als das genommen werden, was er sein will: Kein Forschungsbeitrag
zur hermeneutischen Frage, sondern ein Informationsversuch Ffiir geplagte Praktiker
iiber das, was unter dem Schlagwort , Neue Hermeneutik” umgeht.

% Dogmatische Konstitution iiber die géttliche Offenbarung. Art. 5. LThK? II, Vat, Bd. 1II, 513.
% O. Semmelroth / M. Zerwick, Vaticanum II iiber das Wort Gottes. Stuttgart 1966, 18.

61 Ebd.

2 Vel. ebd.

140



