
PILINGE

Neue Hermeneutiık
„Neue Hermeneutik” ist heute geradezu eın Schlagwort geworden. Auf die Frage, welcher
Ort der Hermeneutik unter den theologischen Disziplinen zuzuweilsen sel, hat INa  - bis VOTLT
kurzem ‚4  rtet sSie sel jene Hilfswissenschaft der Schriftauslegung, die sich theoretisch
(im Gegensatz ZUr Praxis der Exegese) mi+t der „Kuns der Auslegung“” befaßt, Iso eın
System VO:  »3 Regeln, nach denen die Exegese vorzugehen habe, ı  1€ Lehre der Methode
der Schriftinterpretation‘’1,
Aus solcher Ortsbestimmung ergibt S1CI der Gegenstand traditioneller Hermeneutik: Sie
befaßt sich mıiıt Textkritik, philologischen Fragen, mit dem historischen Hintergrund der
biblischen Literatur, miıt der profanen, geistigen un! kulturellen Umwelt der Bibel,
ihren archäologischen Belegen, mit den religionsgeschichtlichen Strömungen und Einflüssen.
Sie sich mit dem Autor der jeweiligen Schriften, seiner Persönlichkeit und Situation,
seiner enk- un! Ausdrucksweise, mit den Vo ihm benützten der geschaffenen literari-
schen Formen auseinander, die vorliegenden Texte besser erklären können.
Interessanterweise hat zumindest die katholische Hermeneutik uch ımmer nach dem Je-weiligen 0V  „DSinn der Schrift und der Schriften gefragt, nach dem Literalsinn, der dem
manchmal belächelten „Vollsinn”, wıe uch nach den mıiıt „analogia fidei” umschriebenen
Auslegungsprinzipien, die anscheinend 1n der Hermeneutik VO  - anderer Seite her
wiederum 1n den Mittelpunkt des Interesses rücken scheinen.

Das Problem
Was unterscheidet die „Neue Hermeneutik“ VOoO  3 der traditionellen? ebt G1E diese auf?
An sich nicht, S1e geht L1UT tiefer und weitet den Begriff Hermeneutik ausSs: „Aufgabe
der Hermeneutik 1st nicht mehr allein, die Störungen und Schwierigkeiten bei der
Textauslegung beheben, sondern vielmehr, den Vorgang des Verstehens überhaupt

analysieren®.“ Man IMUu sich Ja fragen: Wie komme ich heute einen immerhin
zweitausend Jahre alten ext heran? An einen Text, der das Kleid einer längst VOI-

und veErgesSseNeEN eit trägt? Wie kann ich einen solchen ext nicht bloß
erklären, 1m 5Sinn einer kritisch-historischen Forschung festlegen, Was der Autor
damals, ın seiner Zeit, Kultur, Sprache, Situation, enk- und Redeweise gemeınt hat,
sondern wıe wird dieser ext tür mM1  ch heute Zu Ereignis, das mich 1n meılner
Existenz trifft und meın Leben bestimmt+*+? Ich kann Ja als Mensch des Jahrhunderts
nicht einfach 1n die Haut des Menschen VOT zweitausend Jahren schlüpfen, und will
auch ar nicht! Auslegung der Schrift soll aber „das eschehen des einen göttlichen
Wortes, das zu Text, ZUT schriftlichen Sprache, vielen Öörtern geworden ist,
wiederum geisterfülltem, geistgewirktem Geschehen werden“ lassen?, SONS hat S1e
1U interessante Erklärungen gegeben, aber ihr eigentliches Ziel verfehlt. Denn eın
aus seiner eit erklärter ext mMu Ja noch lange eın ‚„verstandener“”, eın mir
geschenkter und mich beschenkender ext SPe1IN.

Man annn iıne kritisch-historisch hochinteressante Analyse des Auferstehungskapitels
Kor 15 erstellen. Dazu wird INa  - die Situation 1n Korinth, ın die der Brief treffen soll,

mehr der minder hypothetisch rekonstruieren. Die dort vorhandene, etwas gnostisierendeGeisteshaltung äßt erkennen, Paulus schrieb und schreiben mußte. eiters ist
der religionsgeschichtliche Hintergrund der paulinischen Vorstellungen twa VOoO  - korporativer

erheben. DiePersönlichkeit, die sich 1n seiner Adam-Christus-Antithese kundtut,
apokalyptische Erwartung des Apostels ist auf ihren sachlichen Kern, der hinter den Bildern
und Symbolen steht, reduzieren Uun! die einer allzu schwärmerischen und präsentischen
Heilsgewißheit der Korinther gegenübergestellte Hoffnungstheologie des Apostels be-
denken und trotzdem kann mich der ext kalt lassen. habe viele NEeUE Erkenntnisse

Vögtle, Art. Biblische Hermeneutik; 1n * Sacramentum Mundi k Freiburg 1967, 575
Schäfer, Die hermeneutische rage 1n der gegenwaärtigen evangelischen Theologie;

Die hermeneutische Frage 1n der Theologie (hg, V, Loretz un Strolz); Schriften zZzu

Weltgespräch 3I Herder 1968, 426
Stachel, Die Hermeneutik. München 1968,

130

FRANZ ZEILINGER 

Neue Hermeneutik 

„Neue Hermeneutik" ist heute geradezu ein Schlagwort geworden. Auf die Frage, welcher 
Ort der Hermeneutik unter den theologischen Disziplinen zuzuweisen sei, hat man bis vor 
kurzem geantwortet: sie sei jene Hilfswissenschaft der Schriftauslegung, die sich theoretisch 
(im Gegensatz zur Praxis der Exegese) mit der „Kunst der Auslegung" befaßt, also ein 
System von Regeln, nach denen die Exegese vorzugehen habe, ,,die Lehre oder Methode 
der Schriftinterpretation"1, 

Aus solcher Ortsbestimmung ergibt sich der Gegenstand traditioneller Hermeneutik: Sie 
befaßt sich mit Textkritik, philologischen Fragen, mit dem historischen Hintergrund der 
biblischen Literatur, d. h. mit der profanen, geistigen und kulturellen Umwelt der Bibel, 
ihren archäologischen Belegen, mit den religionsgeschichtlichen Strömungen und Einflüssen. 
Sie setzt sich mit dem Autor der jeweiligen Schriften, seiner Persönlichkeit und Situation, 
seiner Denk- und Ausdrucksweise, mit den von ihm benützten oder geschaffenen literari­
schen Formen auseinander, um so die vorliegenden Texte besser erklären zu können. 
Interessanterweise hat zumindest die katholische Hermeneutik auch immer nach dem je­
weiligen „Sinn" der Schrift und der Schriften gefragt, nach dem Literalsinn, oder dem 
manchmal belächelten „Vollsinn", wie auch nach den mit „analogia fidci" umschriebenen 
Auslegungsprinzipien, die anscheinend in der neuen Hermeneutik von anderer Seite her 
wiederum in den Mittelpunkt des Interesses zu rücken scheinen. 

1. Das Problem 

Was unterscheidet die „Neue Hermeneutik" von der traditionellen? Hebt sie diese auf? 
An sich nicht, sie geht nur tiefer und weitet den Begriff Hermeneutik aus: ,,Aufgabe 
der Hermeneutik ist es nicht mehr allein, die Störungen und Schwierigkeiten bei der 
Textauslegung zu beheben, sondern vielmehr, den Vorgang des Verstehens überhaupt 
zu analysieren2

." Man muß sich ja fragen: Wie komme ich heute an einen immerhin 
zweitausend Jahre alten Text heran? An einen Text, der das Kleid einer längst ver­
gangenen und vergessenen Zeit trägt? Wie kann ich einen solchen Text nicht bloß 
erklären, d. h. im Sinn einer kritisch-historischen Forschung festlegen, was der Autor 
damals, in seiner Zeit, Kultur, Sprache, Situation, Denk- und Redeweise gemeint hat, 
sondern wie wird dieser Text für mich heute zum Ereignis, das mich in meiner 
Existenz trifft und mein Leben bestimmt? Ich kann ja als Mensch des 20. Jahrhunderts 
nicht einfach in die Haut des Menschen vor zweitausend Jahren schlüpfen, und will es 
auch gar nicht! Auslegung der Schrift soll aber „das Geschehen des einen göttlichen 
Wortes, das zum Text, zur schriftlichen Sprache, zu vielen Wörtern geworden ist, 
wiederum zu geisterfülltem, geistgewirktem Geschehen werden" lassen3, sonst hat sie 
nur interessante Erklärungen gegeben, aber ihr eigentliches Ziel verfehlt. Denn ein 
aus seiner Zeit erklärter Text muß ja noch lange kein „verstandener", d. h. ein mir 
geschenkter und mich beschenkender Text sein. 

Man kann z. B. eine kritisch-historisch hochinteressante Analyse des Auferstehungskapitels 
l Kor 15 erstellen. Dazu wird man die Situation in Korinth, in die der Brief treffen soll, 
mehr oder minder hypothetisch rekonstruieren. Die dort vorhandene, etwas gnostisierende 
Geisteshaltung läßt erkennen, warum Paulus so schrieb und schreiben mußte. Weiters ist 
der religionsgeschichtliche Hintergrund der paulinischen Vorstellungen etwa von korporativer 
Persönlichkeit, die sich in seiner Adam-Christus-Antithese kundtut, zu erheben. Die 
apokalyptische Erwartung des Apostels ist auf ihren sachlichen Kern, der hinter den Bildern 
und Symbolen steht, zu reduzieren und die einer allzu schwärmerischen und präsentischen 
Heilsgewißheit der Korinther gegenübergestellte Hoffnungstheologie des Apostels zu be­
denken - und trotzdem kann mich der Text kalt lassen. Ich habe viele neue Erkenntnisse 

1 A. Vögtle, Art. Biblische Hermeneutik; in: Sacra·mentum Mundi I, Freiburg 1967, 575. 
2 R. Schäfer, Die hermeneutische Frage in der gegenwärtigen evangelischen Theologie; in: 

Die hermeneutische Frage in der Theologie (hg. v. 0. Loretz und W. Strolz); Schriften zum 
Weltgespräch 3, Herder 1968, 426. 

• G. Stachel, Die neue Hermeneutik. München 1968, 14. 

130 



über die Hintergründe des lextes erfahren, MU deshalb ber noch lange nicht CN
WIT einmal meln Herz getroffen, mich hier un heute ergriffen haben, daß
meın Christsein der auch einfach meın Menschsein MNEeu bestimmt. Das wird Trst tun,
wWEenn der Funke übergesprungen ist un gezündet hat, n wenn ich ihn verstanden habe.
Bei der Interpretation der HI Schrift geht (5 daher nicht zunächst und allererst
Erkenntnis Vo  ; Dogmen un! 5Sittennormen, die IMIr ann wiederum als Objekt gegenüber-
stehen, sondern eın existenzielles Einswerden miıt dem mich erfassenden Wort.
Ein anderes, wenn auch inkendes Beispiel: Es ann mir jemand kritisch-historisch, ftorm-
kritisch Uun! musiktheoretisch 1ne Cellosonate Vo  ; Bach bis 1Ns letzte Detail erklären,
analysieren un daraus kompositorische Forderungen UunNn! „Dogmen“” deduzieren. Und
trotzdem kann passieren, daß IMr beim Anhören hre eigentliche musikalische Aussage
verschlossen bleibt. habe S1€e 1 etzten nicht verstanden S1e sagt MIr nichts!

Diese Beispiele zeigen vielleicht besser als 1ıne theoretische Einführung, OIu der
Hermeneutik geht Um die Besinnung auf die Grundlagen jeglicher, nicht bloß

biblischer Interpretation, denn auch der historischen und dogmatischen Theologie geht
immer Verstehen und Verständlichmachen. Damit i1st die Hermeneutik aber
letzte Fragen gestoßen, S1e ist der Wissenschaft geworden, die die Grundlagen

er Geisteswissenschaften untersucht*. Gerade dem Bibliker 1st unmöglich, sich ihr
entziehen und 6S1€e der Kompetenz anderer theologischer Disziplinen zuzuschieben,

da IE! offiziell mıit Büchern tun hat, die 1n ihrer Auslegung für systematische wWwWıe
praktische Theologie ebenso WIıe Für die christliche Frömmigkeit grundlegend sind.
„Der zeitliche Abstand zwischen der Gegenwart einerseits, dem Ursprung des
Christentums und den Verfassern der biblischen Schriften anderseits schafft 1ne
Fremdheit, deren Ausmaß für das Christentum und Se1INe Theologie immer bedroh-
licher wird. Denn fast noch schneller als der zeitliche Abstand wächst die geistige
Differenz und miıt ihr die Schwierigkeit des Verstehens“®. Hier muß die Hermeneutik
den Brückenschlag versuchen.

Zur Verschärfung der hermeneutischen Frage
als Verstehensfrage kam VOT allem durch den Römerbriefkommentar Barths
und die existenzialistisch beeinflu(ßte Theologie Bultmanns.

arl Barth tellte gegenüber dem historischen Relativismus un der liberalen
Theologie die Verstehensfrage e Im Vorwort ZUrTr ersten Auflage sSeINES Römerbrief-
kommentars schreibt
'r  1e€ historisch-kritische Methode der Bibelforschung hat ihr Recht S1e weist hin auf 1ne
Vorbereitung des Verständnisses, die nirgends überflüssig ist ber wenn ich wählen
müßte zwischen ihr un der alten Inspirationslehre, ich würde entschlossen der letzteren
greifen: S1e hat da's größere, tiefere, wichtigere Recht, eil s1e auf die Arbeit des Verstehens
selbst hinweist, hne die alle Zurüstung wertlos ist. Ich bin froh nicht wählen mussen
zwischen beiden. ber melnne . Aufmerksamkeit War darauf gerichtet, durch das
Historische hindurch sehen 1 den Geist der Bibel, der der ewige Geist iıst Was einmal
erns gewesen ıst, das ist auch heute noch, und Was heute erns ıst un! nicht bloß Zufßfall
un Schrulle, das steht uch ın unmittelbarem Zusammenhang miıt dem, wWas einst erns
gewesen ist. Unsere Fragen sind, wenn WIT uns selber recht verstehen, die Fragen des
Paulus, un des Paulus Antworten müuüssen, wenn ihr Licht uns euchtet, 1NserTre Antworten
seın Geschichtsverständnis 1st eın fortgesetztes, immer aufrichtigeres un eindringende-
LCS Gespräch zwischen der Weisheit VO  - gestern un! der Weisheit VO INOTSCH, die ine
un dieselbe ist®.  DA
urch Einwände der liberalen Exegese, esonders Jülichers?, CZWUNSECN, csah sich Barth
veranlaßt, 17 Vorwort der spateren Auflagen geNAUCT ellung beziehen. Es geht
ihm dabei die hinter den OÖörtern stehende ache, das, Was eigentlich unsagbar

Dilthey, Die Entstehung der Hermeneutik (in Ges Schriften 5, Stuttgart, 3372 f.);
ıtıert nach olf Schäfer 427

> Schäfer, 428
Barth, Der Römerbrief; Zollikon-Zürich® 1947,
Jülicher, Ein moderner Paulusausleger; abgedruckt 1in Anfänge

131

über die Hintergründe des Textes erfahren, er muß deshalb aber noch lange nicht - sagen 
wir es einmal so - mein Herz getroffen, mich hier und heute ergriffen haben, so daß er 
mein Christsein oder auch einfach mein Menschsein neu bestimmt. Das wird er erst tun, 
wenn der Funke übergesprungen ist und gezündet hat, d. h., wenn ich ihn verstanden habe. 
Bei der Interpretation der HI. Schrift geht es daher nicht zunächst und allererst um 
Erkenntnis von Dogmen und Sittennormen, die mir dann wiederum als Objekt gegenüber­
stehen, sondern um ein existenzielles Einswerden mit dem mich erfassenden Wort. 
Ein anderes, wenn auch hinkendes Beispiel: Es kann mir jemand kritisch-historisch, form­
kritisch und musiktheoretisch eine Cellosonate von J. 5. Bach bis ins letzte Detail erklären, 
analysieren und daraus kompositorische Forderungen und „Dogmen" deduzieren. Und 
trotzdem kann es passieren, daß mir beim Anhören ihre eigentliche musikalische Aussage 
verschlossen bleibt. Ich habe sie im letzten nicht verstanden - sie sagt mir nichts! 

Diese Beispiele zeigen vielleicht besser als eine theoretische Einführung, worum es der 
neuen Hermeneutik geht: Um die Besinnung auf die Grundlagen jeglicher, nicht bloß 
biblischer Interpretation, denn auch der historischen und dogmatischen Theologie geht 
es immer um Verstehen und Verständlichmachen. Damit ist die Hermeneutik aber 
an letzte Fragen gestoßen, sie ist zu der Wissenschaft geworden, die die Grundlagen 
aller Geisteswissenschaften untersucht'. Gerade dem Bibliker ist es unmöglich, sich ihr 
zu entziehen und sie der Kompetenz anderer theologischer Disziplinen zuzuschieben, 
da er ja offiziell mit Büchern zu tun hat, die in ihrer Auslegung für systematische wie 
praktische Theologie ebenso wie für die christliche Frömmigkeit grundlegend sind. 
„Der zeitliche Abstand zwischen der Gegenwart einerseits, dem Ursprung des 
Christentums und den Verfassern der biblischen Schriften anderseits schafft eine 
Fremdheit, deren Ausmaß für das Christentum und seine Theologie immer bedroh­
licher wird. D enn fast noch schneller als der zeitliche Abstand wächst die geistige 
Differenz und mit ihr die Schwierigkeit des Verstehens"5• Hier muß die Hermeneutik 
den Brückenschlag versuchen. 

2. Zur Verschärfung der hermeneutischen Frage 

als Verstehensfrage kam es vor allem durch den Römerbriefkommentar Barths 
und die existenzialistisch beeinflußte Theologie R. Bultmanns. 
A) Karl Barth stellte gegenüber dem historischen Relativismus und der liberalen 
Theologie die Verstehensfrage neu. Im Vorwort zur ersten Auflage seines Römerbrief­
kommentars schreibt er: 

„Die historisch-kritische Methode der Bibelforschung hat ihr Recht: sie weist hin auf eine 
Vorbereitung des Verständnisses, die nirgends überflüssig ist. Aber wenn ich wählen 
müßte zwischen ihr und der alten Inspirationslehre, ich würde entschlossen zu der letzteren 
greifen: sie hat da's größere, tiefere, wichtigere Recht, weil sie auf die Arbeit des Verstehens 
selbst hinweist, ohne die alle Zurüstung wertlos ist. Ich bin froh nicht wählen zu müssen 
zwischen beiden. Aber meine ganze Aufmerksamkeit war darauf gerichtet, durch das 
Historische hindurch zu sehen in den Geist der Bibel, der der ewige Geist ist. Was einmal 
ernst gewesen ist, das ist es auch heute noch, und was heute ernst ist und nicht bloß Zufall 
und Schrulle, das steh t auch in unmittelbarem Zusammenhang mit dem, was einst ernst 
gewesen ist. Unsere Fragen sind, wenn wir uns selber recht verstehen, die Fragen des 
Paulus, und des Paulus Antworten müssen, wenn ihr Licht uns leuchtet, unsere Antworten 
sein ... Geschichtsverständnis ist ein fortgesetztes, immer aufrichtigeres und eindringende­
res Gespräch zwischen der Weisheit von gestern und der Weisheit von morgen, die eine 
und dieselbe ist8." 

Durch Einwände der liberalen Exegese, besonders Jülichers7, gezwungen, sah sich Barth 
veranlaßt, im Vorwort der späteren Auflagen genauer Stellung zu beziehen. Es geht 
ihm dabei um die hinter den Wörtern stehende Sache, um das, was eigentlich unsagbar 

• W. Dilthey, Die Entstehung der Hermeneutik (in: Ges. Schriften 5, Stuttgart, 332 f.); 
zitiert nach Rolf Schäfer a. a. 0. 427. 

s R. Schäfer, a. a. 0. 428. 
6 K. Barth, Der Römerbrief; Zollikon-Zürich5 1947, V. 
1 A. ]ülicher, Ein moderner Paulusausleger; abgedruckt in Anfänge 87 ff. 

131 



ist, und doch immer Neu gesagt werden muß Die Bibel ist u einmal Zeugnis Von
Gottes Offenbarung 1 menschlichen Wort® Im Vorwort der Auflage schreibt
„Tunlichst wenig darf übrigbleiben VO:  ”3 jenen Blöcken bloß historischer, bloß gegebener,bloß zufälliger Begrifflichkeit, tunlichst weitgehend MUu: die Beziehung der Wörter auf das
Wort 1n den Öörtern aufgedeckt werden. Bis dem Punkt MUu. ich als Verstehender
vorstoßen, ich nahezu ur noch VOT dem Rätsel der Sache, nahezu nicht mehr Vor dem
Rätsel der Urkunde als solcher stehe, ich Iso nahezu vVergessec, dafß ich nicht der Autor
bin, ich ih nahezu gut verstanden habe, da (l ich ihn 1n meinem Namen reden lassen
und selber ın seinem Namen reden kann®.”
Anders formuliert: Der Ausleger befindet sich inem „Treueverhältnis seinem
Autor“” Er schreibt dann icht über ihn, sondern, gut geht, mit hm19 Das 1n
den OÖrtern sich weisende UOffenbarungswort (Barth faßt Ja die Bibel alsc eın Zeugnis
VO  3 Gottes Offenbarung!!) ist ihm ausschlaggebend. Was dem Apostel celbst Sache
WarT, derentwillen schrieb, und die dUSZUSagenN versuchte, nicht historische
Spezialitäten, oder die Person des Paulus, sind VO  - Bedeutung. Paulus bildet LUr das
Werkzeug der (auch mich betreffenden) Sache Barth Se{iz also seinen hermeneutischen
Ansatz streng vVon oben her d VO „Wort 1ın den Wörtern“.
Hier liegt aber auch der Ansatzpunkt der Kritik! Ein Beispiel mMag dies zeigen. Der
einfache, nicht exegetisch gebildete Hörer oder Leser der Schrift ist ohl unbewußt
diesem hermeneutischen Ansatz verpflichtet. Ihm geht das Verstehen der Sache
ber gerade hier eröffnet sich 1Nne Schwierigkeit, venn der Hörer D SCZWUNHCH
ist, 1Nne ‚„unverdauliche”“ Lesung anzuhören. Dem auf die Sache bedachten Hörer
kommt gerade die Sache nicht un Bewußtsein, versteht das Gehörte icht. Und
irgendwie ist mit dem gehörten ext unzutfrieden. Das heißt aber, dafß die
Hermeneutik „nicht Ur nach dem ext und sSeiner Eigenart, sondern auch nach dem
verstehenden Subjekt fragen muß, weil aus ihm die religiöse Kritik entspringt  E,
S0 zeigt sich 1n dem zunächst bestechenden Ansatz Barths doch 1NnNe Einseitigkeit.
In sSeiInem dogmatischen Konzept VO „Wort (Gottes” geht die menschliche Wirklichkeit

leicht verloren. Die religiöse Kritik hat Ja ihren Mafstah a dem, Was sich heute,
1ın der Gegenwart, ZUT Einheit des Glaubens zusammenfügen und festhalten äßt.
Für Barth liegt aber der „existenziellen Beteiligung”“ nichts!?; ©6 kommt alles auf
die Sache Damit ist aber die menschliche Tat auf bloße Anerkennung reduziert.
Das wirkende aktive Subjekt 1st die 1n der Schrift ZUuUr Sprache kommende Sache
50 theozentrisch dies gedacht ist, wird dabei doch der a modernen Weltbild
orientierte Mensch übergangen.

Rudolf Bultmann s+ö(dt VO  j unten her, VO Menschen u un Problem VOT
Die rage nach der Sprechweise des NTs bestimmt SPeINeE Überlegungen. Für ih: 1st
diese mythologisch; das heißt aber nicht, da sich Märchen handle, daß dem
Mythos keine Aussagekraft eigne, sondern unter Mythos versteht Bultmann ıne
Vorstellungsweise, ‚An der das Jenseitige als Diesseitiges erscheint, 1n der Gottes
Jenseitigkeit als räumliche Ferne gedacht wird‘/14 In biblischer eit bliehb fast ın
jedem menschlichen Ereignis irgendeine Unbekannte zurück, die durch Gottes unmittel-
bares Einwirken, durch seine jenseitige acht geklärt wurde. Heute 1st Gott durch die
wissenschaftliche Welterklärung und technische Weltbehandlung jelfach 1m Denken

ist ernstzunehmen, da das menschliche Wort etwas aIlZ Bestimmtes Sagft, daß
als menschliches Wort über sich selbst hinausweist, daß S1E die Bibel) als Wort

auf eine Sache, auf einen Gegenstand hinweist.” (/ Barth, Kirch! Dogmatik 1, Z
Zollikon-Zürich® 1960, 513)

Barth, Der Römerbrief, AXIL Vorwort ZUTr Aufl/., .
11 Kirchl. Dogm Il 512
12 Schäfer, d 434 (Hervorhebung VO  »3 mir).
13 Vgl Kirchl. Dogm Il Zürich® 1964, 194 und 206
14 Neues Testament un Mythologie: Kerygma und Mythos (hg. V, Bartsch), Ham-

burg* 1960, 22 ota

132

ist, und doch immer neu gesagt werden muß. Die Bibel ist nun einmal Zeugnis von 
Gottes Offenbarung im menschlichen Wort8• Im Vorwort der 2. Auflage schreibt er: 

,,Tunlichst wenig darf übrigbleiben von jenen Blöcken bloß historischer, bloß gegebener, 
bloß zufälliger Begrifflichkeit, tunlichst weitgehend muß die Beziehung der Wörter auf das 
Wort in den Wörtern aufgedeckt werden. Bis zu dem Punkt muß ich als Verstehender 
vorstoßen, wo ich nahezu nur noch vor dem Rätsel der Sache, nal1ezu nicht mehr vor dem 
Rätsel der Urkunde als solcher stehe, wo ich also nahezu vergesse, daß ich nicht der Autor 
bin, wo ich ihn nahezu so gut verstanden habe, da:ß ich ihn in meinem Namen reden lassen 
und selber in seinem Namen reden kann9." 

Anders formuliert: Der Ausleger befindet sich in einem „Treueverhältnis zu seinem 
Autor". Er schreibt dann nicht über ihn, sondern, so gut es geht, mit ihm10• Das in ! 

den Wörtern sich weisende Offenbarungswort (Barth faßt ja die Bibel als ein Zeugnis 
von Gottes Offenbarung11) ist ihm ausschlaggebend. Was dem Apostel selbst Sache 
war, um derentwillen er schrieb, und die er auszusagen versuchte, nicht historische 
Spezialitäten, oder die Person des Paulus, sind von Bedeutung. Paulus bildet nur das 
Werkzeug der (auch mich betreffenden) Sache. Barth setzt also seinen hermeneutischen 
Ansatz streng von oben her an, vom „Wort in den Wörtern". 
Hier liegt aber auch der Ansatzpunkt der Kritik! Ein Beispiel mag dies zeigen. Der 
einfache, nicht exegetisch gebildete Hörer oder Leser der Schrift ist wohl unbewußt 
diesem hermeneutischen Ansatz verpflichtet. Ihm geht es um das Verstehen der Sache. 
Aber gerade hier eröffnet sich eine Schwierigkeit, wenn der Hörer z. B. gezwungen 
ist, eine „unverdauliche" Lesung anzuhören. Dem auf die Sache bedachten Hörer 
kommt gerade die Sache nicht zum Bewußtsein, er versteht das Gehörte nicht. Und 
irgendwie ist er mit dem gehörten Text unzufrieden. Das heißt aber, daß die 
Hermeneutik „nicht nur nach dem Text und seiner Eigenart, sondern auch nach dem 
verstehenden Subjekt fragen muß, weil aus ihm die religiöse Kritik entspringt"12• 

So zeigt sich in dem zunächst bestechenden Ansatz Barths doch eine Einseitigkeit. 
In seinem dogmatischen Konzept vom „Wort Gottes" geht die menschliche Wirklichkeit 
zu leicht verloren. Die religiöse Kritik hat ja ihren Maßstab an dem, was sich heute, 
in der Gegenwart, zur Einheit des Glaubens zusammenfügen und festhalten läßt. 
Für Barth liegt aber an der „existenziellen Beteiligung" nichts13; es kommt alles auf 
die Sache an. Damit ist aber die menschliche Tat auf bloße Anerkennung reduziert. 
Das wirkende aktive Subjekt ist die in der Schrift zur Sprache kommende Sache. 
So theozentrisch dies gedacht ist, so wird dabei doch der am modernen Weltbild 
orientierte Mensch übergangen. 

B) Rudolf Bultmann stößt von unten her, vom Menschen aus zum Problem vor. 
Die Frage nach der Sprechweise des NTs bestimmt seine überlegungen. Für ihn ist 
diese mythologisch; das heißt aber nicht, daß es sich um Märchen handle, daß dem 
Mythos keine Aussagekraft eigne, sondern unter Mythos versteht Bultmann eine 
Vorstellungsweise, ,,in der das Jenseitige als Diesseitiges erscheint, in der z. B. Gottes 
J enseitigkeit als räumliche Feme gedacht wird"14• In biblischer Zeit blieb fast in 
jedem menschlichen Ereignis irgendeine Unbekannte zurück, die durch Gottes unmittel­
bares Einwirken, durch seine jenseitige Macht geklärt wurde. Heute ist Gott durch die 
wissenschaftliche Welterklärung und technische Weltbehandlung vielfach im D enken 

" ,, ... es ist ernstzunehmen, daß das menschliche Wort etwas ganz Bestimmtes sagt, daß 
es als menschliches Wort über sich selbst hinausweist, daß sie ( = die Bibel) als Wort 
auf eine Sache, a·uf einen Gegenstand hinweist." (K. Barth, Kirchl. Dogmatik I, 2, 
Zollikon-Zürich5 1960, 513). 

• K. Barth, Der Römerbrief, XII. 10 Vorwort zur 3 . Aufl., a. a. 0. XX. 
11 Kirchl. Dogm. I, 2; 512. 
12 R. Schäfer, a. a. 0. 434 (Hervorhebung von mir). 
13 Vgl. KirchJ. Dogm. I, 1; Zürich8 1964, 194 und 206. 
14 Neues Testa'ment und Mythologie: Kerygma und Mythos I (hg. v. H. W. Bartsch), Ham­

burg• 1960, 22 nota 2. 

132 



des Menschen weiıt den Rand des Weltbildes gedrängt, daß fast 1U noch 1n
Grenzsituationen, wWıe 1 höchsten Leid oder öchstem Glück, Not und Tod, erfahren
wird. Man annn dem heutigen Menschen die unbesehene UÜbernahme des antiken
Weltbildes der Bibel icht zumuten, und daher ist nach den eigentlichen Intentionen
dieser Aussagen fragen. Die ın mythischer Redeweise ausgedrückten Glaubens-

sind interpretieren, icht auszuschalten.
Mythologische Redeweise ist also weltbildbestimmte Redeweise, aber, 1 Wesen
des Mythos deute*t sich al „„wie sich der Mensch celbst in seiner Welt versteht‘/1>,
amals vertikal VO  3 Gott bedingt, heute VO  - Technik und Wissenschaft bestimmt.
Wenn also der Mythos celbst das Eigenverständnis des Menschen 1n seiner Welt
zu Ausdruck bringt, dann liegt 1n ihm celhbst bereits das Kriterium der „Über-
setzung“, der Entmythologisierung: 1st eben anthropologisch, existenzial

interpretieren. Das ilt sich VO  3 jedem Text, der einem anderen als dem
modernen Weltbild verpflichtet ist. Wenn das in seiner mythologischen Redeweise
das GSelbstverständnis des Menschen Zu Ausdruck bringt, dann eben als das neue

Gelbstverständnis durch Christus! Dieses EUE Selbstverständnis gilt auch heute
noch 1 Rahmen UNSPYTVES Weltbildes verwirklichen! er Brückenschlag zwischen
den antiken Zeugnissen Un: unseTrTem Verständnis gvelingt dann 11UTL durch existen-
ziale Schriftinterpretation*®. Wie soll diese aber geschehen?
Vorzängiges Lebensverhältnis.
Für Bultmann ist klar, dafß dies nicht geschehen kann, indem INan bloß ach dem
‚„inhaltlichen Was”, also nach dem Erzählten oder nach der berichteten historischen
Sache fragt. Dann ware das geschichtliche Zeugnis des NTSs e1n Bericht über inter-
essante Dinge der Vergangenheit, aber keine Anrede A mich. Ich würde Wissen CI -

halten, oder würde IMr  S eın ‚„Für-wahr-Halten” abfordern, doch die berichteten
oder für wahr gehaltenen Dinge blieben tot, S1e ‚„‚waren Leichen un! WIT waren
Leichenbeschauer; denn vergangenen geschichtlichen Zeugnissen als vergangene
(und das sind S1e als reine Tatsachen) ann INan kein Lebensverhältnis gewinnen‘“*“,
Bultmann fordert DPOSIit1V als Voraussetzung jeder verstehenden Interpretation eın
„vorgangıges Lebensverhältnis der Sache, die 1m ext oder indirekt Wort kommt
und die das Woraufhin ın der Befragung leitet. hne eın olches Lebensverhältnis,
in dem ext und Interpret verbunden sind, ist e1in Befragen und Verstehen nicht mOg-
lich, eın efragen auch gar icht motiviert. Damit 1st auch gesagt, daß jede Interpreta-
tion notwendig VO  3 einem gewlssen Vorverständnis der in Rede oder Frage stehenden
Sache getragen 15  +1
Konkret bedeutet Olches Vorverständnis natürlich nicht eın Vorurteil, ine vorgefaßte
Meinung, sondern dafß ich VO  j vornherein bereits irgendeinen Bezug Zzu dem habe,
wWwas 17 einem ext Wort kommt, damit mich treffen kann. Dieser Bezug annn
auch als Frage gegeben eın Wenn ich einen Liebesroman verstehen will, MUu
ich UVO schon irgendein geistiges Verhältnis dem haben, Was Liebe ist. Sonst
kann ich ja ar icht verstehen, Was das alles soll Zumindest mu{( 1ne Frage da se1In,
cie VO ext irgendeine, wenn uch unbefriedigende Antwort, erhalten kann.
Auf die Bibel übertragen, mußfß zunächst irgendein Vorverständnis VO Gott, weni1g-
stens 1ne Frage nach Gott gegeben se1ın, die sich konkret als Frage nach dem Sinn
des Lebens, dem Weiterleben nach dem Tod, einem ruhenden Punkt 1M Auf und
eines Menschenschicksals, letztlich als Frage „nach der Eigentlichkeit des je eigenen
15 Kerygma und Mythos 1,

ach Hasenhüttfl, Exkurs: Die Radikalisierung der hermeneutischen Fragestellung, durch
Rudolf Bultmann; 111 * Mysterium Salutis (hg. Y Feiner un Löhrer). Einsiedeln
1965, 430

17 Ders., eb 432
Bultmann, Glaube un Verstehen IL, Tübingen? 1961, 227

133

des Menschen so weit an den Rand des Weltbildes gedrängt, daß er fast nur noch in 
Grenzsituationen, wie im höchsten Leid oder höchstem Glück, Not und Tod, erfahren 
wird. Man kann dem heutigen Menschen die unbesehene Übernahme des antiken 
Weltbildes der Bibel nicht zumuten, und daher ist nach den eigentlichen Intentionen 
dieser Aussagen zu fragen. Die in mythischer Redeweise ausgedrückten Glaubens­
aussagen sind zu interpretieren, nicht auszuschalten. 
Mythologische Redeweise ist also weltbildbestimmte Redeweise, d. h. aber, im Wesen 
des Mythos deutet sich an, ,,wie sich der Mensch selbst in seiner Welt versteht"15, 

damals vertikal von Gott bedingt, heute von Technik und Wissenschaft bestimmt. 
Wenn also der Mythos selbst das Eigenverständnis des Menschen in seiner Welt 
zum Ausdruck bringt, dann liegt in ihm selbst bereits das Kriterium der „Über­
setzung", d. h. der Entmythologisierung: er ist eben anthropologisch, existenzial 
zu interpretieren. Das gilt an sich von jedem Text, der einem anderen als dem 
modernen Weltbild verpflichtet ist. Wenn das NT in seiner mythologischen Redeweise 
das Selbstverständnis des Menschen zum Ausdruck bringt, dann eben als das neue 
Selbstverständnis durch Christus! Dieses neue Selbstverständnis gilt es auch heute 
noch im Rahmen unseres Weltbildes zu verwirklichen! Der Brückenschlag zwischen 
den antiken Zeugnissen und unserem Verständnis gelingt dann nur durch existen­
ziale Schriftinterpretation 10. Wie soll diese aber geschehen? 

Vorgängiges Lebensverhältnis. 

Für Bultmann ist es klar, daß dies nicht geschehen kann, indem man bloß nach dem 
„inhaltlichen Was", also nach dem Erzählten oder nach der berichteten historischen 
Sache fragt. Dann wäre das geschichtliche Zeugnis des NTs ein Bericht über inter­
essante Dinge der Vergangenheit, aber keine Anrede an mich. Ich würde Wissen er­
halten, oder man würde mir ein „Für-wahr-Halten" abfordern, doch die berichteten 
oder fi.ir wahr gehaltenen Dinge blieben tot, sie „wären Leichen und wir wären 
Leichenbeschauer ; denn zu vergangenen geschichtlichen Zeugnissen als vergangenen 
(und das sind sie als reine Tatsachen) kann man kein Lebensverhältnis gewinnen"17

• 

Bultmann fordert positiv als Voraussetzung jeder verstehenden Interpretation ein 
„vorgängiges Lebensverhältnis zu der Sache, die im Text oder indirekt zu Wort kommt 
und die das Woraufhin in der Befragung leitet. Ohne ein solches Lebensverhältnis, 
in dem Text und Interpret verbunden sind, ist ein Befragen und Verstehen nicht mög­
lich, ein Befragen auch gar nicht motiviert. Damit ist auch gesagt, daß jede Interpreta­
tion notwendig von einem gewissen Vorverständnis der in Rede oder Frage stehenden 
Sache getragen ist18 .'' 

Konkret bedeutet solches Vorverständnis natürlich nicht ein Vorurteil, eine vorgefaßte 
Meinung, sondern daß ich von vornherein bereits irgendeinen Bezug zu dem habe, 
was in einem Text zu Wort kommt, damit er mich treffen kann. Dieser Bezug kann 
auch als Frage gegeben sein. Wenn ich z. B. einen Liebesroman verstehen will, muß 
ich zuvor schon irgendein geistiges Verhältnis zu dem haben, was Liebe ist. Sonst 
kann ich ja gar nicht verstehen, was das alles soll. Zumindest muß eine Frage da sein, 
die vom Text irgendeine, wenn auch unbefriedigende Antwort, erhalten kann. 
Auf die Bibel übertragen, muß zunächst irgendein Vorverständnis von Gott, wenig­
stens eine Frage nach Gott gegeben sein, die sich konkret als Frage nach dem Sinn 
des Lebens, dem Weiterleben nach dem Tod, einem ruhenden Punkt im Auf und Ab 
eines Menschenschicksals, letztlich als Frage „nach der Eigentlichkeit des je eigenen 

tG Kerygma und Mythos 1, 22. 
16 Nach G. Hnsenhüttl, Exkurs: Die Radikalisierung der hermeneutischen Fragestellung durch 

Rudolf Bultmann; in: Mysterium Salutis I (hg. v. J. Feiner und M . Löhrer). Einsiedeln 
1965, 430 f. 

17 Ders., ebd. 432. 
18 R. Bultmann, Glaube und Verstehen II, Tübingen3 1961, 227. 

133 



eins’19 kundtun ann. Soll der ext wirklich verstanden werden, soll hier wirklich
ıne Antwort erfolgen, soll mich in meıiner Existenz treffen, dann kommt INnNan
ohne solches Vorverständnis, das allerdings auernd Hand des lextes über-
prüfen und revidieren Se1IN wird, icht aus. Daraus folgt, da{f ich einen ext erst
dann wirklich verstehe, wenn meıine Fragen und Antworten 1 ext gefunden werden,
wenn ich mich 1 ext und mıit dem ext verstehe, wobei ich aber auch die VO: ext
her sich bietenden Antworten ablehnen kann! Denn ich kann Ja auch 1m Liebesroman
meilne Frage nach der Liebe unannehmbar beantwortet finden habe ihn verstanden,
Ja, weil ich auf Grund meines Vorverständnisses VO  - Liebe 11ne ebhafte Synthese
mıit ihm eingetreten bin, aber ich entscheide die Frage ach mIir, nach dem, wWas ich
unter Liebe verstehe, anders als der ext.
Bei dem Bemühen wahres Verstehen e1INes 1lextes kommt also notwendig
einem sogenannten hermeneutischen Zirkel. „lext und Ausleger lassen sich nicht
mehr trennen, vielmehr wird höchste Obijektivität ZUT höchsten Subjektivität”®9 (vorallem 1m Sinn VO  3 Aktivität). Glaube iıst dann E „Nnicht mehr LUr Hohlraum‘, wWwWıe
Barth 1m Römerbrief geschrieben hatte, sondern Möglichkeit der Existenz! Er erhält
sich icht unendlich rezeptiVv, sondern kann das Wort 11UT verstehen kraft eines Vor-
verständnisses, welches die Bedingung des Verstehens ist“  149

Geschichtliche Begeznung
Nach Bultmann kommt noch hinzu, daß menschliche Existenz ihrer Struktur nach
geschichtlich ist. zunächst, daß sich menschliche Existenz jeweils anderen
vollzieht. Nur die Begegnung äßt+t mich dem werden, wWas ich bin Fin ens kann
sich ohne dauernde Begegnung, Einflußnahme, Bejahung oder Ablehnung des anderen
nicht entfalten, kann ohne Begegnung miıt dem Mitmenschen oder auch 1Ur mıiıt der
ih: umgebenden und gestalteten Welt al nicht existieren. Die Begegnung gibt mMIr
jeweils Entscheidungsmöglichkeit über mich selbst! 5ie i1st dabei nicht 11UT nla und
Bedingung für die Ausbildung meines „VWesens”, sondern S1e ist celbst konstitutiv
für meın Sein®®1 Das gilt auch für die Begegnung mıit der HI Schrift. UrC| Auf-
nahme der Beziehung Zzu Wort der Botschaft, durch „geschichtliche Begegnung” miıt
der Schrift werde ich gefordert, meılne Existenz Je und je Ne  \n bestimmen und
wählen. Indem ich mich mıit der chrift einlasse, bin ich CZWUNgECN, meın Vorverständ-
N1S VO  - Gott oder dem Heil, kurz Von meiner Existenz, überprüfen und revidie-
ren. Ich mMUu. mich entscheiden, oder
Als geschichtliches Wesen 1st der Mensch auernd für Begegnung offen. Das geht
ar nicht anders. 5o oft ich dem ext der Schrift begegne, fordert mich heraus,
meın Vorverständnis ihm INnessen und revidieren. Ich werde 1n jeder Begeg-
NUuNng, wenn S1C echt ist, 1n 1ne Entscheidung hinsichtlich meıiner Existenz gestellt.
[Der ext bewirkt also immer wieder e1n Selbstverständnis dadurch, daß ich den
ext jetzt verstehe. Denn jedes Verstehen ist Ja etztlich „eIn Sich-Verstehen durch
den andern und 1 andern eın Sich-Verstehen auf die Möglichkeiten seiner selbst
hin/23 Das heißt aber, daß® n1ıe einen definitiven Abschluß@ der Schriftinterpretationgeben kann. „Weil der ext 1n die Existenz spricht, 1st nıe endgültig verstanden?4 *
Daraus ergibt sich, daß Schriftinterpretation die Aufgabe hat, durch Begegnung mıiıt
dem ext meln eigenes Existenzverständnis Un damit auch die Verwirklichung solcher
Existenz jeweils erhellen. Es 1st klar, dafß dies die historisch-kritische Arbeit allein
icht eisten kann. Historische Rekonstruktion mu{fß sicherlich se1in, schon eshalb,
damit INa  - die richtigen, sachgerechten Fragen den ext tellt, nicht VO ihm
Antworten ordern, die nicht eisten kann. Letzten es geht aber die

Ebd 232 Fuchs, Hermeneutik; Tübingen? 1963, 118
21 Schäfer, d., 439 Vgl Hasenhüttl, d. 434
23 Ebd 434 Bultmann, Glaube und Verstehen 1L, Tübingen* 1962, 149

134

Seins"10 kundtun kann. Soll der Text wirklich verstanden werden, soll hier wirklich 
eine Antwort erfolgen, soll er mich in meiner Existenz treffen, dann kommt man 
ohne solches Vorverständnis, das allerdings dauernd an Hand des Textes zu über­
prüfen und zu revidieren sein wird, nicht aus. Daraus folgt, daß ich einen Text erst 
dann wirklich verstehe, wenn meine Fragen und Antworten im Text gefunden werden, 
wenn ich mich im Text und mit dem Text verstehe, wobei ich aber auch die vom Text 
her sich bietenden Antworten ablehnen kann! Denn ich kann ja auch im Liebesroman 
meine Frage nach der Liebe unannehmbar beantwortet finden. Ich habe ihn verstanden, 
ja, weil ich auf Grund meines Vorverständnisses von Liebe in eine lebhafte Synthese 
mit ihm eingetreten bin, aber ich entscheide die Frage nach mir, nach dem, was ich 
unter Liebe verstehe, anders als der Text. 
Bei dem Bemühen um wahres Verstehen eines Textes kommt es also notwendig zu 
einem sogenannten hermeneutischen Zirkel. ,,Text und Ausleger lassen sich nicht 
mehr trennen, vielmehr wird höchste Objektivität zur höchsten Subjektivität"20 (vor 
allem im Sinn von Aktivität). Glaube ist dann z. B. ,,nicht mehr nur ,Hohlraum', wie 
Barth im Römerbrief geschrieben hatte, sondern Möglichkeit der Existenz! Er verhält 
sich nicht unendlich rezeptiv, sondern kann das Wort nur verstehen kraft eines Vor­
verständnisses, welches die Bedingung des Verstehens ist21." 

Gesd1ichtliche Begegnung 

Nach Bultmann kommt noch hinzu, daß menschliche Existenz ihrer Struktur nach 
geschichtlich ist. D. h. zunächst, daß sich menschliche Existenz jeweils am anderen 
vollzieht. Nur die Begegnung läßt mich zu dem werden, was ich bin. Ein Mensch kann 
sich ohne dauernde Begegnung, Einflußnahme, Bejahung oder Ablehnung des anderen 
nicht entfalten, er kann ohne Begegnung mit dem Mitmenschen oder auch nur mit der 
ihn umgebenden und so gestalteten Welt gar nicht existieren. Die Begegnung gibt mir 
jeweils Entscheidungsmöglichkeit über mich selbst! Sie ist dabei nicht nur Anlaß und 
Bedingung für die Ausbildung meines „Wesens", sondern sie ist selbst konstitutiv 
für mein Sein22 ! Das gilt auch für die Begegnung mit der HI. Schrift. Durch Auf­
nahme der Beziehung zum Wort der Botschaft, durch „geschichtliche Begegnung" mit 
der Schrift werde ich gefordert, meine Existenz je und je neu zu bestimmen und zu 
wählen. Indem ich mich mit der Schrift einlasse, bin ich gezwungen, mein Vorverständ­
nis von Gott oder dem Heil, kurz von meiner Existenz, zu überprüfen und zu revidie­
ren. Ich muß mich entscheiden, so oder so. 
Als geschichtliches Wesen ist der Mensch dauernd für Begegnung offen. Das geht 
gar nicht anders. So oft ich dem Text der Schrift begegne, fordert er mich heraus, 
mein Vorverständnis an ihm zu messen und zu revidieren. Ich werde in jeder Begeg­
nung, wenn sie echt ist, in eine Entscheidung hinsichtlich meiner Existenz gestellt. 
Der Text bewirkt also immer wieder ein neues Selbstverständnis dadurch, daß ich den 
Text jetzt neu verstehe. Denn jedes Verstehen ist ja letztlich „ein Sich-Verstehen durch 
den andern und im andern .. . ein Sich-Verstehen auf die Möglichkeiten seiner selbst 
hin"23

• Das heißt aber, daß es nie einen definitiven Abschluß der Schriftinterpretation 
geben kann. ,,Weil der Text in die Existenz spricht, ist er nie endgültig verstanden24. " 

Daraus ergibt sich, daß Schriftinterpretation die Aufgabe hat, durch Begegnung mit 
dem Text mein eigenes Existenzverständnis und damit auch die Verwirklichung solcher 
Existenz jeweils zu erhellen. Es ist klar, daß dies die historisch-kritische Arbeit allein 
nicht leisten kann. Historische Rekonstruktion muß sicherlich sein, schon deshalb, 
damit man die richtigen, sachgerechten Fragen an den Text stellt, um nicht von ihm 
Antworten zu fordern, die er nicht leisten kann. Letzten Endes geht es aber um die 

10 Ebd. 232. 20 E. Fuchs, Hermeneutik; Tübingen3 1963, 118 f. 
21 R. Schäfer, a. a. 0. 439. t 2 Vgl. Hasenhüttl, a. a. 0 . 434. 
23 Ebd. 434 f. 24 R. Bultmann, Glaube und Verstehen III, Tübingen2 1962, 149. 

134 

s 



Ermöglichung un Verwirklichung christlicher Fxistenz AaUS der Begegnung mit der
Schrif£t. Hier liegt die letzte und schwerste Aufgabe der Auslegung.
Glaube als Ziel
orscht INnan nach dem Ziel einer sachlichen Schrift-Befragung, wird 1112  - ich
erinnern, dafß die chrift selbst sagt, Was S1e 11 „Diese (Zeichen) sind aufgeschrieben,
damit ihr glaubt, dafß Jesus der Messias, der Sohn Gottes ist, und damit ihr 1
Glauben das Leben 1n seinem Namen habt.” (Jo 20, 31) Das eigentliche Ziel ex1istenzla-
ler Interpretation hat demnach se1In, Glauben wecken und vermitteln, das
heißt nicht weniger als 1ne n menschliche Fxistenz 1n ihrer vielfachen Veränder-
lichkeit, eın anzZeS Leben je und je bestimmen. Damit dies gelinge, mMu die AÄAus-
legung auf die Verstehensstruktur des Menschen als geschichtliches Wesen Rücksicht
nehmen.
Zusammenfassend annn INa  - miıt Vögtle®*® In folgenden Punkten Bultmann zustim-
ilNnlen Jede Interpretation 1st notwendig VO  3 einem gewIlssen Vorverständnis der 1n
Frage stehenden Sache geiragen, nämlich VOo  3 dem das Verstehen ermöglichenden
‚vorgangıgen Lebensverhältnis der Sache”‘, die 1 ext Wort kommt Dieses
Vorverständnis muß hinsichtlic! der Schriftauslegung 1n der jeden Menschen be-
wegenden Frage nach ott bestehen, wıe immer diese dann konkret geartet SEeIN INagı

Die Frage nach dem 1n der n+t1 Christusbotschaft sich aussprechenden Verständnis
menschlichen aseins un: seiner Verwirklichung ist 1Ne legitime hermeneutische
Frage. Die Schrift ist also existenzial interpretieren“®, Das heißt weiıter: Da der
Exeget geschichtlich existiert, und da das Wort der Schrift als 1n ıne hbesondere
Situation gesprochen versteht, mMu das einmal gesprochene Wort Je verstanden
werden.
Bei alledem wird I1a  ” sich fragen mussen, ob Bultmann nicht 1ın 1Nne allzır anthropozen-
trische Engführung geraten ist. Wenn nämlich gefordert wird, dafß die „mythologisch“ Vel-
faßte Christusbotschaft auf das durch die Naturwissenschaften estimmte Weltbild des heuti-
gen Menschen hin befragen sel, un daraufhin, scheint 1e$ doch etwas CNSE
gefaßt sSe1IN. Es müßte doch ıne Synthese zwischen den beiden Extremen hermeneutischer
Ansätze Vo ben (Barth) un Vo  ”3 unten (Bultmann) gesucht Un! gefunden werden. Denn
daß ıl  3 Gottes Wort geht, un! somıiıt uch en Gesprächspartner des Menschen, wird
INa  j ohl (will INa der Schrift gerecht werden) nicht übersehen dürfen. Die Deutung bib-
lischer exte allein als Ausdruck menschlichen Daseinsverständnisses ıst ann iıne ein-
seıtige Verkürzung. Eine inengung auf ormale Kategorien wıe Entscheidung, etc. scheint
außerdem zuwenig Se1InN. Denn die Schrift ruft nicht 190048 Zu Entscheidung, sondern 1n
ihrem Entscheidungsruf beschenkt S1C uch Die rage nach der „Sache”, dem Inhalt, wıe
sS1e Barth angeschnitten hat, bleibt weiterhin bestehen. Man annn die 1 Wort geschenkte
„Sache“ nicht einseitig zugunsten einer existenzbestimmenden Entscheidungsfunktion der
Auslegung ablehnen. Bestimmt denn nicht uch die Sache, der ich begegne, meine Existenz?

„Neue Hermeneuti I4

Die über Barth und Bultmann hinausgehende theologische Entwicklung etrifft auch
die Hermeneutik. Von Bedeutung ind dabei die Bemühungen Vo  >3 uchns, Ebe-
ling und Gadamer, die den Begriff der Sprache 1n den Mittelpunkt der ber-
legungen rücken.

A) Ernst Fuchs „Sprachereignis”
Ausgehend VO  - dem Problem, wWwIıe sich die Ansätze Barths und Bultmanns ueinander
verhalten, fragt Fuchs konkret, ob der ext des NIs 1mM Sinne Barths ‚„„autoritatiıve
Nachricht VO  - ott” sel, oder ob zunächst der Mensch 1n ihm geschrieben stehe.
Christologisch gefaßt heißt das i1st Jesus Christus allererst das autoritatıive Ab-
bild Gottes oder ist soteriologisch das Urbild des VO  3 Gott aNnNgENOINMENE: Men-

Vögtle, Art Biblische Hermeneutik; 1n Sacramentum Mundi II 580 Ebd.

135

Ermöglichung und Verwirklichung christlicher Existenz aus der Begegnung mit der 
Schrift. Hier liegt die letzte und schwerste Aufgabe der Auslegung. 

Glaube als Ziel 

Forscht man nach dem Ziel einer sachlichen Schrift-Befragung, so wird man sich 
erinnern, daß die Schrift selbst sagt, was sie will: ,,Diese (Zeichen) sind aufgeschrieben, 
damit ihr glaubt, daß Jesus der Messias, der Sohn Gottes ist, und damit ihr im 
Glauben das Leben in seinem Namen habt." (Jo 20, 31) Das eigentliche Ziel existenzia­
ler Interpretation hat demnach zu sein, Glauben zu wecken und zu vermitteln, das 
heißt nicht weniger als eine ganze menschliche Existenz in ihrer vielfachen Veränder­
lichkeit, ein ganzes Leben je und je zu bestimmen. Damit dies gelinge, muß die Aus­
legung auf die Verstehensstruktur des Menschen als geschichtliches Wesen Rücksicht 
nehmen. 
Zusammenfassend kann man mit Vögtle25 in folgenden Punkten Bultmann zustim­
men: 1. Jede Interpretation ist notwendig von einem gewissen Vorverständnis der in 
Frage stehenden Sache getragen, nämlich von dem das Verstehen ermöglichenden 
,vorgängigen Lebensverhältnis zu der Sache', die im Text zu Wort kommt. 2. Dieses 
Vorverständnis muß hinsichtlich der Schriftauslegung in der jeden Menschen be­
wegenden Frage nach Gott bestehen, wie immer diese dann konkret geartet sein mag. 
3. Die Frage nach dem in der ntl. Christusbotschaft sich aussprechenden Verständnis 
menschlichen Daseins und seiner Verwirklichung ist eine legi time hermeneutische 
Frage. Die Schrift ist also existenzial zu interpretieren26. Das heißt weiter: Da der 
Exeget geschichtlich existiert, und da er das Wort der Schrift als in eine besondere 
Situation gesprochen versteht, muß das einmal gesprochene Wort je neu verstanden 
werden. 

Bei alledem wird man sich fragen müssen, ob Bultmann nicht in eine allzu anthropozen­
trische Engführung geraten ist. Wenn nämlich gefordert wird, daß die „mythologisch" ver­
faßte Christusbotschaft auf das durch die Naturwissenschaften bestimmte Weltbild des heuti­
gen Menschen hin zu befragen sei, und nur daraufhin, so scheint dies doch etwas zu enge 
gefaßt zu sein. Es müßte doch eine Synthese zwischen den beiden Extremen hermeneutischer 
Ansätze von oben (Bar th) und von unten (Bultmann) gesucht und gefunden werden. Denn 
daß es um Gottes Wort geht, und somit auch um den Gesprächspartner des Menschen, wird 
man wohl (will man der Schrift gerecht werden) nicht übersehen dürfen. Die Deutung bib­
lischer Texte allein als Ausdruck menschlichen Daseinsverständnisses is t dann eine ein­
seitige Verkürzung. Eine Einengung auf formale Kategorien wie Entscheidung, etc. scheint 
außerdem zuwenig zu sein. Denn die Schrift ruft nicht nur zur Entscheidung, sondern in 
ihrem Entscheidungsruf beschenkt sie auch. Die Frage nach der „Sache", dem Inhalt, wie 
sie Barth angeschnitten hat, bleibt weiterhin bestehen. Man kann die im ,,Vort geschenkte 
„Sache" nicht einseitig zugunsten einer existenzbestimmenden Entscheidungsfunktion der 
Auslegung ablehnen. Bestimmt denn nicht auch die Sache, der ich begegne, meine Existenz? 

3. ,,Neue Hermeneutik" 

Die über Barth und Bultmann hinausgehende theologische Entwicklung betrifft auch 
die Hermeneutik. Von Bedeutung sind dabei die Bemühungen von E. Fuchs, G. Ebe­
ling und H. G. Gadamer, die den Begriff der Sprache in den Mittelpunkt der Über­
legungen rücken. 

A) Ernst Fuchs: ,,Sprachereignis" 

Ausgehend von dem Problem, wie sich die Ansätze Barths und Bultmanns zueinander 
verhalten, fragt Fuchs konkret, ob der Text des NTs im Sinne Barths „autoritative 
Nachricht von Gott" sei, oder ob zunächst der Mensch in ihm geschrieben stehe. 
Christologisch gefaßt heißt das: ,, ... ist Jesus Christus allererst das autoritative Ab­
bild Gottes oder ist er soteriologisch das Urbild des von Gott angenommenen Men-

25 A. Vögtle, Art. Biblische Hermeneutik; in: Sa'cramentum Mundi I, 580. 18 Ebd. 

135 



schen?77“ Fuchs entscheidet sich für die zweiıte Möglichkeit. Er sieht darin keinen
Ungehorsam Gottes Wort, daß der Mensch nach sich selbst fragt; denn Gottes
Selbstoffenbarung wird Ja erst Menschen erkannt?28. Die Bibel spricht mı* dem
Menschen SeINeEe Situation durch*?, gCeNAUECT, 61 spricht VO  - ott selbst, indem G1E den
Menschen zeigt, der „konkret Von sich abzusehen vermag‘“*9, Will I1a  - solchen ext
verstehen, auslegen, dann i1st solche Auslegung ZUur Selbstauslegung geworden, zu
Selbstverständnis and des Selbstverständnisses, auf das hin der ext uns a1lı-

spricht: Der ext legt jetzt UNS aus! SO erschließt sich Gottes Wort für den Menschen.
Fuchs ersetzt den Begriff des Vorverständnisses gewissermaßen UrCH den des
hermeneutischen Prinzips. Dieses besteht einfach in der Frage nach un selbst;
theoretischer gesagt, 1n der Voraussetzung, daß der Mensch sich sich selbst VeEeTI-
hält?1 Wir werden SOZUScSeN dem ext gegenübergehalten, und der ext beginnt
sprechen. Er spricht sich aU5S, insoferne auf u15 sprechen kommt Auslegung 1st
VOoO  a} 1er au S gesehen, nicht sosehr „Verstehen“”, sondern findet als „Sprache” sStatt
Der ext beginnt sich auszulegen, hat über uns eLIwWas dUSZUSagECN. Um Mi(s-
verständnisse vermeiden, wird INnan beachten mussen, wWas Fuchs mıit „Sprache”
meıint. Gemeint 1st nicht einfach der Akt+ des Sprechens, sondern „Sprache 1st
primar eın Zeigen oder Sehenlassen, eın Bedeuten 1mM aktiven Sinne: ich bedeute
dir bzw. dich, Was du selbst ‚wahrnehmen‘ (in cht- oder Hut nehmen) sollst
(Gogarten). Das kann durch ıne einfache Bewegung, Oß UTCH eın Abwenden VO

439anderen geschehen Sprache 1n diesem Sinn ist also Sprache, insofern GS1e wirkt,
mich beeinflußt, mich oder bestimmt.
50 verstandene Sprache wird daher ZU dominierenden Begriff der Hermeneutik bei
uUC| Hermeneutik wird ZUr „Sprachlehre des Glaubens’33. Da 1U nach Fuchs, „‚die
Geschichte, das Sein 1mM Fleisch, der (Irt ist, dem WITr Gott begegnen““34, und Gottes
Wort und Heilsangebot 1ın solchem „Sprechen“ der Schrift uns kommt, kann
das Heilsgeschehen als „Sprachereignis” bezeichnen®?. Sprache bewirkt, Was S1e Sagt,
bzw. zu-sagt Nenne ich jemanden meılnen Bruder, dann entsteht adurch das Bruder-
Verhältnis. Wäre auch meın leiblicher Bruder un! ich VETITSAHE ihm diese Anrede,
ist kein Bruderverhältnis gegeben, das Brudersein wird nicht ZUrT lebendigen Wirklich-
keit36. Theologisch kann das wiederum heißen, daß B durch das Sprachereignis der
Verkündigung der Leib Christi konstituiert, versammelt wird, womıit Fuchs allerdings
die typisch protestantische Position VO:  -} der kirchenbildenden Ta des Wortes VOI
anderer Seite her unterstreicht.
Nun bleibt aber noch das Problem der „Über-setzung“ der Bibel, also des einst
geschriebenen Wortes, 1n „Sprache” für den Menschen VO  - heute. Diesbezüglich for-
dert Fuchs „Die Übersetzung soll denselben Raum (!) schaffen, den ein ext schaffen
wollte, als der Geist 1n ihm sprach®”.“ Hermeneutik wird nicht mehr als eın ‚Ver-
stehen ıIn schweigender Tiefe‘ verstanden, sondern als ‚Übersetzen ın die Sprache, die
heute spricht‘, die über uns heutige Menschen 1n uns verständlicher Sprache
etwas qauUSZUSagen weiß, auf uns einwirkt.
Damit geschieht aber auch nebenbei ine Aussöhnung mıit dem historischen
Jesus; denn das Wort Jesu ereignet sich ach dem oben gezeigten Verständnis VO

„Sprachereignis” heute als wiederkehrendes Wort und vermittelt uch dem heutigen
Hörer eın eschatologisches Selbstverständnis®®. Der gleiche „Raum“” WIıe damals wird
VO: Text, 1n Über-setzung 1m Hörer geschaffen. Konnte Bultmann och zwischen

Fuchs, Hermeneutik. Tübingen“ 19063, Ebd 11 Ebd Ebd
Ebd 116 Ebd 131 Ebd 111 und 101 < Ebd 114
Vgl Fuchs, „Die pannung 1 neutestamentlichen Christusglauben”. ThK (1962)
Vgl Fuchs, Hermeneutik, 425
Fuchs, „Übersetzung un Verkündigung”; Zum hermeneutischen Problem 1n der Theologie.
Die existenziale Interpretation. 409
Nach Robinson, Die Hermeneutik ceit arl Barth; 1 : Neuland ın der Theologie
(hg Vo  » Robinson un obb Jr.) I; Die NCeUE Hermeneutik. Zürich 1965,

136

schen27?" Fuchs entscheidet sich für die zweite Möglichkeit. Er sieht darin keinen 
Ungehorsam gegen Gottes Wort, daß der Mensch nach sich selbst fragt; denn Gottes 
Selbstoffenbarung wird ja erst am Menschen erkannt28. Die Bibel spricht mit dem 
Menschen seine Situation durch29, genauer, sie spricht von Gott selbst, indem sie den 
Menschen zeigt, der „konkret von sich abzusehen vermag"39• Will man solchen Text 
verstehen, auslegen, dann ist solche Auslegung zur Selbstauslegung geworden, zum 
Selbstverständnis an Hand des Selbstverständnisses, auf das hin der Text uns an­
spricht: Der Text legt jetzt uns aus! So erschließt sich Gottes Wort für den Menschen. 
Fuchs ersetzt den Begriff des Vorverständnisses gewissermaßen durch den des 
hermeneutischen Prinzips. Dieses besteht einfach in der Frage nach uns selbst; 
theoretischer gesagt, in der Voraussetzung, daß der Mensch sich zu sich selbst ver­
hält31. Wir werden sozusagen dem Text gegenübergehalten, und der Text beginnt zu 
sprechen. Er spricht sid1 aus, insoferne er auf uns zu sprechen kommt. Auslegung ist 
von hier aus gesehen, nicht sosehr „Verstehen", sondern findet als 11Sprad1e11 statt. 
Der Text beginnt sich auszulegen, er hat über uns etwas auszusagen. Um Miß­
verständnisse zu vermeiden, wird man beachten müssen, was Fuchs mit „Sprache" 
meint. Gemeint ist nicht einfach der Akt des Sprechens, sondern „Sprache ist ... 
primär ein Zeigen oder Sehenlassen, ein Bedeuten im aktiven Sinne: ich bedeute 
dir bzw. dich, was du selbst ,wahrnehmen' (in Acht- oder Hut nehmen) sollst 
(Gogarten). Das kann durch eine einfache Bewegung, sogar durch ein Abwenden vom 
anderen geschehen"32. Sprache in diesem Sinn ist also Sprache, insofern sie wirkt, 
mich beeinflußt, mich so oder so bestimmt. 
So verstandene Sprache wird daher zum dominierenden Begriff der Hermeneutik bei 
Fuchs. Hermeneutik wird zur „Sprachlehre des Glaubens"33. Da nun nach Fuchs, 11die 
Geschichte, das Sein im Fleisch, der Ort ist, an dem wir Gott begegnen"34, und Gottes 
Wort und Heilsangebot in solchem 11Sprechen" der Schrift zu uns kommt, so kann er 
das Heilsgeschehen als „Sprachereignis" bezeichnen35. Sprache bewirkt, was sie sagt, 
bzw. zu-sagt. Nenne ich jemanden meinen Bruder, dann entsteh t dadurch das Bruder­
Verhältnis. Wäre er auch mein leiblicher Bruder und ich versage ihm diese Anrede, so 
ist kein Bruderverhältnis gegeben, das Brudersein wird nicht zur lebendigen Wirklich­
keit36. Theologisch kann das wiederum heißen, daß z. B. durch das Sprachereignis der 
Verkündigung der Leib Christi kons tituiert, versammelt wird, womit Fuchs allerdings 
die typisch protestantische Position von der kirchenbildenden Kraft des Wortes von 
anderer Seite her unterstreicht. 
Nun bleibt aber noch das Problem der 11über-setzung11 der Bibel, also des einst 
geschriebenen Wortes, in 11Sprache" für den Menschen von heute. Diesbezüglich for­
dert Fuchs : 11Die Übersetzung soll denselben Raum (!) schaffen, den ein Text schaffen 
wollte, als der Geist in ihm sprach37." Hermeneutik wird so nicht mehr als ein ,Ver­
stehen in schweigender Tiefe' verstanden, sondern als ,übersetzen in die Sprache, die 
heute spricht', d. h. die über uns heutige Menschen in uns verständlicher Sprache 
etwas auszusagen weiß, auf uns einwirkt. 
Damit geschieht aber auch - nebenbei - eine Aussöhnung mit dem historischen 
Jesus; denn das Wort Jesu ereignet sich nach dem oben gezeigten Verständnis von 
"Sprachereignis" heute als wiederkehrendes Wort und vermittelt auch dem heutigen 
Hörer ein eschatologisches Selbstverständnis38. Der gleiche „Raum" wie damals wird 
vom Text, - in Über-setzung - im Hörer geschaffen. Konnte Bultmann noch zwischen 

27 E. Fuchs, Hermeneutik. Tübingen2 1963, 10. 28 Ebd. 11 f. 20 Ebd. 10. 3o Ebd. 12. 
31 Ebd. 116 f. 32 Ebd. 131. 33 Ebd. III und 101 f. 34 Ebd. 114. 
35 Vgl. Fuchs, ,,Die Spannung im n eutestamentlichen Christu sglauben". ZThK 59 (1962) 41. 
38 Vgl. Fud1s, Hermeneutik, 425. 
31 Fud1s1 „Übersetzung und Verkündigung"; Zum hermeneutischen Problem in der Theologie. 

Die existenziale Interpretation. 409. 
38 Nach J. M. Robinson, Die H ermeneutik seit Karl Barth; in: Neuland in der Theologie 

(hg. von J. M. Robinson und J. B. Cobb Jr.) II ; Die neue Hermeneutik. Zürich 1965, 89. 

136 



dem historischen Jesus und dem heilschaffenden, kerygmatischen Christus unter-
scheiden, könnte Fuchs, und mıit ihm Ebeling, geCnN: „Das durch Jesu Wort ausS-

gelöste Wortgeschehen ereignet sich heute 1n der Verkündigung der Kirche3?

B) Gerhard Ebeling: „Wortgeschehen”
uch Ebeling geht das Wort Gottes. Er betrachtet dieses als csehr in
Menschenwort eingegangen, daß als „mündliches, zwischen Mensch un: Mensch
geschehendes Wort//40 umschreiben kann. Ziel der Schrift als beschaffenes Gottes-
wort 1st der Glaube „Das Wort ist die Mitteilung des Glaubens”“41, oder allgemeiner
gesagt „Nur wirkt das Wort Verstehen, daß auf Erfahrung anspricht und Zzu

Erfahrung anleitet”“#® wobei unter „Erfahrung”“ VOT allem eın Betroffensein gemeıint
ıst Vielleicht kann 1990218  in durch das Wort ‚„Widerfahrnis” 1n etwa darauf hinführen,
Ebeling unter Erfahrung versteht. Es 1st nicht bloßer Entscheidungsruf, bringt viel-
mehr „dieI uUuIıs angehende Wirklichkeit LEeU ZUr Sprache”48, Das Wort provozlert
nicht bloß, beschenkt! Damit ist Ebeling wiederum un Sprachereignis, oder wWIıe
dies nennt, ZUuU „Wortgeschehen“ gelangt. Es geht ihm Ul  Z die richtige Übersetzung.
Ebeling ist der Überzeugung, dafß das Ausgelegtwerden des Textes 1n eın Ausgelegt-
werden (des Menschen) durch den ext umschlägt, denn
„der ext 1st nicht des Textes willen da, sondern um des Wortgeschehens willen, das die
Herkunft, darum ber auch die Zukunft des Textes ist Denn das Wort, das einst
geschehen 1st un! 1n seinem Geschehensein Zu ext geworden ist, MUu m1t Hilfe des
Jlextes wiederum Wort werden Uun! S als auslegendes Wort geschehen. Was 1n dem Wort-
geschehen sich ereignet, kann deshalb als Auslegung bezeichnet werden, weil das Wesen
des Wortes ıst, erhellen, Was dunkel ist, Licht bringen 1ın Finsternis und somıit,

das Wort ist, das jeden Menschen unbedingt angeht, die Wirklichkeit des Menschen als
das USZUSaBenN un NZUSagenNn, wWas S1e In Wirklichkeit ist Die Tiefe solchen Auslegungs-geschehens iıst allerdings 1Tst damit erfaßt, daß als eın Zur-Wahrheit-Bringen, Auf-
deckung und Veränderung der Wirklichkeit zugleich 15  t'“ 04
Dies oilt nicht bloß für die Bibelauslegung 1 strengen 5inn, sondern für den aNnZECEIN
Bereich der Theologie, denn S1e hat menschliche Existenz VoO  . Gott her und auf Ott
hin interpretieren, ‚aufzudecken und verändern‘. Gije muß die Wirklichkeit des
Menschen ZUTr: Wahrheit kommen lassen45.

Hans eorg Gadamer: „UÜberlieferungsgeschehen”
Dieser Schüler Heideggers stellt In seinem Werk „Wahrheit und Methode’/46 als
Philosoph die hermeneutische Frage. Für ih: bedeutet das Verstehen VO  3 Literatur
nicht primär einen Rückschluß auf VeETrgaANgENES Leben, sondern „Teilhabe Gesag-
ten“ “# „‚eine einzigartige Koexistenz VO  3 Vergangenheit und Gegenwart“48, uch
wendet sich bloß historisierende Paraphrase, denn Interpretation steht mıit dem
ext In der gleichen Überlieferung und wird VO gleichen Bewußtsein
Erfahrung beeinflußt Ja jedes Denken als Erinnerung oder Gedächtnis, das beim Akt
des Denkens nicht aufgebracht, sondern einbezogen wird4i? Der ext steht also 1n
einer Geschichte, 1n einer „Wirkungsgeschichte”‘. Ebenso wird auch das Bewußtsein
des Interpreten VO  - Geschichte bestimmt. Zwischen ext un: Interpreten liegt aber
1ne Zeitdifferenz, die durch das Verstehen überbrücken gilt Und daher 1st
Verstehen „nicht sehr als 1ne Handlung der Subjektivität denken, sondern als
e1n Einrücken 1n eın Überlieferungsgeschehen, 1n dem sich Vergangenheit und Gegen-
wart beständig vermitteln‘/>0.

Ebd Ebeling, Wort un Glaube; Tübingen 1960, 3471
41 Das Wesen des christl!. Glaubens; Tübingen 1959, 115 Wort un! Glaube 336
43 Ebd 7/0,

Ebeling, Theologie un! Verkündigung; Herm. Untersuchungen ZUrT: Theol 1l Tübingen
1962,
Vgl eb Gadamer, Wahrheit und Methode:; Tübingen“* 1965

3269 A, 367 49 Vgl Stachel, Die Hermeneutik,
50 Wahrheit un! Methode, 274

137

dem historischen Jesus und dem heilschaffenden, kerygmatischen Christus unter­
scheiden, so könnte Fuchs, und mit ihm Ebeling, sagen: ,,Das durch J esu Wort aus­
gelöste Wortgeschehen ereignet sich heute in der Verkündigung der Kirche39." 

B) Gerhard Ebeling: ,,Wortgeschehen" 
Auch G. Ebeling geht es um das Wort Gottes. Er betrachtet dieses als so sehr ins 
Menschenwort eingegangen, daß er es als „mündliches, zwischen Mensch und Mensch 
geschehendes Wort"40 umschreiben kann. Ziel der Schrift als so beschaffenes Gottes­
wort ist der Glaube. ,,Das Wort ist die Mitteilung des Glaubens"41, oder allgemeiner 
gesagt: ,,Nur so wirkt das Wort Verstehen, daß es auf Erfahrung anspricht und zur 
Erfahrung anleitet"42, wobei unter 11Erfahrung" vor allem ein Betroffensein gemeint 
ist. Vielleicht kann man durch das Wort 11Widerfahrnis" in etwa darauf hinführen, was 
Ebeling unter Erfahrung versteht. Es ist nicht bloßer Entscheidungsruf, es bringt viel­
mehr 11die ganze uns angehende Wirklichkeit neu zur Sprache"43• Das Wort provoziert 
nicht bloß, es beschenkt! Damit ist Ebeling wiederum zum Sprachereignis, oder wie er 
dies nennt, zum 11Wortgeschehen" gelangt. Es geht ihm um die richtige Übersetzung. 
Ebeling ist der Überzeugung, daß das Ausgelegtwerden des Textes in ein Ausgelegt­
werden (des Menschen) durch den Text umschlägt, denn 
„der Text ist nicht um des Textes willen da, sondern um des Wortgeschehens willen, das die 
Herkunft, darum aber auch die Zukunft des Textes ist . . . Denn das Wort, das einst 
geschehen ist und in seinem Geschehensein zum Text geworden ist, muß mit Hilfe des 
Textes wiederum Wort werden und so als auslegendes Wort geschehen. Was in dem Wort­
geschehen sich ereignet, kann deshalb als Auslegung bezeichnet werden, weil es das Wesen 
des Wortes ist, zu erhellen, was dunkel ist, licht zu bringen in Finsternis und somit, wenn 
es das Wort ist, das jeden Menschen unbedingt angeht, die Wirklichkeit des Menschen als 
das auszusagen und anzusagen, was sie in Wirklichkeit ist. Die Tiefe solchen Auslegungs­
geschehens is t allerdings erst damit erfaßt, daß es als ein Zur-Waluheit-Bringen, Auf­
deckung und Veränderung der Wirklichkeit zugleich ist44." 

Dies gilt nicht bloß für die Bibelauslegung im strengen Sinn, sondern für den ganzen 
Bereich der Theologie, denn sie hat menschliche Existenz von Gott her und auf Gott 
hin zu interpretieren, ,aufzudecken und zu verändern'. Sie muß die Wirklichkeit des 
Menschen zur Wahrheit kommen lassen45• 

C) Hans Georg Gadamer: ,,Uberlieferungsgeschehen" 

Dieser Schüler Heideggers stellt in seinem Werk 11Wahrheit und Methode"46 als 
Philosoph die hermeneutische Frage. Für ihn bedeutet das Verstehen von Literatur 
nicht primär einen Rückschluß auf vergangenes Leben, sondern 11Teilhabe am Gesag­
ten"47, 11eine einzigartige Koexistenz von Vergangenheit und Gegenwart"48. Auch er 
wendet sich gegen bloß historisierende Paraphrase, denn Interpretation steht mit dem 
Text in der gleichen Überlieferung und wird vom gleichen Bewußtsein getragen. 
Erfahrung beeinflußt ja jedes Denken als Erinnerung oder Gedächtnis, das beim Akt 
des Denkens nicht aufgebracht, sondern einbezogen wird49• Der Text steht also in 
einer Geschichte, in einer "Wirkungsgeschichte". Ebenso wird auch das Bewußtsein 
des Interpreten von Geschichte bestimmt. Zwischen Text und Interpreten liegt aber 
eine Zeitdifferenz, die es durch das Verstehen zu überbrücken gilt. Und daher ist 
Verstehen „nicht so sehr als eine Handlung der Subjektivität zu denken, sondern als 
ein Einrücken in ein Überlieferungsgeschehen, in dem sich Vergangenheit und Gegen­
wart beständig vermitteln"60• 

3o Ebd. 4o G. Ebeling, Wort und Glaube; Tübingen 1960, 341 f. 
41 Das Wesen des christl. Glaubens; Tübingen 1959, 115. 42 Wort und Glaube 336. 
43 Ebd. 70, 77. 
44 Ebeling, Theologie und Verkündigung; Herrn. Untersuchungen zur Theo!. 1, Tübingen 

1962, 14 f. 
45 Vgl. ebd. 15. 46 H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode; Tübingen2 1965. 
47 A. a. 0. 369. 48 A. a. 0. 367. 49 Vgl. G. Stachel, Die neue Hermeneutik, 36 f. 
50 Wahrheit und Methode, 274. 

137 



Mit Überlieferungsgeschehen meint CGadamer ohl twas ähnliches, wıe Ebeling mit Wort-
geschehen. Doch der Terminus wird Vo  - einem etwas anderen Akzent bestimmt. Das Ver-
bindungsglied zwischen ext und Ausleger ist das gemeinsame Stehen 1n einer gemeinsamen
Wirkungsgeschichte. Dazu meint Gadamer: „Geschichtliche Überlieferung annn 11ULX VeEeiI-
standen werden, daß die grundsätzliche Fortbestimmung durch den Fortgang der inge miıt-
gedacht wird, und ebenso weiß der Philologe, der mıiıt dichterischen der philosophischen
Texten Z tun hat, deren Unausschöpfbarkeit. In beiden Fällen ist der -ortgang des
Geschehens, durch den das Überlieferte 1n Bedeutungsaspekten herauskommt. Die
exte werden durch die NCUE Aktualisierung 1mM Verstehen u ın eın echtes Geschehen
einbezogen, wWwıe die Ereignisse durch den ortgang selbst. Das War C5, wWas WIır als das
wirkungsgeschichtliche oment innerhalb der hermeneutischen Erfahrung bezeichnet hatten.

erstandenen wissen“!,“”
Jede Aktualisierung 1MmM Verstehen vermag sich celbst als ine geschichtliche Möglichkeit des

Auf biblische Auslegung angewandt, besagt dies, daß hre Traditionsgebundenheit
nicht übersehen werden darf und kann. Christlicher Glaube hängt VO  »3 einem Zeugnis
ab, das aus der Geschichte kommt. Dieses wird jeweils Zzu Besitz und formt den
Besitznehmer mıiıt. ber auch umgekehrt bereitet dieses Geformtsein durch die Ge-
schichte die Möglichkeit, auch verwandte geschichtliche Stoffe mitzuverstehen. Diese
Wechselwirkung zeitigt aber Tradition. Der ext ist jeweils nNeu verstehbar und inter-
pretierbar, und wird auch jeweils NeUu verstanden und interpretiert. 50 „„WiT.  kt” 1m
Lauf der Geschichte einen Verstehenshorizont.
Von Gadamer her konnte Mussner die Rolle der Kirche iın der Hermeneutik be-
stimmen: „Das Stehen 1M lehrmäßigen Traditionszusammenhang der apostolischen
Kirchengemeinschaft bedeutet hermeneutisch . die UÜbernahme e1nNes hestimmten
Verständnisses, einer bestimmten Auslegung der Person Jesu Christi und des Christus-
ereign1sses;  w Die Überlieferung einen Verstehenshorizont>3.“ Schrift-
interpretation 1st also auch traditionverpflichtet. Neben der Frage nach meinem GSelbst-
verständnis, die sich natürlich immer stellt, bin ich gerade bei dieser Frage schon VO  -

Einwirkungen mitbestimmt, die eın VOo  3 INr unabhängiges Denken Ur Ursache
haben, nämlich die Tradition. Ich kann und soll aus ihr al nicht heraus®4.
Zugleich weisen die Überlegungen ZUT: Wirkungsgeschichte auch auf die „pneumatische
Wirkung” der Schrift hin „Jeder Text, AuUus$S einer bestimmten Wirkungsgeschichte
hervorgegangen, bestimmt auf dem Weg über seine immer NCUE Auslegung in
Situationen den Fortschritt des ‚wirkungsgeschichtlichen Bewufßtseins’ mıit. Der ext
der chrift, 111 INnan dem 1m Wort wirkenden, verherrlichten Christus begegnet,
bewirkt 1ıne Metamorphose, 1Nne geistgewirkte Verwandlung. 50 wirkt die Schrift,
die selber Ergebnis ıner pneumatischen Wirkungsgeschichte ist, weiter ihre pneumatı-
sche Wirkung aus. Schrift und auslegende Kirche werden VO: gleichen Pneuma
getrieben®?,” Letztlich und eigentlich muß also der Geist se1In, der als Einheitsband
den Ausleger befähigt, die rechten und sachgemäßen Fragen die Schrift stellen,

auch die rechten Antworten erhalten. Der Geist mMu se1N, der 17 Wort-
geschehen der „UÜber-setzung” dem Menschen 1n Gnaden zuspricht und auf „Ver-
wandlung” hin anspricht. Im Geist äßt sich der wahre Sinnzusammenhang des
Sprache gewordenen Gotteswortes verstehen. Ein Verstehen, das über Erkenntnis ZUr
Anerkenntnis und notwendig ZUuU Bekenntnis 1n Form eines anzen Lebens £ühren
mMUu. Der Geist ist der eigentliche Interpret.

51 Ebd 355
c7  n Mussner, Aufgaben Uun! Ziele der Biblischen Hermeneutik; —-  D Was heiß+t Auslegung

der Heiligen Schrift? Regensburg 1966,
53 Ebd
54 Man wird allerdings die Frage stellen mussen, wıe Traditionsbrüche bzgl der Schrift-

interpretation 1 Lauf der Kirchengeschichte erklären sind. An ine durchlaufende
Kontinuität der störungsfreies Wachstum des Verstehenshorizontes annn ohl] nicht
gedacht sein!

Stachel, Die nNeue Hermeneutik,

138

Mit Oberlieferungsgeschehen meint Gadamer wohl etwas ähnliches, wie Ebeling mit Wort­
geschehen. Doch der Terminus wird von einem etwas anderen Akzent bestimmt. Das Ver­
bindungsglied zwischen Text und Ausleger ist das gemeinsame Stehen in einer gemeinsamen 
Wirkungsgeschichte. Dazu meint Gadamer: ,,Geschichtliche Überlieferung kann nur so ver­
standen werden, daß die grundsätzliche Fortbestimmung durch den Fortgang der Dinge mit­
gedacht wird, und ebenso weiß der Philologe, der es mit dichterischen oder philosophischen 
Texten zu tun hat, um deren Unausschöpfbarkeit. In beiden Fällen ist es der Fortgang des 
Geschehens, durch den das überlieferte in neuen Bedeutungsaspekten herauskommt. Die 
Texte werden durch die neue Aktualisierung im Verstehen genau so in ein echtes Geschehen 
einbezogen, wie die Ereignisse durch den Fortgang selbst. D as war es, was wir als das 
wirkungsgeschichtliche Moment innerhalb der hermeneutischen Erfal1rung bezeichnet hatten. 
Jede Aktualisierung im Verstehen vermag sich selbst als eine geschichtliche Möglichkeit des 
Verstandenen zu wissen51.'' 

Auf biblische Auslegung angewandt, besagt dies, daß ihre Traditionsgebundenheit 
nicht übersehen werden darf und kann. Christlicher Glaube hängt von einem Zeugnis 
ab, das aus der Geschichte kommt. Dieses wird jeweils zum Besitz und formt den 
Besitznehmer mit. Aber auch umgekehrt bereitet dieses Geformtsein durch die Ge­
schichte die Möglichkeit, auch verwandte geschichtliche Stoffe mitzuverstehen. Diese 
Wechselwirkung zeitigt aber Tradition. Der Text ist jeweils neu verstehbar und inter­
pretierbar, und wird auch jeweils neu verstanden und interpretiert. So „wirkt" er im 
Lauf der Geschichte einen Verstehenshorizont. 
Von Gadamer her konnte F. Mussner die Rolle der Kirche in der Hermeneutik be­
stimmen: ,,Das Stehen im lehrmäßigen Traditionszusammenhang der apostolischen 
Kirchengemeinschaft bedeutet hermeneutisch . . . die übernahme eines bestimmten 
Verständnisses, einer bestimmten Auslegung der Person Jesu Christi und des Christus­
ereignisses62." Die überlieferung... schafft einen Verstehenshorizont:53." Schrift­
interpretation ist also auch traditionverpflichtet. Neben der Frage nach meinem Selbst­
verständnis, die sich natürlich immer stellt, bin ich gerade bei dieser Frage schon von 
Einwirkungen mitbestimmt, die ein von mir unabhängiges Denken zur Ursache 
haben, nämlich die Tradition. Ich kann und soll aus ihr gar nicht heraus54• 

Zugleich weisen die überlegungen zur Wirkungsgeschichte auch auf die „pneumatische 
Wirkung" der Schrift hin. "Jeder Text, aus einer bestimmten Wirkungsgeschichte 
hervorgegangen, bestimmt auf dem Weg über seine immer neue Auslegung in neuen 
Situationen den Fortschritt des ,wirkungsgeschid1tlichen Bewußtseins' mit. Der Text 
der Schrift, ... wenn man dem im Wort wirkenden, verherrlichten Christus begegnet, 
bewirkt eine Metamorphose, eine geistgewirkte Ve1wandlung. So wirkt die Schrift, 
die selber Ergebnis einer pneumatischen Wirkungsgeschichte ist, weiter ihre pneumati­
sche Wirkung aus. Schrift und auslegende Kirche werden vom gleichen Pneuma 
getrieben55." Letztlich und eigentlich muß es also der Geist sein, der als Einheitsband 
den Ausleger befähigt, die rechten und sachgemäßen Fragen an die Schrift zu stellen, 
um auch die rechten Antworten zu erhalten. Der Geist muß es sein, der im Wort­
geschehen der „Über-setzung" dem Menschen in Gnaden zuspricht und auf „Ver­
wandlung" hin anspricht. Im Geist läßt sich der wahre Sinnzusammenhang des 
Sprache gewordenen Gotteswortes verstehen. Ein Verstehen, das über Erkenntnis zur 
Anerkenntnis und notwendig zum Bekenntnis in Form eines ganzen Lebens führen 
muß. Der Geist ist der eigentliche Interpret. 

51 Ebd. 355. 
52 F. Mussner, Aufgaben und Ziele der Biblischen Hermeneutik; in: Was heißt Auslegung 

der Heiligen Schrift? Regensburg 1966, 23. 
53 Ebd. 24. 
64 Man wird allerding.s die Frage stellen müssen, wie Traditionsbrüche bzgl. der Schrift­

interpretation im Lauf der Kirchengeschichte zu erklären sind. An eine durchlaufende 
Kontinuität oder störungsfreies Wachstum des Verstehenshorizontes kann wohl nicht 
gedacht sein ! 

55 G. Stachel, Die neue Hermeneutik, 38. 

138 



In gewissem 11 liegt damit wiederum 1ine Zuwendung ZUr[r: Sache 1in den Öörtern VOT.
Besser, bei Gadamer zeichnet sich das Hauptproblem der Hermeneutik ab, das wohl noch

lösen gilt. Wie Robinson berichtet, hat Gadamer auf der Tagung „Alter Marburger“
1 Oktober 1962 dieses Problem angeschnitten. Der Bericht se1l kurz ıtıert „Gadamer vertrat
die Meinung, daß nicht das Gelbstverständnis sel, das 1n der Sprache zu Ausdruck
komme. Wort ist ‚selbstlos’, un das, VOoO  z dem der biblische Autor spricht, transzendiert sSein
Selbstverständnis. Was die Sprache hat, ist 1n der au  en Sache suchen,
dafß das Wort 1n das hinein ‚verschwindet”, Was sagt. Freilich wWwWas das Wort SCNMN hat,

sondern istliegt nicht außerhalb der Sprache, wıe die nNEeUeE Hermeneutik S1e versteht
gerade die Dialektik —“OoO  - Sprache un Sache der VO  3 mythologischer Sprache und
em existentiellen Selbstverständnis, das jene objektiviert die den (Ort angibt, dem die
hermeneutische Diskussion 1n Deutschland gegenwartig steht>0 “

Abschluß
Die Hermeneutik 1st also vVon 1iner ‚„Kunstlehre der Exegese” ZUT Wissenschaft
avancılert, die sich die Kernfrage des Verstehens VO  3 lexten 1m allgemeinen und
der Schrift 1mM besonderen bemüht. Es sind och viele Fragen offen, Fragen
philosophischer und theologischer Natur, nach dem Verhältnis VO Gotteswort Uun:
Menschenwort, VO  3 Sprache und Sache etC Als vorläufige Resultate der hermeneuti-
schen Bemühungen könnte I1la  - kurz usammenfassen:

urch die eueTe hermeneutische Forschung wird der historisch-kritischen Methode
bei er Anerkennung ihrer unbedingten Notwendigkeit der Ort zugewilesen, der ihr
zukommt: Sie ist notwendige Voraussetzung, die Verstehensfrage den ext
richtig, sachgemäß, tellen können. Sie eistet also Vorarbeit.

Richtig verstandene und behutsam geübte Entmythologisierung 177 Sinne einer
Ablösung VO  - Vorstellungen des antiken Weltbildes, die heutigem Denken nicht mehr
vollziehbar sind, 1st legitim und notwendig.

Voraussetzung jeder verstehenden Interpretation e1ines lextes i1st eın vorgang1iges
Lebensverhältnis ZUrTr: ache, die 1mM ext ZUT Sprache kommt. Wer die Bibel auslegen
will, mu{ für die Wirklichkeit, die 1n ihr ausgesprochen wird, e1n Verständnis haben

[)Das geforderte und auernd Hand des Textes revidierende Vorverständnis
ist auch als Vorverständnis der Kirche verstehen, insofern Verstehen der chrift
VO' Gedächtnis der Überlieferung wirksam mitbestimmt wird>7.

Da der Mensch auf Grund seiner geschichtlichen Existenz auernd Für Verstehen
AUS Begegnung offen ist, xibt keinen endgültigen Abschluß der Auslegung. Sie ist
nıe unüberholbar.

Insotern die aktive Begegnung mıit der Schrift eın „Sprachereignis” oder „Wort-
geschehen“ 1 behandelten Sinn auslöst, ist die Schriftauslegung 1Ne€e Form der Be-
gegNuUunNg mi1+t dem Heilsereignis®®, Übersetzung des Gotteswortes 1n immer
Menschenwort 11 nicht bloß Kenntnis vermitteln, sondern existenzbestimmende
Metanoia. Im Zusammenwirken Vo  - menschlicher Frage, göttlichem Wort und mensch-
licher Antwort ereignet sich der „Dialog des Heiles““.

Wahres Verstehen der Schrift ıst letztlich eın Stehen 17 verbindenden Wirkungs-
zusammenhang des gleichen NeUuMAS VO  - damals und heute. Wahres Verstehen der
chrift ist sSOomıit auch Charisma.

Es darf daher auch Predigt und Katechese nicht prıimär Vermittlung VO  - historischem,
auch nicht bloß kritisch-historischem Wissen se1ln, sondern Übersetzung, Antwort auf
die 1 jedem Menschen offene Frage nach ott 1n ihrer vielfältigen Wirklichkeit,
wirkmächtige Antwort aus dem Geist der Schrift 17 Geiste, ZUT Erhellung mensch-
licher Existenz VO'  - Gott her und auf ott hin, „Sprachereignis” heil-voller Ver-
wirklichung wahren Christseins.

56 Robinson, 108 (Hervorhebungen Vo mir)
57 Inwieweit dabei dem Lehramt Interpretationsbefugnis zukommen muß, ist eın Problem,

das noch gesondert klären bliebe. Vgl dazu Hasenhüttl, 439
Vgl Stachel, A, d.

139

In gewissem Sinn liegt damit wiederum eine Zuwendung zur Sache in den Wörtern vor. 
Besser, bei Gadamer zeichnet sich das Hauptproblem der Hermeneutik ab, das es wohl noch 
zu lösen gilt. Wie J. M. Robinson berichtet, hat Gadamer auf der Tagung „Alter Marburger" 
im Oktober 1962 dieses Problem angeschnitten. Der Bericht sei kurz zitiert: ,,Gadamer vertrat 
die M einung, daß es nicht das Selbstverständnis sei, das in der Sprache zum Ausdruck 
komme. Wort ist ,selbstlos', und das, von dem der biblische Autor spricht, transzendiert sein 
Selbstverständnis. Was die Sprache zu sagen hat, ist in der ausgesagten Sache zu suchen, so 
daß das Wort in das hinein ,verschwindet', was es sagt. Freilich was das Wort zu sagen hat, 
liegt nicht außerhalb der Sprache, wie die neue Hermeneutik sie versteht ... sondern es ist 
gerade die Dialektik von Sprache und Sache - s tatt der von mythologischer Sprache und 
dem existentiellen Selbstverständnis, das jene objektiviert - , die den Ort angibt, a n dem die 
hermeneutische Diskussion in Deutschland gegenwärtig steht58.'' 

4. Abschluß 

Die Hermeneutik ist also von einer „Kunstlehre der Exegese" zur Wissenschaft 
avanciert, die sich um die Kernfrage des Verstehens von Texten im allgemeinen und 
der HI. Schrift im besonderen bemüht. Es sind noch viele Fragen offen, Fragen 
philosophischer und theologischer Natur, nach dem Verhältnis von Gotteswort und 
Menschenwort, von Sprache und Sache etc. Als vorläufige Resultate der hermeneuti­
schen Bemühungen könnte man kurz zusammenfassen: 
1. Durch die neuere hermeneutische Forschung wird der historisch-kritischen Methode 
bei aller Anerkennung ihrer unbedingten Notwendigkeit der O rt zugewiesen, der ihr 
zukommt: Sie ist notwendige Voraussetzung, um die Verstehensfrage an den Text 
richtig, d. h. sachgemäß, stellen zu können. Sie leistet also Vorarbeit. 
2 . Richtig verstandene und behutsam geübte Entmythologisierung im Sinne einer 
Ablösung von Vorstellungen des antiken Weltbildes, die heutigem Denken nicht mehr 
vollziehbar sind, ist legitim und notwendig. 
3. Voraussetzung jeder verstehenden Interpretation eines Textes ist ein vorgängiges 
Lebensverhältnis zur Sache, die im Text zur Sprache kommt. Wer die Bibel auslegen 
will, muß für die Wirklichkeit, die in ihr ausgesprochen wird, ein Verständnis haben. 
4. Das geforderte und dauernd an Hand des Textes zu revidierende Vorverständnis 
ist auch als Vorverständnis der Kirche zu vers tehen, insofern Verstehen der Schrift 
vom Gedächtnis der Überlieferung wirksam mitbestimmt wird57. 

5 . Da der Mensch auf Grund seiner geschichtlichen Existenz dauernd für Verstehen 
aus Begegnung offen ist, gibt es keinen endgültigen Abschluß der Auslegung. Sie ist 
nie unüberholbar. 
6. Insofern die aktive Begegnung mit der Schrift ein „Sprachereignis" oder „Wort­
geschehen" im behandelten Sinn auslöst, ist die Schriftauslegung eine Form der Be­
gegnung mit dem Heilsereignis58• übersetzung des Gotteswortes in immer neues 
Menschenwort will nicht bloß Kenntnis vermitteln, sondern existenzbestimmende 
Metanoia. Im Zusammenwirken von menschlicher Frage, göttlichem Wort und mensch­
licher Antwort ereignet sich der „Dialog des Heiles". 
7. Wahres Verstehen der Schrift ist letztlich ein Stehen im verbindenden Wirkungs­
zusammenhang des gleichen Pneumas von damals und heute. Wahres Verstehen der 
Schrift ist somit auch Charisma. 
8. Es darf daher auch Predigt und Katechese nicht primär Vermittlung von historischem, 
auch nicht bloß kritisch-historischem Wissen sein, sondern Übersetzung, Antwort auf 
die in jedem Menschen offene Frage nad1 Gott in ihrer vielfältigen Wirklichkeit, 
wirkmächtige Antwort aus dem Geist der Schrift im Geiste, zur Erhellung mensch­
licher Existenz von Gott her und auf Gott hin, ,,Sprachereignis" zu heil-voller Ver­
wirklichung wahren Christseins. 

•• ]. M. Robinson, a. a. 0 . 108 (Hervorhebungen von mir) . 
57 Inwieweit dabei dem Lehramt Interpretationsbefugnis zukommen muß, ist ein Problem, 

das noch gesondert zu klären bliebe. Vgl. dazu G. Hasenhüttl, a. a. 0. 439. 
os Vgl. G. Stachel, a. a. 0. 89. 

139 



Hermeneutik eın katholisches Anliegen?
Anhangsweise ware och festzustellen, daß sich bei diesen Bemühungen ı88  3
Hermeneutik nicht bloß eın protestantische Positionen und Fragestellungen han-
delt, die hier referiert oder vielleicht unbesehen übernommen wurden, sondern ein
wahrhaft katholisches Anliegen. Dies erwelisen VOT allem die Außerungen un Ansätze
der Konzilskonstitution „Dei Verbum?”‘: „Dem offenbarenden ott ist der ‚Gehorsam
des Glaubens’ (Röm 16, 26; vgl Röm B Kor , 5—6 eisten. Darin über-
antwortet sich der ens Gott als aNnZeI 1in Freiheit, indem sich dem ‚offen-
barenden Gott mıiıt Verstand und Willen unterwirft‘ Vat 1789/3008) und
seiner Offenbarung willig zustimm *““
Offenbarung, wıe sS1€e 1n der Schrift ZUrTr Sprache kommt, mMUu sich also 1in gelebtem
Glauben vollziehen, 1n gläubiger FExistenz! Das Il Vatikanum korrigiert offensichtlic|
eın einseitig „gnoseologisches““6* Glaubensverständnis, als gehe primar und auS-
schließlich u  3 die Annahme Kenntnisse, die der sich offenbarende Ott dem
Menschen ın der Schrift mitteilte. Sicherlich geht auch ul Wahrheitsvermittlung.
Glaube äßt sich aber nicht L11UT als ein „Für-wahr-Halten” verstehen, denn dann ist

noch kein lebendiger Glaube. Glaube ist mehr, 1st eın ‚„menschliches Gesamt-
verhalten gegenüber dem sich mitteilenden ott gesamtmenschliche Hingabe, die
Übereignung des anzen Menschen Un (sott01.7 Der laubende niımmt nicht bloß
geoffenbarte Wahrheiten als wahr d während der ofHenbarende Gott und SeiNe
Offenbarung 1n ferner Vergangenheit zurückbleibt, sondern begegnet 1er und
heute Neu diesem ott In der Aktualisierung der Schrift, 1m Ereignis der Selbst-
mitteilung Gottes®  2
EFs geht also den auUus der Begegnung und 1n der Begegnung mıit der Schrift erfah-

und ergriffenen Sinnzusammenhang, existenzielle Identitfikation mit dem
Wort Gottes. Es geht eın derartiges Verstehen und nnewerden der „Sprache“
Gottes, daß ich sS1e ehbe Dann ist INr eil widerfahren ın der Erfahrung des
Wortes: Wort ist wieder richtig verstanden leisch geworden. Solches Verstehen
ist Glaubensleben und zugleich Gnade Sich SO Gnade mühen, 1st Auftrag
für jeden Christen, vornehmlich für den Fachexegeten. Seine Aufgabe i1st ja icht bloß
Wissen vermitteln, sondern ‚„Verstehen“” des Gotteswortes, und das heißt doch
etzten es Heil!

Möge der Aufsatz als dasgwerden, Was SeINn 1l Kein Forschungsbeitrag
ZUr hermeneutischen Frage, sondern ein Intormationsversuch für geplagte Praktiker
über das, Was unter dem Schlagwort „Neue Hermeneutik“ umgeht.

Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung. Art. IL, Vat 1L, 513
Semmelroth Zerwick, Vaticanum 11 ber das Wort Gottes Stuttgart 1966,

Ö1 Ebd
Vgl eb

140

Hermeneutik ein katholisd1es Anliegen? 

Anhangsweise wäre noch festzustellen, daß es sich bei diesen Bemühungen um 
Hermeneutik nicht bloß um rein protestantische Positionen und Fragestellungen han­
delt, die hier referiert oder vielleicht unbesehen übernommen wurden, sondern um ein 
wahrhaft katholisches Anliegen. Dies erweisen vor allem die Äußerungen und Ansätze 
der Konzilskonstitution „Dei Verbum": ,,Dem offenbarenden Gott ist der ,Gehorsam 
des Glaubens' (Röm 16, 26; vgl. Röm S, 1; 2 Kor 10, 5-6) zu leisten. Darin über­
antwortet sich der Mensch Gott als ganzer in Freiheit, indem er sich dem ,offen­
barenden Gott mit Verstand und Willen unterwirft' (Vat. I. DS 1789/ 3008) und 
seiner Offenbarung willig zustimmt69.'' 

Offenbarung, wie sie in der Schrift zur Sprache kommt, muß sich also in gelebtem 
Glauben vollziehen, in gläubiger Existenz! Das II. Vatikanum korrigiert offensichtlich 
ein einseitig „gnoseologisches"00 Glaubensverständnis, als gehe es primär und aus­
schließlich um die Annahme neuer Kenntnisse, die der sich offenbarende Gott dem 
Menschen in der Schrift mitteilte. Sicherlich geht es auch um Wahrheitsvermittlung. 
Glaube läßt sich aber nicht nur als ein „Für-wahr-Halten" verst~hen, denn dann ist 
er noch kein lebendiger Glaube. Glaube ist mehr, er ist ein „menschliches Gesamt­
verhalten gegenüber dem sich mitteilenden Gott ... gesamtmenschliche Hingabe, die 
Übereignung des ganzen Menschen an Gott61 ." Der Glaubende nimmt nicht bloß 
geoffenbarte Wahrheiten als wahr an, während der offenbarende Gott und seine 
Offenbarung in ferner Vergangenheit zurückbleibt, sondern er begegnet hier und 
heute neu diesem Gott in der Aktualisierung der Schrift, im Ereignis der Selbst­
mitteilung Gottes62• 

Es geht also um den aus der Begegnung und in der Begegnung mit der Schrift erfah­
renen und ergriffenen Sinnzusammenhang, um existenzielle Identifikation mit dem 
Wort Gottes. Es geht um ein derartiges Verstehen und Innewerden der „Sprache" 
Gottes, daß ich sie lebe. Dann ist mir Heil widerfahren in der Erfahrung des 
Wortes: Wort ist wieder - richtig verstanden - Fleisch geworden. Solches Verstehen 
ist Glaubensleben und zugleich Gnade. Sich um solche Gnade zu mühen, ist Auftrag 
für jeden Christen, vornehmlich für den Fachexegeten. Seine Aufgabe ist ja n icht bloß 
Wissen zu vermitteln, sondern „Verstehen" des Gotteswortes, und das heißt doch 
letzten Endes Heil! 

Möge der Aufsatz als das genommen werden, was er sein will: Kein Forschungsbeitrag 
zur hermeneutischen Frage, sondern ein Informationsversuch für geplagte Praktiker 
über das, was unter dem Schlagwor t „Neue Hermeneutik" umgeht. 

~9 Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung. Art. 5. LThK2 II, Vat. Bd. II, 513. 
60 0. Semmelroth / M . Zerwick, Vaticanum II über das Wort Gottes. Stuttgart 1966, 18. 
01 Ebd. 
62 Vgl. ebd. 

140 


