
N-J  ES5 VO ALLMEN

Dıie Ordinatıon ın der Sıcht un Praxıs der reformıerten Kirche!
Das gestellte Thema ist nicht leicht zZzu behandeln. Denn die rage der Ordination der
allgemein Amt und Dienst gehört nicht den Hauptproblemen der reformierten Tradition;
un die liturgischen Texte, die vieles klären könnten, bedürfen ihrer unzähligen
Varianten noch einer eingehenderen Erforschung. Barth agte einmal, „lex orandi lex
credendi” sel „nicht 1Ur eın frommer Spruch, sondern eti{was VO Gescheitesten, was ZUr

Methode der Theologie jemals gesagt worden ist  z Die intensive Beschäftigung mıit liturgi-
schen Tlexten ist ber ıIn der reformierten Kirche noch nicht sechr 1ın Schwung geraten End-
ich scheint 05 schwierig, hier ine abschließende Antwort gyeben, weil die reformierte
Kirche, schematisch gesprochen, geit der Mitte des Jahrhunderts, iıne VO Pietismus un
der Aufklärung motivıerte innere Wandlung erfahren hat, die ihr „kKatholisches” Antlitz
stark entstellt hat.

dieser Schwierigkeiten möchte ich zuerst einfach darlegen, Was die Ordination 1n der
reformierten Kirche anfänglich bedeutete*; ann werde ich auf etliche heutige F+ragen Zzu
Problem Ordination eingehen.

Um die Lehre und Praxis der Ordination 1n der reformierten Kirche des Jahr-
hunderts kennenzulernen, ist untersuchen: wıe I1la  - das Amt verstanden hat;

wWer ın dieses Amt aufgenommen werden konnte; wıe 980328  - diesem Amte kam
und wWwWas aus dem übertragenen Amte werden mußte, wWas bedeutete, Oordiniert
Se1IN.

Was wird 0u0772 Amte gesagt?
Befragen WIT das zweıte helvetische Bekenntnis VO  3 1566 HP) S sSeiner
Klarheit und der weıten Anerkennung, die 1 Jahrhundert ın den verschiedenen
reformierten Landes- oder Ortskirchen gefunden hat!
Die erste Aussage lautet: icht die Kirche, sondern (Gott ıst Urheber des Anmltes?.
Fundamental ist das Amt messianischen und nicht ekklesiologischen Ursprungs. och
dieses Amt gehört ZUT: Kirche. Fehlte ©S, ware S1e e1nes ihrer Wesenselemente be-
schnitten. Somit hat die Kirche dieses Amt als Gnade aufzunehmen, 1n Ehren halten
und weiterzugeben. Somit hat die Kirche auch streng darauf achten, dieses Amt,
1n sS1e bedroht oder verfälscht sieht, ın seiner Reinheit wiederherzustellen. Eine
Reformation der Kirche, der Versuch, die möglichst reinste Koinzidenz zwischen
der Kirche des Glaubens un der je und hier pilgernden Kirche der Geschichte ZUuU

In erster Fassung 1968 In hur als Referat, 1n dieser Fassung iın JIrier als Vortrag
gehalten.
„Das Geschenk der Freiheit“, hSt B), eft 39, Zollikon 1953,
Mein Buch Le saınt ministere selon la cCOonvıctıon et la volonte des Reformes du Vlie siecle,
Neuchätel 19068, untersucht das 1ecr Zusammengefaßte theologisch un dokumentarisch
eingehender. Die reformierte Theologie un besonders Ekklesiologie dürfen nicht einfach
der protestantischen Theologie eingeordnet werden. Zur reformierten Ekklesiologie siehe

Gassmann, Ecclesia reformata, Die Kirche 1n den reformierten Bekenntnisschriften,
Freiburg 1968 7 u unseTem Problem nach Iutherischer Lehre, siehe Ul. Schlink, heo-
logie der Iutherischen Bekenntnisschriften, München 1947, 306—363; Brunstäd, Theologie
der Iutherischen Bekenntnisschriften, Gütersloh 1951, 114—134; H Fagerberg, Die heo-
logie der Iutherischen Bekenntnisschriften VO 1529 bis 1537, Göttingen 1965, 235—2063;

Lieberg, Amt und Ordination bei Luther und Melanchthon, Göttingen 1962
Siehe azu den ammelband Glauben un Bekennen, Vierhundert Jahre Confessio helvetica
posterior, Beiträge ihrer Geschichte und Theologie, hg VOo  —; Städtke, Zürich 1966
Seiten- und Zeilenzahl dieses Bekenntnisses werden nach Niesel, Bekenntnisschriften
un!: Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformierten Kirche, München 1938, zıitiert.

» ‚Deus ad colligendam vel constituendam sibi Ecclesiam, eandemque gubernandam
conservandam, SCINPEI uUSUuSs est ministris, 11Sque utitur adhuc, utetur 7 quoad
ecclesia 1n terriıs fuerit. Ergo mınıstrorum Or1g0, institutio unctio vetustissıma 1DS1USs
Dei, nOo 1NOVa aut hominum est ordinatio” Niesel, 253; 14—19

141

JEAN-JACQUES VON ALLMEN 

Die Ordination in der Sicht und Praxis der reformierten Kirche' 

Das gestellte Thema ist nicht leicht zu behandeln. Denn die Frage der Ordination oder 
allgemein Amt und Dienst gehört nicht zu den Hauptproblemen der reformierten Tradition; 
und die liturgischen Texte, die vieles klären könnten, bedürfen wegen ihrer unzähligen 
Varianten noch einer eingehenderen Erforschung. K. Barth sagte einmal, ,,!ex orandi !ex 
credendi" sei „nicht nur ein frommer Spruch, sondern etwas vom Gescheitesten, was zur 
Methode der Theologie jemals gesagt worden ist"2• Die intensive Beschäftigung mit liturgi­
schen Texten ist aber in der reformierten Kirche noch nicht sehr in Schwung geraten. End­
lich scheint es schwierig, hier eine abschließende Antwort zu geben, weil die reformierte 
Kirche, schematisch gesprochen, seit der Mitte des 18. Jahrhunderts, eine vom Pietismus und 
der Aufklärung motivierte innere Wandlung erfahren hat, die ihr „katholisches" Antlitz 
stark entstellt hat. 
Ob dieser Schwierigkeiten möchte ich zuerst einfach darlegen, was die Ordination in der 
reformierten Kirche anfänglich bedeutete3; dann werde ich auf etliche heutige Fragen zum 
Problem Ordination eingehen. 

Um die Lehre und Praxis der Ordination in der reformierten Kirche des 16. Jahr­
hunderts kennenzulernen, ist zu untersuchen : l. wie man das Amt verstanden hat; 
2. wer in dieses Amt aufgenommen werden konnte; 3. wie man zu diesem Amte kam 
und 4. was aus dem übertragenen Amte werden mußte, was es bedeutete, ordiniert zu 
sein. 

l. Was wird vom Amte gesagt? 

Befragen wir das zweite helvetische Bekenntnis von 1566 ( = HP) wegen seiner 
Klarheit und der weiten Anerkennung, die es im 16. Jahrhundert in den verschiedenen 
reformierten Landes- oder Ortskirchen gefunden hat4• 

Die erste Aussage lautet: Nicht die Kirche, sondern Gott ist Urheber des Amtes5 • 

Fundamental ist das Amt messianischen und nicht ekklesiologischen Ursprungs. Doch 
dieses Amt gehört zur Kirche. Fehlte es, wäre sie um eines ihrer Wesenselemente be­
schnitten. Somit hat die Kirche dieses Amt als Gnade aufzunehmen, in Ehren zu halten 
und weiterzugeben. Somit hat die Kirche auch streng darauf zu achten, dieses Amt, 
wenn sie es bedroht oder verfälscht sieht, in seiner Reinheit wiederherzustellen. Eine 
Reformation der Kirche, d. h. der Versuch, die möglichst reinste Koi"nzidenz zwischen 
der Kirche des Glaubens und der je so und hier pilgernden Kirche der Geschich te zum 

1 In erster Fassung 1968 in Chur a'ls Referat, in dieser Fassung 1969 in Trier als Vortrag 
gehalten. 

2 „Das Geschenk der Freiheit", ThSt (8), Heft 39, Zollikon 1953, 22. 
3 Mein Buch Le saint ministere selon Ja conviction et la volonte des Reformes du XVle siede, 

Neuchatei 1968, untersucht das hier Zusammengefaßte theologisd, und dokumentarisch 
eingehender. Die reformierte Theologie und besonders Ekklesiologie dürfen nicht einfach 
der protestantischen Theologie eingeordnet werden. Zur reformierten Ekklesiologie siehe 
B. Gassmarm, Ecclesia reformata, Die Kirche in den reformierten Bekenntnisschriften, 
Freiburg 1968. Zu unserem Problem nach lutherischer Lehre, siehe u. a·. E. Sehlink, Theo­
logie der lutherischen Bekenntnisschriften, München 1947, 306- 363; F. Brunstäd, Theologie 
der lutherischen Bekenntnisschriften, Gfüersloh 1951, 114-134; H. Fagerberg, Die Theo­
logie der lutherischen Bekenntnisschriften von 1529 bis 1537, Gö ttingen 1965, 238- 263; 
H. Lieberg, Amt und Ordination bei Luther und Melanchthon, Göttingen 1 962. 

4 Siehe dazu den Sammelband Glauben und Bekennen, Vierhundert Jahre Confessio helvetica 
posterior, Beiträge zu ihrer Geschichte und Theologie, hg. von J. Städtke, Zürich 1966. 
Seiten- und Zeilenzahl dieses Bekenntnisses werden nach W. Niese/, Bekenntnisschriften 
und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformierten Kirche, München 1938, zitiert. 

5 „Deus ad colligendam vel constituendam sibi Ecclesiam, eandemque guberna'ndam et 
conservandam, semper usus est ministris, iisque utitur adhuc, et utetur porro, quoad 
ecclesia in terris fuerit. Ergo ministrorum origo, institutio et functio vetustissima et ipsius 
Dei, non nova aut hominum est ordinatio" (W. Niese!, 1. c. 253, 14-19). 

141 



Leuchten bringen, bedeutet also auch ıne Reformation des VO  3 Gott eingesetzten
Amtes Es scheint mM1r nicht übertrieben, behaupten, daß nach der 1ne efor-
matıon auch und sehr betont ıne Wiederherstellung der wahren apostolischen
Sukzession bedeutet®. Von der Art, wıe die Gnade des Amtites aufzunehmen, 1ın Ehren

halten und weiterzugeben ist, handelt eben die Ordination.
Ein zweiıtes 1st gesagt dieses UOo Herrn der Kirche gestiftete Amt ıst unteilbar und
eINZIZ. Es eibt, streng geNOMUNECN, 1U eın der Kirche wesensnotwendiges Amt Seine
Aufgabe 1st c5S, die Kirche leiten und Leben erhalten durch Wort, Sakra-
mMent und Kirchenzucht. Der Iräger dieses Amtes kann verschiedene Namen oder Titel
tragen die häufigsten sind eplscopIl, presbyteri, a res, doctores aber diese
Titulation ist L1LUT akzidentell oder soziologisch und hat, theologisch gesehen, keinen
Belang für das Wesen des Amtes celbst. Es ist aufschlußreich, daran erinnern, daß
ein „Altestenamt“ (im scheinbar traditionellen Sinne der reformierten Kirche) oder eın
Diakonalamt VO  3 der ‚War icht ausgeschlossen sind, daß VO'  - ihnen aber LLUX
dann die Rede ist, die sicher ernstzunehmenden, aber 1n ihrer Bedeutung nicht
überschätzenden Adiaphora behandelt werden!?: G1€e sind Hilfskräfte, die dem Diener

Wort, den Sakramenten und der Zucht beigesellt sind, die aber nicht Z
S5@ der Kirche gehören®, Anders ausgedrückt: wenn sich das VO  3 ott
gestiftete Amt handelt, ist die Kirche cselbst auf dem Spiele; S1e 1st aber nicht, wenn

sich darum handelt, dem ePISCOPUS, ypresbyter, pastor oder doctor Hiltskräfte
beizuordnen, die unter seiner Obhut auf Zucht und christliche Liebestätigkeit
wachen haben?.
Anders ausgedrückt: der Protest der reformierten Kirche die westliche Kirche
des Mittelalters wendet sich icht das Dafß des Amtes Er richtet sich haupt-
sächlich das Wie der damaligen Aufnahme, Bekleidung und Weitergabe des
Amtes Der Protest richtet sich eın überwiegend sakrifizielles apostolisches
Verständnis des Amtes, die Möglichkeit, 17N Klerus aufgenommen werden,
ohne darin dienen, die Anmaßung der Amts- oder besser Würdenträger,die christliche Freiheit des Volkes Gottes einzuschränken durch dogmatische und
disziplinare Eigenwilligkeiten, die dem apostolischen Zeugnis widerstreiten. Der
Protest richtet sich auch ohne jedo| 1n den Donatismus verfallen!®
die Unwürdigkeit vieler damaliger Kleriker, die Christi Einsetzung geradezu verhöhn-
ten und unglaubwürdig machten. Protest wird auch erhoben 1Nne theologisch
sSta 1Ur strukturell bestimmte Graduation zwischen ePISCOPUS und presbyter, und
ganz besonders die weltlichen Privilegien, die den Bischötfen dank dieser
Graduation zufließen. (‚anz scharf wird schließlich protestiert die VO  ; Rom
erhobene Behauptung, die reformierte Kirche hätte das VO  - Christus eingesetzte
Amt icht reformiert, sondern eliminiert: ‚NEeC medio sustulimus ecclesiae
mıinıster1um, quando repudiavimus ecclesia Christi sacerdotium papisticum ” 1},
Daß diese reformierte Schau der Gnade des Amtes nicht als eın VO  ; der Reformations-
bewegung noch nicht erreichtes Stück Kirchenlehre anzusehen ist, zeigt sich darin,
daß das Kapitel über das Amt 1n der nicht irgendwo als Anhängsel finden ist.

Überhaupt unterstreicht die stark die Perennität der Kirche und des dieser Perennität
gehörige Ministerium. Vgl Niesel 248, 37—40; 259S;
Von den sogenannten „Kirchenältesten“ spricht die 11 Kap 29 über die Probleme des
Zölibats un der Ehe. Sie verlangt, daß „iudices sancti” 273, 41) gewählt werden, die
über Ehesachen 1n der Kirche befinden haben Diakone werden 1MmM Kap. 28 ber die
Kirchengüter verlangt: ber uch nicht ınter dem Namen „diaconi”: S1C heißen „VIir1
timentes Deum, prudentes, et 1n Oeconıimı1a insignes” 273, 6—8)
Ist nicht aufschlußreich, daß S Calvin die „prestres“ streng VO  3 den „Anciens”
unterscheidet (Institutio, S; 8)?

9 Siehe ZULX n Frage den Exkurs „La diversite des ministeres ecclesiologie reformee“
1ın meinem Buche Anm

Niesel, 258, 20—23 11 Ebd 259, 28—30

142

Leuchten zu bringen, bedeutet also auch eine Reformation des von Gott eingesetzten 
Amtes. Es scheint mir nicht übertrieben, zu behaupten, daß nach der HP eine Refor­
mation auch und sehr betont eine Wiederherstellung der wahren apostolischen 
Sukzession bedeutet6• Von der Art, wie die Gnade des Amtes aufzunehmen, in Ehren 
zu halten und weiterzugeben ist, handelt eben die Ordination. 
Ein zweites ist gesagt: dieses vom Herrn der Kirche gestiftete Amt ist unteilbar und 
einzig. Es gibt, streng genommen, nur ein der Kirche wesensnotwendiges Amt. Seine 
Aufgabe ist es, die Kirche zu leiten und am Leben zu erhalten durch Wort, Sakra­
ment und Kirchenzucht. Der Träger dieses Amtes kann verschiedene Namen oder Titel 
tragen - die häufigsten sind episcopi, presbyteri, pastores, doctores - aber diese 
Titulation ist nur akzidentell oder soziologisch und hat, theologisch gesehen, keinen 
Belang für das Wesen des Amtes selbst. Es ist aufschlußreich, daran zu erinnern, daß 
ein „Ältestenamt" (im scheinbar traditionellen Sinne der reformierten Kirche) oder ein 
Diakonalamt von der HP zwar nicht ausgeschlossen sind, daß von ihnen aber nur 
dann die Rede ist, wo die sicher ernstzunehmenden, aber in ihrer Bedeutung nicht zu 
überschätzenden Adiaphora behandelt werden 7 : sie sind Hilfskräfte, die dem Diener 
am Wort, an den Sakramenten und an der Zucht beigesellt sind, die aber nicht zum 
esse der Kirche gehören8• Anders ausgedrückt: wenn es sich um das von Gott 
gestiftete Amt handelt, ist die Kirche selbst auf dem Spiele; sie ist es aber nicht, wenn 
es sich darum handelt, dem episcopus, presbyter, pastor oder doctor Hilfskräfte 
beizuordnen, die unter seiner Obhut auf Zucht und christliche Liebestätigkeit zu 
wachen habenG. 
Anders ausgedrückt: der Protest der reformierten Kirche gegen die westliche Kirche 
des Mittelalters wendet sich nicht gegen das Daß des Amtes. Er richtet sich haupt­
sächlich gegen das Wie der damaligen Aufnahme, Bekleidung und Weitergabe des 
Amtes. Der Protest richtet sich gegen ein überwiegend sakrifizielles statt apostolisches 
Verständnis des Amtes, gegen die Möglichkeit, im Klerus aufgenommen zu werden, 
ohne darin zu dienen, gegen die Anmaßung der Amts- oder besser Würdenträger, 
die christliche Freiheit des Volkes Gottes einzuschränken durch dogmatische und 
disziplinare Eigenwilligkeiten, die dem apostolischen Zeugnis widerstreiten. Der 
Protest richtet sich auch - ohne jedoch in den Donatismus zu verfallen10 - gegen 
die Unwürdigkeit vieler damaliger Kleriker, die Christi Einsetzung geradezu verhöhn­
ten und unglaubwürdig machten. Protest wird auch erhoben gegen eine theologisch 
statt nur strukturell bestimmte Graduation zwischen episcopus und presbyter, und 
ganz besonders gegen die weltlichen Privilegien, die den Bischöfen dank dieser 
Graduation zufließen. Ganz scharf wird schließlich protestiert gegen die von Rom 
erhobene Behauptung, die reformierte Kirche hätte das von Christus eingesetzte 
Amt nicht reformiert, sondern eliminiert: . . . ,,nec e medio sustulimus ecclesiae 
ministerium, quando repudiavimus ex ecclesia Christi sacerdotium papisticum"11• 

Daß diese reformierte Schau der Gnade des Amtes nicht als ein von der Reformations­
bewegung noch nicht erreichtes Stück Kirchenlehre anzusehen ist, zeigt sich m. E. darin, 
daß das Kapitel über das Amt in der HP nicht irgendwo als Anhängsel zu finden ist. 

6 überhaupt unterstreicht die HP stark die Perennität der Kirche und des zu dieser Perennität 
gehörige Ministerium. Vgl. W. Niese! 1. c. 248, 37- 40; 253, 48-254, 16. 

7 Von den sogenannten „Kirchenältesten" spricht die HP im Kap. 29 über die Probleme des 
Zölibats und der Ehe. Sie verlangt, daß „iudices sancti" (1. c. 273, 41) gewählt werden, die 
über Ehesachen in der Kirche zu befinden haben. Diakone werden im Kap. 28 über die 
Kirchengüter verlangt: a'ber auch nicht unter dem Namen „diaconi": sie heißen „viri 
timentes Deum, prudentes, et in oeconimia insignes" (1. c. 273, 6-8). 

8 Ist es nicht aufschlußreich, daß z. B. Calvin die „prestres" s treng von den „Ancieru;" 
unterscheidet (Institutio, IV. 3, 8}? 

• Siehe zur ganzen Frage den Exkurs „La diversite des ministeres en ecclesiologie reformee" 
in meinem Buche (Anm. 3). 

10 W. Niese/, 1. c. 258, 20-23. 11 Ebd. 255, 28-30. 

142 



Es steht 1 Gegenteil zwischen der Lehre VOomn der Kirche und der Lehre Von den
Sakramenten: das erste, Was 119  - näher betrachtet, wenn INa  - die Lehre VO  - der
Kirche entfaltet, ist also die Gnade des ministeriums!®.

Wer kann ın dieses Amt aufgenommen werden?
„Eligantur autem 110 quilibet, sed homines idonei, eruditione iusta et J eloquentia
pla, prudentiaque simplici, denique moderatione et honestate vitae InsS1gNneES 13  D
Damit solche Diener Christi ihrem Amte vorbereitet werden können, haben die
retormierten Kirchen Schulen UunNn! theologische Akademien gegründet!* un die
Kandidaten Zu Pfarramte stren. geprüft ın biblischer und systematischer Theologie.
Man hat vielerorts diese Skrutinien auch für SO. Diener, die schon 1 Amte standen,
periodisch weitergeführt, sich vergewissern, daß die Pfarrer ihre Kenntnisse 1n
Bibel und Theologie weiter pflegen und vertiefen!®. Dafß ihr Lebenswandel VOT un!:
nach der Ordination einer strengen Zucht unterstand, zeıgen die Ordnungen der
Genter Kirche über die moralischen Mißstände, die bei einem Pfarrer icht toleriert
werden können!®, un die Protokolle der damaligen Pfarrkonvente beweisen ZUrT:

Genüge, daß damit ernst gemacht wurde. Eben weil INa  - den Donatismus verwarf,
und weil iINan auch wWenn ich gen darf die ‚„Konkurrenz“” mit dem die
Reformation der Kirche nicht annehmenden Teil der damaligen Westkirche aufzuneh-
INeE  3 gewillt WAaT, i1st INa  - 1n der Auslese der Kandidaten besonders vorsichtig BCWESEN:
viele Ortskirchen litten eher unter Pfarrermangel als 1ne Pfarrerschaft aufzuweisen,
für die INa  j icht hätte Gott danken dürfen!?.

Wie werden die Kandidaten In das Amt aufgenommen?
Negativ steht eines fest: der Zutritt Zu „honor ministerii“1® mul en Usurpatoren
verwehrt SEe1IN. Das Amt 1st nicht käuflich. Es darf auch nicht durch Intrigen sich
gerissen werden. Es ist 1Nne viel ernste Sache, Diener Christi 1n der Kirche, ja
VICarıus Christil? Se1N dürfen. Man nımmt auch die Tatsache viel ernst, daß die
Diener 1n der Kirche Leute sind „PeI quOS Deus salutem hominum operatur  l/‘)0 als

1° Kirche un Amt sind ebenso zutiefst vereınt 1n der französischen Conftession de foy,
Discipline ecclesiastique (1559), art 25—33, und gehen der Lehre VoO  ; den Sakramenten
VOTan (bei Niesel, fE)I nach der ecclesiarum belgicarum confessio VO  3 1561 ist
die Reihenfolge auch Kirche, Amt, Sakramente (cap 27—33, eb 130 usft.

13 Ebd 255; 10—12
14 1537 Lausanne, 1538 Strasburg, 1559 Genf, 1573 Leyden, 1585 Franeker, 1601 Sedan ust.

Es iıst zuzugeben, dafß 1 allgemeinen das Studium der Bibel und theologischer Werke für
die Ausübung des Amtes stärker betont wird als eın geordnetes Gebetsleben. Gewiß
unterstreicht die nach der Aufzählung der Officia des mtes die Notwendigkeit des
Gebetslebens (bei Niesel, 258, {f.) Im Berner Synodus VO  —; 1532 steht auch eın
sehr schönes Kapitel 37) über die Pflicht eines Pfarrers, regelmäßig beten ber die
Gebetspflicht, das Brevier, cdie Horen wurden abgeschafft (vgl H J cCap 2 / 267,

28)
Les ordonnances ecclesiastiques de l’Eglise de Geneve, 1561, art 23—30,
Um eın Beispiel ennNnen: 1567 1in Schottland 715 Pfarreien unbesetzt, Was ber
die Kirche nicht dazu bewogen hat, hne r1gorose Auswahl dieses Manko auszufüllen:
INa  - hat probeweise Lektoren eingesetzt, die na'ch Bewährung spater ZU Pfarramt kommen
konnten (siehe Maxwell, An outline of christian worship, ıts development and
forms, London, Nebenbei Se1 bemerkt, dafß keine trauen Zzu Dienste
Wort und a den akramenten zugelassen werden. Man kreidet der römischen Kirche
böse nicht LUr unwürdige Diener 1 mte lassen, sondern „(quod longe detestabilius
est) foeminis, quUas piritus Sanctus docere quidem In Ecclesia' patıtur erlauben
„ut etham Baptismum administrent“ (Confessio fidei et doctrinae (Scotica), Niesel,

ZALs siehe auch meın Buch, un! 132)
1i

bei Niesel, 255,
„Ministri Ecclesiae praecıpua membra sunt Christique vicarii” (Böhmisches Bekenntnis
VO  - 1609, Cap, I Für weitere Stellen vgl meln Buch, 14515 lß)

bei Niesel, 253,

143

Es steht im Gegenteil zwischen der lehre von der Kirche und der lehre von den 
Sakramenten: das erste, was man näher betrachtet, wenn man die lehre von der 
Kirche entfaltet, ist also die Gnade des ministeriums12

• 

2. Wer kann in dieses Amt aufgenommen werden? 

„Eligantur autem non quilibet, sed homines idonei, eruditione iusta et sacra, eloquentia 
pia, prudentiaque simplici, denique moderatione et honestate vitae insignes ... "~3

• 

Damit solche Diener Christi zu ihrem Amte vorbereitet werden können, haben die 
reformierten Kirchen Schulen und theologische Akademien gegründet14 und die 
Kandidaten zum Pfarramte streng geprüft in biblischer und systematischer Theologie. 
Man hat vielerorts diese Skrutinien auch für solche Diener, die schon im Amte standen, 
periodisch weitergeführt, um sich zu vergewissern, daß die Pfarrer ihre Kenntnisse in 
Bibel und Theologie weiter pflegen und vertiefen15• Daß ihr Lebenswandel vor und 
nach der Ordination einer strengen Zucht unterstand, zeigen z. B. die Ordnungen der 
Genfer Kirche über die moralischen Mißstände, die bei einem Pfarrer nicht toleriert 
werden können16, und die Protokolle der damaligen Pfarrkonvente beweisen zur 
Genüge, daß damit ernst gemacht wurde. Eben weil man den Donatismus verwarf, 
und weil man auch - wenn ich es so sagen darf - die „Konkurrenz" mit dem die 
Reformation der Kirche nicht annehmenden Teil der damaligen Westkirche aufzuneh­
men gewillt war, ist man in der Auslese der Kandidaten besonders vorsichtig gewesen: 
viele Ortskirchen litten eher unter Pfarrermangel als eine Pfarrerschaft aufzuweisen, 
für die man nicht hätte Gott danken dürfen 17 • 

3. Wie werden die Kandidaten in das Amt aufgenommen? 

Negativ steht eines fest: der Zutritt zum „honor ministerii"18 muß allen Usurpatoren 
verwehrt sein. Das Amt ist nicht käuflich. Es darf auch nicht durch Intrigen an sich 
gerissen werden. Es ist eine viel zu ernste Sache, Diener Christi in der Kirche, ja 
vicarius Christi19 sein zu dürfen. Man nimmt auch die Tatsache viel zu ernst, daß die 
Diener in der Kirche Leute sind „per quos Deus salutem hominum operatur"20, als 

12 Kirche und Amt sind ebenso zutiefst vereint in der französischen Confession de foy, 
Discipline ecclesiastique (1559), art. 25-33, und gehen der Lehre von den Sakramenten 
voran (bei W. Niese/, l. c. 72 ff.); nach der ecclesiarum belgicarum confessio von 1561 ist 
die Reihenfolge auch: Kirche, Amt, Sa'kramente (cap. 27-33, ebd. 130 ff.) usf. 

13 Ebd. 255, 10-12. 
14 1537 Lausanne, 1538 Strasburg, 1559 Genf, 1575 Leyden, 1585 Franeker, 1601 Sedan usf. 
15 Es ist zuzugeben, daß im allgemeinen das Studium der Bibel und theologischer Werke für 

die Ausübung des Amtes stä rker betont wird als ein geordnetes Gebetsleben. Gewiß 
unterstreicht die HP nach der Aufzählung der officia des Amtes die Notwendigkeit des 
Gebetslebens (bei W. Niese/, 1. c. 258, 6 ff.). Im Berner Synodus von 1532 steht auch ein 
sehr schönes Kapitel (37) über die Pflicht eines Pfarrers, regelmäßig zu beten. Aber die 
Gebetspflicht, das Brevier, die Horen wurden abgeschafft (vgl. HP, ca·p. 23, 1. c. 267, 
35-268, 28). 

16 Les ordonnances ecclesiastiques de l'Eglise de Geneve, 1561, art. 23-30, 1. c. 45 ff. 
17 Um ein Beispiel zu nennen: 1567 waren in Schottland 715 Pfarreien unbesetzt, was aber 

die Kirche nicht dazu bewogen hat, ohne rigorose Auswahl dieses Manko auszufüllen: 
man hat probeweise Lektoren eingesetzt, die na'ch Bewährung später zum Pfarramt kommen 
konnten (siehe W. D. Maxwell, An outline of christian worship, its development and 
forms, London, 19587, 1256). Nebenbei sei bemerkt, daß keine Frauen zum Dienste am 
Wort und an den Sakramenten zugelassen werden. Man kreidet es der römischen Kirche 
böse an, nicht nur unwürdige Diener im Amte zu lassen, sondern ,,(quod longe detesta"bilius 
est) foeminis, quas Spiritus Sanctus ne docere quidem in Ecclesia' patitur ... " zu erlauben 
,,ut etiam Baptismum administrent" (Confessio fidei et doctrinae (Scotica), W. Niese/, 
1. c. 111; siehe auch mein Buch, 45 und 132). 

1e HP bei W. Niese!, 1. c. 255, 5. 
19 „Ministri Ecclesiae praecipua membra sunt Christique vicarii" (Böhmisches Bekenntnis 

von 1609, cap. IX, 1. Für weitere Stellen vgl. mein Buch, 14516, 16). 
26 HP bei W. Niese/, 1. c. 253, 23. 

143 



daß der Zugang diesem Amte nicht durch prazise und strenge aßnahmen hätte
bewacht €e1in. Deshalb die schon erwähnten Skrutinien.
Deshalb auch die Notwendigkeit einer Wahl Zu Amte VOT jedem Amtitsantritt hat
1ne „electio ecclesiastica et legitima  7421 stattzufinden. Diese Wahl wurde 1n der Regel
unter Gebet und Fasten VOTgeENOMMEN: Pfarrer SeiINn ist eben 1ıne Gnade, die CI-
fleht eın muß, und einen Pfarrer bekommen 1st ebenso sehr ıne Gnade, die E1 -
fleht werden MU.: Diese electio kennt 1n ihrer Form unzählige lokale Varianten.
Summarisch ist geCNn, daß Inan darauf achtet, daß die Wahl „ordine Justo, et
absque turba, seditionibus, et contentione“, h „religiose“” VOoTgeNOMMEN wird®?
1Ne Wahl genugt jedo nicht, das Pfarramt auszuüben. Sie mu ß och rituell
bestätigt werden. 50 kommen WITr ZUu eigentlichen Problem der Ordination. Die
HP, die Ja weder 1ne Liturgie noch 1NEe Kirchenordnung ist, reicht hier nicht du5S,
sagt S1e Ja 1Ur IIt quı electi SUunt, ordinentur senioribus Cu orationibus publicis,
et impositione manuum®*$.“ Wir mussen etwas weiıter ausholen.

a) Ist Ur Ausübung des Amtes eiINeEe Ordination notwendig?
Die Antwort ist eindeutig affirmativ: „Damnamus hic qul Sl  O sponte CUTITUNT,
Cu NO}  - sint electi, M1SsS1, vel ordinati  o4 4 Gehört AL Validität eines Amtes die Ein-
setzung durch Gebet, 1st zuzugeben, daß einigen Orten anfänglich auf die Hand-
auflegung verzichtet worden ist mit der Begründung, se1 In der vorgangıigen Tradi-
tion mit der Handauflegung auch Unfug, Mißbrauch und Aberglauben 1n die Kirche
eingedrungen”®?. Man machte anfänglich auch oft keinen theologischen Unterschied
zwischen Ordination Zzu Amte und Installation 1n eın Amt Es 1st also vorgekommen,daß eın Pfarrer mehr als einmal nach regulärer Wahl diesem Je anders lokalisierten
Amte ordiniert, eingesetzt wurde. Das hängt mit der stark profilierten Ortsgebun-enheit des Amtes zusammen“®, wıe auch mıit dem immer wieder unterstrichenen
Willen, keinen Klerus S sondern 1Ur einen Klerus Dienste ın der Kirche
haben Dieses anfängliche Zögern ist aber, überhaupt finden ist, hier
schneller, dort langsamer aufgegeben worden: Ordinationsgebet mi1t Handauflegungwurde die allgemein anerkannte Sitte der reformierten Kirche??.

Was verstand Man aber unter dieser Ordination?
Wenn INa  - die verschiedenen und komplementären Interpretationen addiert, kommt
INa  - folgendem Bilde Bedeutet die ÖOrdination, daflß e1in Mannn gewissermaßendem Heiligen Geiste ausgesetzt wird, damit erfüllt werde VO  j den ZUuU Dienste

Ebd 259, > Ebd 255, ff Ebd Z293, Ebd 255,s  53 Die Gentfer Kirche verzichtet vorläufig darauf 1 Jahre 1541 ; 1n Schottland, gemäß Buke
of Discipline VOoO  - 1560, verzichtet man auch darauf unter dem Hinweis, daß die eit der
„manuellen” Geistmitteilung jetz vorüber sel; ber INa  3 führt die Handauflegung 1mM
Jahre 1581 wieder eın  * 1n der französischen Discipline VO  - 1559 unterstreicht INan, dafß die
Handauflegung 1>ans auCcCune superstition“ beizubehalten iıst (art 3, bei Niıesel,76) Wenn INa  3 uch der Ansicht ist, die Handauflegung sel nicht VO  3 absoluterNotwendigkeit, kommt INa doch sehr bald Zur Überzeugung INnan anfänglich andererMeinung sein hat können die Handauflegung Se1l beizubehalten „PaTCce que Cet
est de bonne edification, contorme la coutume des Apötres, et la pratıque de l’Egliseancienne”, wıe die Nationalsynode der reformierten Kirchen Frankreichs VO

Dezember ( 1565 ausdrückt (siehe Aymon, Actes ecclesiastiques civils de tOUS les
5Synodes des Eglises reformees de France, La Haye 1710, 64 fDieser Aspekt des reformierten Pfarramtes ıst Vo altkirchlichen Bischofsamt inspirıert,das uch sehr ortsgebunden wa  4 Siehe Dix, “”The ministry 1n he early Church”The apostolic ministry, London 1946, A ffI „L’eveque d’apres les prieres d’ordination“,1n L’episcopat et l’Eglise universelle (Unam Sanctam 39), Paris 19062, 767

D7 Man tolgt j1er dem Argument alvins: „Licet autem nullum certum praeceptum de
anuum ımpositione: qula tamen fuisse 1n USu Apostolis videmus, Ila amen
accurata observatio praecepti 1Ce nobis S56 debet“ ns 3, 16)

144

daß der Zugang zu diesem Amte nicht durch praz1se und strenge Maßnahmen hätte 
bewacht zu sein. Deshalb die schon erwähnten Skrutinien. 
Deshalb auch die Notwendigkeit einer Wahl zum Amte: vor jedem Amtsantritt hat 
eine „electio ecclesiastica et legitima"21 stattzufinden. Diese Wahl wurde in der Regel 
unter Gebet und Fasten vorgenommen: Pfarrer zu sein ist eben eine Gnade, die er­
fleht sein muß, und einen Pfarrer zu bekommen ist ebenso sehr eine Gnade, die er­
fleht werden muß. Diese electio kennt in ihrer Form unzählige lokale Varianten. 
Summarisch ist zu sagen, daß man darauf achtet, daß die Wahl „ordine justo, et 
absque turba, seditionibus, et contentione", d. h. ,,religiose" vorgenommen wird22• 

Eine Wahl genügt jedoch nicht, um das Pfarramt auszuüben. Sie muß noch rituell 
bestätigt werden. So kommen wir zum eigentlichen Problem der Ordination. Die 
HP, die ja weder eine Liturgie noch eine Kirchenordnung ist, reicht hier nicht aus, 
sagt sie ja nur: ,,Et qui electi sunt, ordinentur a senioribus cum orationibus publicis, 
et impositione manuum23." Wir müssen etwas weiter ausholen. 

a) Ist zur Ausübung des Amtes eine Ordination notwendig? 

Die Antwort ist eindeutig affirmativ: ,,Damnamus hie omnes qui sua sponte currunt, 
cum non sint electi, rnissi, vel ordinati24." Gehört zur Validität eines Amtes die Ein­
setzung durch Gebet, so ist zuzugeben, daß an einigen Orten anfänglich auf die Hand­
auflegung verzichtet worden ist mit der Begründung, es sei in der vorgängigen Tradi­
tion mit der Handauflegung auch Unfug, Mißbrauch und Aberglauben in die Kirche 
eingedrungen25

• Man machte anfänglich auch oft keinen theologischen Unterschied 
zwischen Ordination zum Amte und Installation in ein Amt. Es ist also vorgekommen, 
daß ein Pfarrer mehr als einmal nach regulärer Wahl zu diesem je anders lokalisierten 
Amte ordiniert, d. h. eingesetzt wurde. Das hängt mit der stark profilierten Ortsgebun­
denheit des Amtes zusammen26, wie auch mit dem immer wieder unterstrichenen 
Willen, keinen Klerus an sich, sondern nur einen Klerus zum Dienste in der Kirche zu 
haben. Dieses anfängliche Zögern ist aber, wo es überhaupt zu finden ist, hier 
schneller, dort langsamer aufgegeben worden: Ordinationsgebet mit Handauflegung 
wurde die allgemein anerkannte Sitte der reformierten Kirche27• 

b) Was verstand man aber unter dieser Ordination? 

Wenn man die verschiedenen und komplementären Interpretationen addiert, kommt 
man zu folgendem Bilde: 1. Bedeutet die Ordination, daß ein Mann gewissermaßen 
dem Heiligen Geiste ausgesetzt wird, damit er erfüllt werde von den zum Dienste 

21 Ebd. 255, 8. 22 Ebd. 255, 8 ff. 23 Ebd. 255, 14 f. 24 Ebd. 255, 15 f . 
25 Die Genfer Kirche verzichtet vorläufig darauf im Jahre 1541; in Schottland, gemäß Buke 

of Discipline von 1560, verzichtet ma'n auch darauf unter dem Hinweis, daß die Zeit der 
„manuellen" Geistmitteilung jetzt vorüber sei; aber man führt die Handauflegung im 
Jahre 1581 wieder ein; in der französischen Discipline von 1559 unterstreicht man, daß die 
Handauflegung „sans ... aucune superstition" beizubehalten ist (art. 8, bei W. N iesel, 
1. c. 76). Wenn man auch der Ansicht is t, die Handa'uflegung sei nicht von absoluter 
Notwendigkeit, kommt man doch sehr bald zur Überzeugung - wo man anfänglich anderer 
Meinung sein hat können -, die Handauflegung sei beizubehalten „parce que cet usage 
est de bonne edification, et conforme a la coutume des Apötres, et a Ja pratique de l'Eglise 
ancienne", wie es die 5. Nationalsynode der reformierten Kirchen Frankreichs vom 
25. Dezember ( !) 1565 ausdrückt (siehe Aymorz, Actes ecclesiastiques et civils de tous !es 
Synodes des Eglises reformees de France, La Haye 1710, 64 f.). 

26 Dieser Aspekt des reformierten Pfarramtes is t vom altkirchlichen Bischofsamt inspiriert, 
das auch sehr ortsgebunden war. Siehe z. B. C. Dix, "The ministry in the early Church", 
The apostolic ministry, London 1946, 277 ff.; ,,L'eveque d'aprcs les pricres d'ordination", 
in: L'episcopat et l'Eglise universelle (Unam Sa'nctam 39), Paris 1962, 767 ff. 

27 Man folgt hier dem Argument Calvins: ,,Licet autem nullum extet certum praeceptum de 
manuum impositione: quia tarnen fuisse in perpetuo usu Apostolis videmus, illa tarnen 
accurata eorum observatio praecepti vice nobis esse debet" (Inst. IV. 3, 16). 

144 



notigen Geistesgaben: JJ und ott verlyhe dir sinen heyligen Geist, das du WIEe eın
getruwer Diener S1N€eSs Herren handlist, 1nnn dem Namen Gottes” WIe 1n der
Liturgie der Zürcher Prädikantenordnung VO  - 1532 heiß@t28 Bedeutet Clie Ordina-
t1on, daß der Kandidat dem Herrn der Kirche Zu Dienste geweiht wird. Dieser
Sinn der Ordination 1st besonders 1n der Einflußsphäre Calvins verbreitet??. Ordination
bedeutet also Konsekration. Bedeutet die Ordination 1ne Legitimation: Sie ist die
Handlung „Yyua electi solenni rıtu et p1S precibus inaugurantur et 1n UNU: UU

quası mittuntur“ 90 Die Kirchenglieder dürfen fortan wIissen, daß einer, der das
Pfarramt ordentlich bekleidet, befugt ist, 1 Namen des Vaters, des Sohnes un des
Heiligen (Geistes handeln, und selber darf sich fortan daran getrösten der
Gewißheit, daß eın Begnadeter und kein Usurpator ist, wWEenn die Geheimnisse
Gottes verwaltet. Findet INa  - auch, mıit etlichen Zögern cn der 1er lauernden
superstitiones*!, die Lehre, wonach die Ordination als ine geistliche Zeugung VeIl-
standen werden darf „Quo magıs danda est nobis P  d, ut OVU excıtemus,

Ecclesia destituta maneat“, schrieb Calvin den Zürcher Bullinger Novem-
ber 154252 Ordination ist also Weitergabe des vVon Christus eingesetzten Amtes bis
ZUr Parusie, damit die Kirche SPeINE Kirche bleibe.

Wer ist befugt A ordinieren?
Die spricht VO:  - SECNIOrES. Das sind nicht die sogenannten Kirchenältesten der
reformierten Kirche, sondern zumindest solche Diener, die schon 1mM Pfarramte stehen®3.
Wer als Pfarrer ordiniert i1st auch dies ist eher episkopal als presbyteral ıst befugt,
andere als Pfarrer gewählte Männer auch als Ptarrer ordinieren: „‚Oordinare
minıstros Evangelii rite VOoCcatos et exploratos” gehört den Befugnissen des refor-
mıerten Pfarramtes wıe „docere Evangelium, administrare sacramenta, OCen absolu-
ti0n1s impertire penitentibus qul1 NO  ; perseverant 1n manifestis delictis‘/34 ach dem
Leitsatz „NeMO possit dare quod NO  3 habet‘/35 kommen also als Ordinatoren LUr
ordinierte Pfarrer 1n Betracht. Sie handeln dann nicht als Privatpersonen (das tun S1e
auch als Prediger, Sakramentsspender, Schlüsselhalter nicht), sondern als Iräger e1Nes
auch anderen gemeinsamen Amtes, als Vertreter des Pfarrkollegiums, der „Compagnıe
des pasteurs” wıe 1119  - 1n Genf gte 50 kommt oft VOT, daflß einer der Pfarrer

officio Ordinator ist, weil die Funktion eines Dekans oder e1iNnes Antistes beklei-
det, weil VO:  3 seinen Mitbrüdern 117 Amte damit beauftragt worden ist, unter
ihnen und 1n der Kirche das Amt der Einheit verwaltens6. Man finde*+ aber auch
die Praxis, wonach mehrere Pfarrer an der Handauflegung teilnehmen oder 08
teilnehmen mussen. Theologisch gesehen 1st also Cie Pfarrerschaft ein collezium
episcCoporum, Von denen jeder die gleiche STAS ausüben darf, weil eın jeder den
Dicarıı Christi gehört. Wird unter ihnen einer mıiıt speziellen Befugnissen bekleidet,
A Zit bei Daniel, Codex Liturgiae ecclesia'e unıversae, Lipsiae 1551, IIL, 234
20 Siehe Calvin, Inst. Der Waadtländer Reformator Vıret unterstreicht, daß

der ÖOrdinierte wıssen mu un wıssen darf, daß ott geweiht ist yp' uNne hostie”,
un vergleicht die Ordination miıt dem alttestamentlichen Opterkult (Du VIaYy minıstere de
la V Eglise de lesus Christ, Geneve 1560, 142)

Sochnius, Methodus theologiae, Opera, 1, Herbornae Nassoviorum 1591, 210, zıtiert nach
eppe, Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche, Neukirchen 1935, 546

31 Vgl Confessio fidei doctrinae (scotica), 1560, bei Niesel, 1035 siehe uch meın
Buch, 192—212.

Herminjard, Correspondance des Reformateurs ans les DaysS de langue francaise,
Geneve 1586 ffI VIIIL, 187 Für andere Belege siehe meın Buch, L 1 19

33 Zum Problem der reformierten Kirchenältesten, siehe meın Buch, 174—186
34 Sallvard, Harmonia contessionum fidei orthodoxarum et reformatarum Ecclesiarum,

JUaE SacTam Evangelii doctrinam PUuTre profitentur, enevare 1581,
Maresius, Collegium theologicum, enevae ıtıert nach Heppe, 547

bei Niesel, 207 1—30, die Abschnitte „Una aequalis as ministrorum”,
„Ordo servandus” un: „Quando et quomodo 1Z1US aliis praepositus””,

145

nötigen Geistesgaben: ,, ... und Gott verlyhe dir sinen heyligen Geist, das du wie ein 
getrüwer Diener sines Herren handlist, inn dem Namen Gottes" - wie es in der 
Liturgie der Zürcher Prädikantenordnung von 1532 heißt28

• 2. Bedeutet die Ordina­
tion, daß der Kandidat dem Herrn der Kirche zum Dienste geweiht wird. Dieser 
Sirin der Ordination ist besonders in der Einflußsphäre Calvins verbreitet20• Ordination 
bedeutet also Konsekration. 3. Bedeutet die Ordination eine Legitimation: Sie ist die 
Handlung „qua electi solenni ritu et piis precibus inaugurantur et in munus suum 
quasi mittuntur"30• Die Kirchenglieder dürfen fortan wissen, daß einer, der das 
Pfarramt ordentlich bekleidet, befugt ist, im Namen des Vaters, des Sohnes und des 
Heiligen Geistes zu handeln, und er selber darf sich fortan daran getrösten an der 
Gewißheit, daß er ein Begnadeter und kein Usurpator ist, wenn er die Geheimnisse 
Gottes verwaltet. 4. Findet man auch, mit etlichen Zögern wegen der hier lauernden 
superstitiones31, die Lehre, wonach die Ordination als eine geistliche Zeugung ver­
standen werden darf: ,,Quo magis danda est nobis opera, ut novurn semen excitemus, 
ne Ecclesia destituta maneat", schrieb Calvin an den Zürcher H. Bullinger am 8. Novem­
ber 154232• Ordination ist also Weitergabe des von Christus eingesetzten Amtes bis 
zur Parusie, damit die Kirche seine Kirche bleibe. 

c) Wer ist befugt zu ordinieren? 

Die HP spricht von seniores. Das sind nicht die sogenannten Kirchenältesten der 
reformierten Kirche, sondern zumindest solche Diener, die schon im Pfarramte stehen33• 

Wer als Pfarrer ordiniert ist - auch dies ist eher episkopal als presbyteral - ist befugt, 
andere als Pfarrer gewählte Männer auch als Pfarrer zu ordinieren: ,,ordinare 
ministros Evangelii rite vocatos et exploratos" gehört zu den Befugnissen des refor­
mierten Pfarramtes wie „docere Evangelium, administrare sacramenta, vocem absolu­
tionis impertire penitentibus qui non perseverant in manifestis delictis"34• Nach dem 
Leitsatz „nemo possit dare quod non habet"35 kommen also als Ordinatoren nur 
ordinierte Pfarrer in Betracht. Sie handeln dann nicht als Privatpersonen (das tun sie 
auch als Prediger, Sakramentsspender, Schlüsselhalter nicht), sondern als Träger eines 
auch anderen gemeinsamen Amtes, als Vertreter des Pfarrkollegiums, der „compagnie 
des pasteurs" wie man in Genf sagte. So kommt es oft vor, daß einer der Pfarrer 
ex officio Ordinator ist, weil er die Funktion eines Dekans oder eines Antistes beklei­
det, d. h. weil er von seinen Mitbrüdern im Amte damit beauftragt worden ist, unter 
ihnen und in der Kirche das Amt der Einheit zu verwalten3G. Man findet aber auch 
die Praxis, wonach mehrere Pfarrer an der Handauflegung teilnehmen oder sogar 
teilnehmen müssen. Theologisch gesehen ist also die Pfarrerschaft ein collegium 
episcoporum, von denen jeder die gleiche potestas ausüben darf, weil ein jeder zu den 
vicarii Christi gehört. Wird unter ihnen einer mit speziellen Befugnissen bekleidet, so 

28 Zit. bei H. A. Daniel, Codex Liturgiae ecclesia'e universae, Lipsiae 1851, III, 234. 
29 Siehe ]. Calvin, Inst. IV. 3. 16. Der Waadtländer Reformator P. Viret unterstreicht, daß 

der Ordinierte wissen muß und wissen darf, daß er Gott geweiht ist 11comme une hostie", 
und vergleicht die Ordination mit dem alttestamentlichen Opferkult (Du vray ministere de 
Ja vraye Eglise de Iesus Christ, Geneve 1560, 142). 

30 G. Sohnius, Methodus theologiae, Opera, I, Herbornae Na'ssoviorum 1591, 210, zitiert nach 
H. Heppe, Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kird1e, Neukirchen 1935, 546. 

31 Vgl. Confessio fidei et doctrinae (scotica), 1560, bei W . Niese!, 1. c. 103; siehe auch mein 
Buch, 192-212. 

32 A. L. Herminjard, Correspondance des Reformateurs dans !es pays de langue frani;aise, 
Geneve 1886 ff., VIII, 187. Für andere Belege siehe mein Buch, 13565, 19414, 19622, 19833. 

33 Zum Problem der reformierten Kirchenältesten, siehe mein Buch, 174-186. 
34 F. Sallvard, Harmonia confessionum fidei orthodoxarum et reformatarum Ecclesiarum, 

quae ... sacram Evangelii doctrinam pure profitentur, Genevae 1581, 24. 
85 S. Maresius, Collegium theologicum, Genevae 16666, zitiert nach H. Heppe, 1. c. 547. 
36 HP bei W. Niese!, 1. c. 257, 1-30, die Abschnitte „Una et aequalis potest-a·s ministrorum", 

,,Ordo servandus" und 11Quando et quomodo unus aliis praepositus". 

10 145 



LLUL propter ordinem servandum37 streng nach der Hypothese des Hieronymus über
den Ursprung des SOß. Bischofamtes.

Über das Wann der Ordination schwankt die reformierte Tradition zwischen wel
Möglichkeiten. Wo theologisch streng gedacht wird, wird 1ne Ordination ULr VOTI-
genommMen, 1n die Wahl ın eın Amt schon erfolgt ist Man wird icht Z AÄAmte
schlechthin, sondern Zu Dienste 1n dieser oder jener Ortskongregation ordiniert.
Das Amt ist also immer ortsbezogen. Deshalb auch das Zögern Beginn zwischen
Ordination zZzu Amte und Installation 1n eın Amt Wo theologisch wenıger streng
gedacht wird oder 1ıne Ortskirche das gangige Parochialsystem einfach übernahm
wWwıe A 1n den meıisten Schweizer Kantonalkirchen konnte die Ordination uch VOT
einer Wahl INn 1ıne Gemeinde vorgenomMMmMeEN werden: Bis SeiNer Wahl 1n 1ne
Gemeinde War der betreffende Verbi Divini Minister dann parochialer oder über-
parochialer Hilfspfarrer. Diese weniger „episkopale” als „presbyterale” Art, ordiniert

werden, 1st vielleicht auch deshalb möglich geworden, weil INnan den Unterschied
zwischen der einmaligen Ordination und der wiederholbaren Installation anerkannt
hat. Anfänglich findet INan 1n der JTat gewisse Anzeichen, wonach als Normalfall ıne
lebenslängliche Verbundenheit des Pfarrers mıit der Ortsgemeinde, die ih gewählthatte, vorausgesetzt 1st98. Aber der Grundsatz der lebenslänglichen Verbundenheit
Pfarrer-Ortsgemeinde®® hat sich bei uns SoOWen1g wıe 1n der alten Kirche behauptenkönnen.

Die Kirchenordnung der reformierten Kirchen Frankreichs (1559) sagt 1ın ihrem
Artikel: „Ceux quı SONt esleus une fois ministere de la parole, doivent entendre

qu  /  ils SonNs esleus POUT estre miniıstres Oute leur viet9 “ Ein reformierter Pfarrer wird
emnach einem lebenslänglichen Dienst ordiniert4!. Man könnte also VO  - einem
character indelebilis der Ordination sprechen, wenngleich INa  - dabei dreierlei 17
Betracht+ ziehen mu{(ßß einmal, und War sechr regelmäßig, die Scheu VO  -} eiıner
SIAS ordinis sprechen, unabhängig Vo Einsatz dieser STAS als potestasiurisdictionis??; dann 1ne heftige Polemik einen automatisch verstandenen
character indelebilis%3; dann die Gewißheit, daß, nn schon VO  - character g..sprochen wird, dieser nicht vermittels den Pfarrern verliehen wird, denn „character
le spiritualis est//44

37 257,
„Lorsque 105 Proposans (=Kandidaten 7u Pfarramt) SONt appelles ministere, lesetablira dans un Eglise particuliere, DOUT rester toujours”, Beschluß der National-
synode der reformierten Kirche Frankreichs Vo April 1563 (zit. nach ymon, 34)Auf jeden Fall kann eın Gemeindewechsel 1Ur annn stattfinden, wenn die Gemeinde,1n der der Pfarrer Sein Amt ausübt, ihm die Erlaubnis erteilt, 1n einer anderen Gemeinde

dienen.
Oder sol] INa  j „UOrts-Kirche” sagen? Das Verhältnis Ortskirche Parochie ist einer der
unklarsten Punkte reformierter Ekklesiologie.
Bei Niesel,

41 Für die hier nötigen uancen siehe meın Buch, S, f., und die dazugehörendenAnmerkungen.
Wenn ich recht sehe, ist der Unterschied zwischen potestas Ordinis una iUurisdic-
t0nNn1S 1n einem bindenden ext der reformierten Kirche um erstenmal 1mM ( onsensus
bremensis von 1595 gemacht (= Müller, Die Bekenntnisschriften der reformierten

43
Kirche, Leipzig 1903, 794)
Irotz dieser Polemik, ine SUCCESSIO apostolica, die SICH nicht ın einer SUCCESSIO
der apostolischen Verkündigung bewährt, betont Ainslie miıt Recht, daß die Refor-
mierten „had not the Sarine strong antagonısm (gegen den character indelebilis der
Ordination) they had certaıin other doctrines Current 1n the Papal Church, a for
example, that of transsubstantiation” (The doctrines of ministerial order in the reformed
Churches of the 16+th an 17th centuries, Edinburgh 1940, 191)

Calvin, Inst 2 / 28

146

nur propter ordinem servandum31 - streng nach der Hypothese des Hieronymus über 
den Ursprung des sog. Bischofamtes. 

d) über das Wann der Ordination schwankt die reformierte Tradition zwischen zwei 
Möglichkeiten. Wo theologisch streng gedacht wird, wird eine O rdination nur vor­
genommen, wenn die Wahl in ein Amt schon erfolgt ist: Man wird nicht zum Amte 
schlechthin, sondern zum Dienste in dieser oder jener Ortskongregation ordiniert. 
Das Amt ist also immer ortsbezogen. Deshalb auch das Zögern zu Beginn zwischen 
Ordination zum Amte und Installation in ein Amt. Wo theologisch weniger streng 
gedacht wird oder wo eine Ortskirche das gängige Parochialsystem einfach übernahm -
wie z. B. in den meisten Schweizer Kantonalkirchen - konnte die Ordination auch vor 
einer Wahl in eine Gemeinde vorgenommen werden: Bis zu seiner Wahl in eine 
Gemeinde war der betreffende Verbi Divini Minister dann parochialer oder über­
parochialer Hilfspfarrer. Diese weniger „episkopale" als „presbyterale" Art, ordiniert 
zu werden, ist vielleicht auch deshalb möglich geworden, weil man den Unterschied 
zwischen der einmaligen Ordination und der wiederholbaren Installation anerkannt 
hat. Anfänglich findet man in der Tat gewisse Anzeichen, wonach als Normalfall eine 
lebenslängliche Verbundenheit des Pfarrers mit der Ortsgemeinde, die ihn gewähl t 
hatte, vorausgesetzt ist38• Aber der Grundsatz der lebenslänglichen Verbundenheit 
Pfarrer-Ortsgemeinde39 hat sich bei uns sowenig wie in der alten Kirche behaupten 
können. 

e) Die Kirchenordnung der reformierten Kirchen Frankreichs (1559) sagt in ihrem 
12. Artikel: ,,Ceux qui sont esleus une fois au ministere de Ja parole, doivent entendre 
qu'ils sonst esleus pour estre ministres toute leur vie40." Ein reformierter Pfarrer wird 
demnach zu ein em lebenslänglichen Dienst ordiniert41• Man könnte also von einem 
character indelebilis der Ordination sprechen, wenngleich man dabei dreierlei in 
Betracht ziehen muß: einmal, und zwar sehr regelmäßig, die Scheu von einer 
potestas ordinis zu sprechen, unabhängig vom Einsatz dieser potestas als potestas 
iurisdictionis42

; dann eine heftige Polemik gegen einen automatisch verstandenen 
character indelebilis43

; dann die Gewißheit, daß, wenn schon von character ge­
sprochen wird, dieser nicht vermi ttels Öl den Pfarrern verliehen wird, denn „character 
ille spiritualis est"44• 

37 L. c. 257, 8 f. 
38 „Lorsque nos Proposans ( = Kandidaten zum Pfarramt) sont appelles au ministere, on les 

etablira da'ns une Eglise particuliere, pour y rester toujours", Beschluß der 4. National­
synode der reformierten Kirche Frankreichs vom 10. April 1563 (zit. nach Aymon, 1. c. 34). 
Auf jeden Fall kann ein Gemeindewechsel nur dann stattfinden, wenn die Gemeinde, 
in der der Pfarrer sein Amt ausübt, ihm die Erlaubnis erteilt, in einer anderen Gemeinde 
zu dienen. 

39 Oder soll man „Orts-Kirche" sagen? Das Verhältnis Ortskirche - Parochie ist einer der 
unkla'rsten Punkte reformierter Ekklesiologie. 

40 Bei W. Niese!, 1. c. 76. 
41 Für die hier nötigen N ua ncen siehe mein Buch, 51, 53 f., und die dazugehörenden 

Anmerkungen. 
42 Wenn ich recht sehe, ist der Unterschied zwischen potestas ordinis und potestas iurisdic­

tionis in einem bindenden Text der reformierten Kirche zum erstenmal im Consensus 
bremensis von 1595 gemacht (E. f . K. Müller, Die Bekenntnisschriften der reformierten 
Kirche, Leipzig 1903, 794). 

43 Trotz dieser Polemik, z . B. gegen eine successio apostolica, die s ich nicht in einer successio 
der apostolischen Verkündigung bewährt, betont J. L. Ainslie mit Recht, daß die Refor­
mierten „had not the same strong antagonism (gegen den character indelebilis der 
Ordination) as they had to cer tain other doctrines current in the Papal Church, as, for 
example, that of transsubstantiation" (The doctrines of ministerial ordet in the reformed 
Churches of the 16th and 17th centuries, Edinburgh 1940, 191). 

44 J. Calvin, Inst. IV. 20, 28. 

146 



Was hedeutet die Amtsübertragung?
Für den Pfarrer bedeutet ordiniert sSe1nNn hauptsächlich, daß das Amt, welchem
ordiniert ist, auch ausübt. Ist die Ordination die Widmung eines Mannes Zu:

Dienste Jesu Christi 1n der Kirche, hat der Betreffende 1ese seine objektive
Konsekration durch Se1INe subjektive Konsekration bejahen. Er hat eın Leben
dem widmen, dem Se1IN Leben gewidmet worden ist. Hier ist die reformierte
Kirche MgO0T0S ZgeEWESECN: Amtstrager sind In der Kirche Diener un nicht Schmarotzer*!
Diese, wWıe MTr scheint, recht hohe Lehre VO  ”3 Amt und Ordination ist WäarTt nicht
abgeschwächt, aber gewissermaßen geschützt 1ne Überschätzung oder 1ne
Selbstgerechtigkeit und Selbstgenügsamkeit des Amtes einmal WIe eben erwähnt
durch die Bewährung der Ordination 8001 Dienen; weiıter aber durch den gewichti-
gemn Hinweis, dafß Gott atuch ohne das Amt seinem Heilsziele kommen könnte.
Nicht Gott braucht das Amt, sondern die Kirchei6. Weiter wird unterstrichen, daß
die cehr ernst gCeNOMUNEN! STa oder Gewalt der Pfarrer LLUTLT:M 1ne potesta.
officıi vel ministerialis ist, und nicht 1Ne S  5 absoluta vel 1Ur1S, Clie LUr dem
Herrn gebührt?*”, Die Amtsgewalt i1st also bedingt durch den Gehorsam dessen, der S1e
ausübt48. Handelt ungehorsam, „„>Sane 1rrıtum habetur A domino, quod fecit‘/49.
Pfarrer braucht die Kirche. ber Pfarrer sind Gtatthalter Christi Uun! nicht Herren der
Kirche Deshalb der Abscheu einen Klerikerstand, der nicht 1n der Diakonia
dieses Kleros steht und leht50 Die Instanz, die ber den Gehorsam der Ptarrer
befinden hatte, konnte verschieden SEIN. Vielerorts unternahmen die politischen Macht-
haber den Versuch, diese Kontrolle auszuüben, und 1er oder dort gelang teil-
weise?1. Die Pfarrer aten aber, wWas S1e konnten, diese Kontrolle unter sich auUuS-

zuüben, und hatten damit auch oft Erfolg®?, Die Strenge dieser Selbstkontrolle
sollte vielleicht auch den Beweis erbringen, dafß 1ne der Pfarrerschaft interne
Zucht FÜr das Niveau 1n Lehre, Lebenswandel, Frömmigkeit, kollegialem Geiste -
ständig Se1N konnte, ohne Schanden kommen.
Soweit 1n groben Umrissen, Was die reformierte Kirche 1n ihren Anfängen VO  3 der
Ordination 17 Lehre und Praxis gehalten hat

I1
Wie kommt c5, dafß die eben skizzierte TE und Praxis 1ın der heutigen reformierten
Kirche oft als überholt oder als falsch oilt? Die Antwort annn L1LUTLT 1n Ver-
mutungen gegeben werden, VO  3 denen die drei folgenden esonders beachtlich 61 -

scheinen.
Die Reformation hat 1ne gewlsse Laisierung des Amtes mıt sich gebracht, indem

S1e £frühchristliche Zustände eleben versuchte, ohne damit die ZaNZeE Kirche
NEeC medio sustulimusüberzeugen. Als überaus gewichtiger Satz cteht 1n der

ecclesiae mıinıster1um, quando repudiavimus ecclesia Christi sacerdotium papıstı-
cum “ >3 ber dieses päpstliche Priesteramt War 1 kirchlichen Leben tief e1IN-

4D Deshalb auch die Abschaffung des Mönchswesens 1n der reformierten Kirche Für das
Klosterleben hatte die damalige reformierte Kirche überhaupt eın Verständnis (siehe meın
Buch, 41

%6_ Posset sane Deus Sl potentia immediate cSibi adiungere hominibus ecclesiam, sed
maluıit CU hominibus per ministerium hominum/“” (HP bei Niesel, ZD8;
19—21

4A7 Ebd 256, 14—53,
48 1U xta hanc potestatem, Ffacit miıiniıister officio, quod ad LDDomino 1USSUS est facere;

et OMIiINUS ratum habet, quod facit, ipsumgque minıstrı S1111 factum perinde ut SUUuMM, vult
aestimarı agnosci” (Ebd 256, 38—41)
Ebd 356,
Siehe Apg 1I Der Terminus Klerus ist unbeliebt, wenn uch gebraucht (siehe meın
Buch,
Ebd 175—177, 51—53 52 Vgl bei Niesel, 5 258, 29— 33 53 Ebd 255, 28— 2320

147

4. Was bedeutet die Amtsübertragung? 

Für den Pfarrer bedeutet ordiniert sein hauptsächlich, daß er das Amt, zu welchem er 
ordiniert ist, auch ausübt. Ist die Ordination die Widmung eines Mannes zum 
Dienste Jesu Christi in der Kirche, so hat der Betreffende diese seine - objektive -
Konsekration durch seine - subjektive - Konsekration zu bejahen. Er hat sein Leben 
dem zu widmen, dem sein Leben gewidmet worden ist. Hier ist die reformierte 
Kirche rigoros gewesen: Amtsträger sind in der Kirche Diener und nicht Schmarotzer45 ! 
Diese, wie mir scheint, recht hohe Lehre von Amt und Ordination ist zwar nicht 
abgeschwächt, aber gewissermaßen geschützt gegen eine Überschätzung oder eine 
Selbstgerechtigkeit und Selbstgenügsamkeit des Amtes einmal - wie eben erwähnt -
durch die Bewährung der Ordination im Dienen; weiter aber durch den gewichti­
gen Hinweis, daß Gott auch ohne das Amt zu seinem Heilsziele kommen könnte. 
Nicht Gott braucht das Amt, sondern die Kirche40• Weiter wird unterstrichen, daß 
die sehr ernst genommene potestas oder Gewalt der Pfarrer nur eine potestas 
officii vel ministerialis ist, und nicht eine potestas absoluta vel iuris, die nur dem 
Herrn gebührt47• Die Amtsgewalt ist also bedingt durch den Gehorsam dessen, der sie 
ausübt48• Handelt er ungehorsam, ,,sane irritum habetur a domino, quod fecit"49• 

Pfarrer braucht die Kirche. Aber Pfarrer sind Statthalter Christi und nicht Herren der 
Kirche. Deshalb der Abscheu gegen einen Klerikerstand, der nicht in der Diakonia 
dieses Kleros steht und lebt50• Die Instanz, die über den Gehorsam der Pfarrer zu 
befinden hatte, konnte verschieden sein. Vielerorts unternahmen die politischen Macht­
haber den Versuch, diese Kontrolle auszuüben, und hier oder dort gelang er teil­
weise51. Die Pfarrer taten aber, was sie konnten, um diese Kontrolle unter sich aus­
zuüben, und hatten damit auch oft Erfolg52• Die Strenge dieser Selbstkontrolle 
sollte vielleicht auch den Beweis erbringen, daß eine der Pfarrerschaft interne 
Zucht für das Niveau in Lehre, Lebenswandel, Frömmigkeit, kollegialem Geiste zu­
ständig sein konnte, ohne zu Schanden zu kommen. 
Soweit in groben Umrissen, was die reformierte Kirche in ihren Anfängen von der 
Ordination in Lehre und Praxis gehalten hat. 

II 
Wie kommt es, daß die eben skizzierte Lehre und Praxis in der heutigen reformierten 
Kirche so oft als überholt oder sogar als falsch gilt? Die Antwort kann nur in Ver­
mutungen gegeben werden, von denen die drei folgenden besonders beachtlich er­
scheinen. 
1. Die Reformation hat eine gewisse Laisierung des Amtes mit sich gebracht, indem 
sie frühchristliche Zustände zu beleben versuchte, ohne damit die ganze Kirche zu 
überzeugen. Als überaus gewichtiger Satz steht in der HP: ,, .. . nec e medio sustulimus 
ecclesiae ministerium, quando repudiavimus ex ecclesia Christi sacerdotium papisti­
cum"53. Aber dieses päpstliche Priesteramt war im kirchlichen Leben so tief ein-

•• Deshalb auch die Abschaffung des Mönchswesens in der reformierten Kirche. Für das 
Klosterleben hatte die damalige reformierte Kirche überhaupt kein Vers tändnis (siehe mein 
Buch, 41 f .). 

• 0 „Posset sa'ne Deus sua potentia immediate sibi adiungere ex hominibus ecclesiam, sed 
maluit agere cum hominibus per ministerium hominum" (HP bei W. Niese!, 1. c. 253, 
19-21). 

• 7 Ebd. 256, 14-53. 
48 ,, ••• iuxta' hanc potestatem, facit minister ex officio, quod ad Domino iussus est facere; 

et Dominus ratum habet, quod facit, ipsumque ministri sui factum perinde ut suum, vult 
aestimari et agnosci" (Ebd. 256, 38-41). 

49 Ebd. 356, 47. 
50 Siehe Apg 1, 17. - Der Terminus Klerus ist unbeliebt, wenn auch gebraucht (siehe mein 

Buch, 60 f.) . 
s1 Ebd. 175-177, 51-53. 52 Vgl. HP bei W. Niese!, 1. c. 258, 29-33. 53 Ebd. 255, 28-30. 

147 



gefleischt, dafß einer gesamtkirchlichen Einmütigkeit etreffs einer Reformation des
Amtes bedurft hätte, die Wiederherstellung des „mMinısterıum ecclesiae‘ Stelle
des „sacerdotium papisticum” plausibel machen. Diese Einmütigkeit hat gefehlt,
umsomehr gefehlt, als AdUuS pastoral verständlichen Gründen das unerhörte Wagnis
unternommen wurde, ZU ersten Mal ın der Kirchengeschichte Tag des Herrn und
ahl des Herrn trennen. Die Zurückdrängung der Eucharistie und das Vordrängen
der Predigt gab dem reformierten Pfarrer eın anderes Dienstbewußtsein, als der
römisch-katholische Kleriker hatte Dies umsomehr, als ZeWIsSsSe traditionelle Züge des
katholischen Klerikers wegfielen: der reformierte Pfarrer verzichtete auf die liturgi-
schen Gewänder zugunsten der Standestracht der damaligen Intellektuellen; amtete
auf der Kanzel und Tisch des Herrn 1n der Volkssprache und durfte heiraten.
In einem Kirchenvolk, das wenig über die Zustände der Frühkirche wußte, erschienen
solche AÄnderungen nicht als interne Akzentverschiebungen der traditionellen Amts-
ehre, sondern und ZWar auf beiden Seiten 1 Volke als tiefgreifende Änderungen:
der reformierte Pastor wWar anders als der römisch-katholische Priester und hatte
anders sein®4. Auf die Länge kam dazu, daß ich die Frage, das tiefere Dienst-
bewußtsein inden sel, nicht darauf konzentrierte: WOo tfindet sich mehr Hingabe,
mehr Treue, mehr Freude Dienst, mehr heiligende Ausstrahlung, mehr charismati-
sche Autorität, sondern darauf: 1st sich der Diener Christi dogmatisch, liturgisch
und kirchenrechtlich mehr bewußt, befugter Diener Christi 1n der Kirche eın
Es scheint mir, WIT Reformierten hätten hier zuzugeben, daß WIT die Wichtigkeit der
institutionellen Beschützung des Amtes unterschätzt haben, dies umsomehr ın einer
eit kirchlicher Entzweiung, 1n einer Zeitlage, nebeneinander verschiedene
antagonistische Versuche gemacht werden, Kirche Christi Se1IN.

Eine zweite Vermutung: uns Reformierten wurde damals nicht gegönnt, mıit
uNnseTeTr Hauptthese ın dieser Sache diversissima uUnNnt ınter sacerdotium et
ministerium. Ilud enım COMMUNE est Christianis omnibus, hoc 749}  > ıtem®>
durchzukommen. Anders gesagt WIT kamen nicht durch mıit dem Bekenntnis, daß das
Amt apostolisch und nicht sacerdotal zZzu verstehen ist, da sich das Amt Aur dann
mıit m Rechte als ıIn der apostolischen Nachfolge tehend bekennen darf, An
sich rückberuft auf die Einsetzung der Apostel durch Christus. och anders aus-
gedrückt: WIT kamen nicht durch mıit dem Bekenntnis, daß die Begründung des Amtites
messianisch-apostolisch und nicht vorerst ekklesiologisch definieren ist. Wie mMır
scheint, hat die mittelalterliche populäre Lehre von der Eucharistie als einer Neu-
opferung Christi 1er repulsiv oder attraktiv gewirkt, dalß 1Ur miıt herber Polemik
ein Weg bahnen oder VErISDeEITEN WAar. Die eit WarTr Ja mehr ZU Kämpfen da
als Zzu Vermitteln! Was wollten WIT aber mıit dem eben ziıtierten Satz? Wir wollten,
daß INa  3 das Amt nicht verstehe VO  - der wohlgemerkt alttestamentlichen Lehre
VO sacerdotium regale her, sondern VOoO Apostolat her. Das wollten WIT nicht NUrT,

auf die apostolische Nachfolge als Zeichen der wahren Kirche verweisen
können, sondern hauptsächlich der VO:  - Jesus Christus eingesetzten Kirchenstruktur
tTreu bleiben®®.
Unsere Vermutung INg uch dahin Faldt iIinan das Amt Vom Sacerdotalen VO

Apostolischen her, 1st INa  - wel kaum widerstehenden Versuchungen aus-

gesetzt. Die erste 1 bezug auf die Eucharistie: die Einmaligkeit und Vollgenügsamkeit
D4 Man soll lia'bei ber nicht VeErgecSsch, daß die meisten Führer der Reformation sich als

ordinierte Diener der mittelalterlichen Westkirche für deren Erneuerung, un Säuberung
einsetzten, dafß $ niemandem eingefallen ‚  ware, einen Zwingli, Oekolampad, Butzer,
Capito, Wyttenbach E reordinieren.

5D bei Niesel, 255, 26—27
Hi „Sufficit nobis apostolica de miniıistris doctrina” (Ebd 254, 43—44 Man iıst damals gewiß,

daß INa  ; die Oom Herrn für seine Kirche gewollte un eingesetzte Struktur uUSs der Schrift
ablesen konnte (siehe meın Buch,

148

gefleischt, daß es einer gesamtkirchlichen Einmütigkeit betreffs einer Reformation des 
Amtes bedurft hätte, um die Wiederherstellung des „ministerium ecclesiae" an Stelle 
des „sacerdotium papisticum" plausibel zu machen. Diese Einmütigkeit hat gefehlt, 
umsomehr gefehlt, als aus pastoral verständlichen Gründen das unerhörte Wagnis 
unternommen wurde, zum ersten Mal in der Kirchengeschichte Tag des Herrn und 
Mahl des Herrn zu trennen. Die Zurückdrängung der Eucharistie und das Vordrängen 
der Predigt gab dem reformierten Pfarrer ein anderes Dienstbewußtsein, als es der 
römisch-katholische Kleriker hatte. Dies umsomehr, als gewisse traditionelle Züge des 
katholischen Klerikers wegfielen: der reformierte Pfarrer verzichtete auf die liturgi­
schen Gewänder zugunsten der Standestracht der damaligen Intellektuellen; er amtete 
auf der Kanzel und am Tisch des Herrn in der Volkssprache und er durfte heiraten. 
In einem Kirchenvolk, das wenig über die Zustände der Frühkirche wußte, erschienen 
solche Änderungen nicht als interne Akzentverschiebungen der traditionellen Amts­
lehre, sondern - und zwar auf beiden Seiten im Volke - als tiefgreifende Änderungen: 
der reformierte Pastor war anders als der römisch-katholische Priester und hatte 
anders zu sein54

• Auf die Länge kam dazu, daß sich die Frage, wo das tiefere Dienst­
bewußtsein zu finden sei, nicht darauf konzentrierte : wo findet sich mehr Hingabe, 
mehr Treue, mehr Freude am Dienst, mehr heiligende Ausstrahlung, mehr charismati­
sche Autorität, sondern darauf: wo ist sich der Diener Christi dogmatisch, liturgisch 
und kirchenrechtlich mehr bewußt, befugter Diener Christi in der Kirche zu sein. 
Es scheint mir, wir Reformierten hätten hier zuzugeben, daß wir die Wichtigkeit der 
institutionellen Beschützung des Amtes unterschätzt haben, dies umsomehr in einer 
Zeit kirchlicher Entzweiung, d. h. in einer Zeitlage, wo nebeneinander verschiedene 
antagonistische Versuche gemacht werden, Kirche Christi zu sein. 

2. Eine zweite Vermutung: uns Reformierten wurde es damals nicht gegönnt, mit 
unserer Hauptthese in dieser Sache - diversissima sunt inter se sacerdotium et 
ministerium. lllud enim commune est Christianis omnibus, ... hoc non item55 -

durchzukommen. Anders gesagt: wir kamen nicht durch mit dem Bekenntnis, daß das 
Amt apostolisch und nicht sacerdotal zu verstehen ist, daß sich das Amt nur dann 
mit gutem Rechte als in der apostolischen Nachfolge stehend bekennen darf, wenn es 
sich rückberuft auf die Einsetzung der Apostel durch Christus. Noch anders aus­
gedrückt : wir kamen nicht durch mit dem Bekenntnis, daß die Begründung des Amtes 
messianisch-apostolisch und nicht vorerst ekklesiologisch zu definieren ist. Wie mir 
scheint, hat die mittelalterliche populäre Lehre von der Eucharistie als einer Neu­
opferung Christi hier so repulsiv oder attraktiv gewirkt, daß nur mit herber Polemik 
ein Weg zu bahnen oder zu versperren war. Die Zeit war ja mehr zum Kämpfen da 
als zum Vermitteln! Was wollten wir aber mit dem eben zitierten Satz? Wir wollten, 
daß man das Amt nicht verstehe von der - wohlgemerkt alttestamentlichen - Lehre 
vom sacerdotium regale her, sondern vom Apostolat her. Das wollten wir nicht nur, 
um auf die apostolische Nachfolge als Zeichen der wahren Kirche verweisen zu 
können, sondern hauptsächlich um der von Jesus Christus eingesetzten Kirchenstruktur 
treu zu bleiben50• 

Unsere Vermutung ging auch dahin: faßt man das Amt vom Sacerdotalen statt vom 
Apostolischen her, so ist man zwei kaum zu widerstehenden Versuchungen aus­
gesetzt. Die erste in bezug auf die Eucharistie: die Einmaligkei t und Vollgenügsamkeit 

54 Man soll da'bei aber n icht vergessen, daß die meisten Führer der Reformation sich als 
ordin ierte Diener der mi ttelal terlichen W estkirche fü r deren Erneuerung und Säuberung 
einsetzten, daß es niemandem eingefallen wäre, einen Zwingli, Oekolampad, Butzer, 
Capito, Wyttenbach u. s. f. zu reordinieren. 

55 HP bei W . N iese!, 1. c. 255, 26-27. 
60 „Sufficit nobis apostolica de ministris doctrina" (Ebd. 254, 43-44) . Man ist damals gewiß, 

daß man die vom Herrn für seine Kirche gewollte und eingesetzte Struktur a us der Schrift 
a blesen konnte (siehe mein Buch, 39-41). 

148 



des Opfers Christi Kreuze nicht radikal nehmen?®?. Die andere, die
weniger 1m Vordergrund steht, aber ekklesiologisch cehr belangvoll ist 1n eın Dilemma
hineinmanövriert werden, scheinbar wählen gilt zwischen Amt oder
Laienvolk. Ist nicht 5 da dann entweder der Klerus die königliche Priesterschaft
des Volkes Verir1ı und somıiıt das Volk entmündigt oder, daß LLUT eın je oder
anders formulierter Ausdruck der königlichen Priesterschaft ist; das Amt ist dann für
die Kirche 1 tiefsten akzidentell, unwesentlich: Eine mündig gewordene Kirche
könnte wWenn notig auf das Amt verzichten, hne einer messianischen Einsetzung

widerstehen, ohne verstoßen den VO Christus gewollten apostolischen
Dienst 1n der Kirche un! Für die Kirche. Im ersten Falle wird das Amt für die Kirche
Zu Verhängnis und S1e mußte antiklerikal werden, sich als christliche Kirche,
als Volk Gottes behaupten können. Im anderen Falle 1st das Amt 1ine innerkirch-
liche, Ge1 charismatische, Ge1  a eher soziologische Regelung, die je nach Zeit, Gebiet,
Situation VO'  3 Grund auf E  - erfunden werden kann. Auf keinen Fall macht dann das
Amt einen nicht soteriologischen aber ‚sakramentalen” Unterschied zwischen
einem Kirchenglied, das getauft und einem, das dazu noch einem öffentlichen Dienst
1n der Kirche berufen und bestellt ist Im ersten Fall hat sich die Kirche ohl
hüten VOTLT einer Ordination, die G1E als olk (‚ottes eigentlich 1n Frage stellt Im
anderen Falle annn 1 Grunde auf ine Ordination verzichtet werden zugunsten der
zeitbegrenzten oder zeitunbegrenzten Installation eINes dazu technisch vorbereiteten
Kirchengliedes, Ge1 männlichen oder weiblichen Geschlechts, einem öffentlichen
Dienste 1n der Kirche®8.
[Dies alles ist gespitzt formuliert. Es collte nuanciert werden. Es collte auch der
Tatbestand 1n Betracht SeZOgEN werden unsererseits wurde Zu cehr vernach-
lässigt dafß 1ne christologische STa ekklesiologische Verankerung des Amtes auch
ein sacerdotales Moment enthält, ıst Ja Christus nicht LLUT Prophet und König, sondern
auch Hoherpriester. Nichtsdestoweniger scheint IMNr der reformierte Versuch, mMunı-
steri1um und sacerdotium streng auseinanderzuhalten, VO  - nicht überschätzender
Wichtigkeit für die Lösung des Verhältnisses zwischen Diener Christi uUun: olk
(Gottes. Leider aber haben WIT ach und nach auf diese Distinktion verzichtet, vorabh
unter dem Druck VO  ”3 Pietismus und Aufklärung, die die Wesenhaftigkeit des Amtes
für die Kirche 1n Frage oder 08 ın Abrede stellten.

Fine letzte Vermutung. Die reformierte Kirche wurde VO  3 der römisch-katholischen
und ziemlich bald uch VO  3 der englischen Kirche®? angeklagt, autf eben das VO  .
Christus eingesetzte Amt apostolischer Nachfolge verzichtet haben, weil S1e keine
sogenannte bischöfliche Kirche geblieben Wa  H Dieses Argument hatte Anfang
weni1g Erfolg: Damals WarTr NSseTrTe€e Lehre und auch L1M1SCTE Praxis viel csehr altkirch-
lich-episkopal. ber nach und nach, esonders ce1it dem Jahrhundert, ließen WIT Uu115
durch dieses Argument immer mehr beeindrucken und OB einschüchtern, und
brachten scheinbar weder den Mut noch den Willen auf, mıit Freude UN! freiem
Gewissen, WI1e ZUT eit der Reformation, diesem Argumente standzuhalten. Was
hatten WIT nämlich dieser Sache anfänglich behauptet? Ein Doppeltes: einmal, dafß
der Träger und Vermiüttler apostolischer Nachfolge der Diener ist, der zZzu Predigen
des Wortes Gottes, ZUuU Leiten der Eucharistiefeier und S11 Wachen über die
eschatologische Andersheit der 1 Namen Christi versammelten Gemeinde durch

Siehe eb 57 —59
Siehe azu Dürr, „Ordination ZU Pfarramt?”, Reformatio, XVIIL, No — / Juli 1968,
358—366

59 Immerhin ist unterstreichen, daß sich die reformierte Kirche 1n den englischen Wirren
des Jahrhunderts auf die Seite der Kirche VO'  3 England die issenters gestellt
hat, un dafß unter den Reformierten, besonders calvinischer Prägung, immer einen
„anglikanischen” Zug gegeben hat Siehe an Stauffer, „L’Eglise reformee de F+rance,
alliee de l’Eglise d’Angleterre ans  . Iutte contre les dissidents”, Verbum Caro, 1954,
131—150; Pannıier, „Calvin et l’episcopat”, RHPhR 1926

149

des Opfers Christi am Kreuze nicht radikal ernst zu nehmen57• Die andere, die 
weniger im Vordergrund steht, aber ekklesiologisch sehr belangvoll ist: in ein Dilemma 
hineinmanövriert zu werden, wo es scheinbar zu wählen gilt zwischen Amt oder 
Laienvolk. Ist es nicht so, daß dann entweder der Klerus die königliche Priesterschaft 
des Volkes vertritt und somit das Volk entmündigt oder, daß er nur ein je so oder 
anders formulierter Ausdruck der königlichen Priesterschaft ist; das Amt ist dann für 
die Kirche im tiefsten akzidentell, unwesentlich: Eine mündig gewordene Kirche 
könnte wenn nötig auf das Amt verzichten, ohne einer messianischen Einsetzung 
zu widerstehen, ohne zu verstoßen gegen den von Christus gewollten apost_olischen 
Dienst in der Kirche und für die Kirche. Im ersten Falle wird das Amt für die Kirche 
zum Verhängnis - und sie müßte antiklerikal werden, um sich als christliche Kirche, 
als Volk Gottes behaupten zu können. Im anderen Falle ist das Amt eine innerkirch­
liche, sei es charismatische, sei es eher soziologische Regelung, die je nach Zeit, Gebiet, 
Situation von Grund auf neu erfunden werden kann. Auf keinen Fall macht dann das 
Amt einen - nicht soteriologischen aber - ,,sakramentalen" Unterschied zwischen 
einem Kirchenglied, das getauft und einem, das dazu noch zu einem öffentlichen Dienst 
in der Kirche berufen und bestellt ist. Im ersten Fall hat sich die Kirche wohl zu 
hüten vor einer Ordination, die sie als Volk Gottes eigentlich in Frage stellt. Im 
anderen Falle kann im Grunde auf eine Ordination verzichtet werden zugunsten der 
zeitbegrenzten oder zeitunbegrenzten Installation eines dazu technisch vorbereiteten 
Kirchengliedes, sei es männlichen oder weiblichen Gesd1lechts, zu einem öffentlichen 
Dienste in der Kirche58. 

Dies alles ist zu gespitzt formuliert. Es sollte nuanciert werden. Es sollte auch der 
Tatbestand in Betracht gezogen werden - unsererseits wurde er allzu sehr vernach­
lässigt -, daß eine christologische statt ekklesiologische Verankerung des Amtes auch 
ein sacerdotales Moment enthält, ist ja Christus nicht nur Prophet und König, sondern 
auch Hoherpriester. Nichtsdestoweniger scheint mir der reformierte Versuch, mini­
sterium und sacerdotium streng auseinanderzuhalten, von nicht zu überschätzender 
Wichtigkeit für die Lösung des Verhältnisses zwischen Diener Christi und Volk 
Gottes. Leider aber haben wir nach und nach auf diese Distinktion verzichtet, vorab 
unter dem Druck von Pietismus und Aufklärung, die die Wesenhaftigkeit des Amtes 
für die Kirche in Frage oder sogar in Abrede stellten. 
3. Eine letzte Vermutung. Die reformierte Kirche wurde von der römisch-katholischen 
und ziemlich bald auch von der englischen Kirche50 angeklagt, auf eben das von 
Christus eingesetzte Amt apostolischer Nachfolge verzichtet zu haben, weil sie keine 
sogenannte bischöfliche Kirche geblieben war. Dieses Argument hatte zu Anfang 
wenig Erfolg: Damals war unsere Lehre und auch unsere Praxis viel zu sehr altkirch­
lich-episkopal. Aber nach und nach, besonders seit dem 18. Jahrhundert, ließen wir uns 
durch dieses Argument immer mehr beeindrucken und sogar einschüchtern, und 
brachten scheinbar weder den Mut noch den Willen auf, mit Freude und freiem 
Gewissen, wie zur Zeit der Reformation, diesem Argumente standzuhalten. Was 
hatten wir nämlich zu dieser Sache anfänglich behauptet? Ein Doppeltes : einmal, daß 
der Träger und Vermittler apostolischer Nachfolge der Diener ist, der zum Predigen 
des Wortes Gottes, zum Leiten der Eucharistiefeier und zum Wachen über die 
eschatologische Andersheit der im Namen Christi versammelten Gemeinde durch 

57 Siehe ebd. 57-59. 
58 Siehe dazu z . B. ]. Dürr, ,,Ordination zum Pfarramt?", Reformatio, XVII, No 6-7, Juli 1968, 

358-366. 
59 Immerhin ist zu unterstreichen, daß sich die reformierte Kirche in den englischen Wirren 

des 17. Jahrhunderts auf die Seite der Kirche von England gegen die Dissenters gestellt 
hat, und daß es unter den Reformierten, besonders calvinischer Prägung, immer einen 
,,anglikanischen" Zug gegeben hat. Siehe z. B. R. Stauff er, ,,L'Eglise reformee de France, 
alliee de l'Eglise d'Angleterre da'ns sa lutte contre les dissidents", Verbum Caro, 1954, 
131-150; ]. Pannier, ,,Calvin et l'episcopat", RHPhR 1926. 

149 



Berufung, Wahl und Ordination beauftragt ist Das Amt apostolischer Nachfolge hatte
sich also 1mM apostolischen Dienst und nicht vorab 1mM soziologischen Range dieses
Dienstes bewähren. Denn dies WAar NSCeTE zweite Behauptung; GS1€e ist viel
schwächer, aber 6S1e War damals bei Freund und Feind weiıt verbreitet und schien g-
sichert WIT adoptierten die hieronymische Hypothese über den Ursprung des
Episkopats, un sahen also 1 Episkopat icht das Amt apostolischer Nachfolge
MCOLT EEOXNV, sondern 1ne innerkirchliche Regelung ZUrT: Bewahrung der Einheit, 1Nne
Regelung, die TOTLZ ihres hohen Alters nicht als dogmatisch bindend gelten hatte6?
Anders gesagt da die damaligen Bischöfe 1n unNnseTiTen Gegenden sich nicht gerade
EXZEeSS1IV mit apostolischem Dienste befaßten, und da die meisten unter ihnen sich der
Reformation der 1T widersetzten, haben WIT auf die traditionell gewordene
Diözesanstruktur der Kirche verzichten mussen zugunsten der Herabsetzung der
theologisch gesprochen Kathedralkirche ZUT: soziologisch gesprochen Parochial-
gemeinde®!, Die Gesamtkirche des estens machte aber diese soziologische Mutation
icht mit, und mußte kommen, daß WIT den Anschein erweckten, 1NEe andere,
1ıne nicht-bischöfliche Kirche SEeIN: theologisch blieben WIT miıt uNSeIeTr Lehre VO
Amte 1n der alt-katholischen Tradition, soziologisch aber hatten WIT uns getrenn VO  —j
der römischen Kirche, und diese soziologische Irennung wurde gewichtiger als die
theologische Unanimität mıiıt der Frühkirche. 50 kam P daß WIT nach und nach der
Anklage Gehör schenkten, uns ermangele das VO' Herrn für die Kirche eingesetzte
Amt, weil WIT kirchensoziologisch gesprochen keine 1ScChOorTre mehr haben, die
traditionell dieses Amt bekleiden und weitergeben. Auf die römische Anklage hin, uns
fehle die apostolische Nachfolge, weil WIT keine Diözesanbischöfe haben, uns Fehle
also die echte Ordination und somıit „propter Sacramenti Ordinis defectum“”, die
„genulna atque integra substantia Mysterii eucharistici149 auf die römische An-
klage in, NSeTe Kirchlichkeit G1  - 1n Abrede oder zumindest 1n Frage stellen,
haben WIT uns nach und nach daran gewöhnt antworten, das Amt gehöre nicht
den Merkmalen der wahren Kirche, anstatt ruhig und trotzıg die Antwort des

Jahrhunderts aufzunehmen, durchdenken und vorzudemonstrieren, wonach
nicht auf SEINE soziologische Struktur ankommt, wıssen, ob und das
legitime Amt finden ist, sondern auf sSeine treue, Ffreie und oblative Bekleidung.
Aus diesen drei Gründen 1ne gewIlsse Laisierung 1 Gehaben unseTer Pfarrer; der
mißglückte Versuch, der Kirche 1n Gedächtnis rufen, daß S1e minısterium
und sacerdotium auseinanderzuhalten habe, die messianisch-apostolische Ein-
setzung des Amtes bekennen können; der theologisch nicht gesuchte, aber historisch
gewordene Verzicht auf die diözesanbischöfliche Struktur der Kirche sind WIT, wıe ich
vermute, 1n der reformierten Kirche wenig imstande SCWESECN, reformatorisches
Verständnis des Amtes und SOM der Ordination, aufrechtzuerhalten.
Und trotzdem ist bei uns die Ordination nicht ausgestorben. Sie spielt ın den VeEeT-
schiedenen und zahlreichen Unionsverhandlungen, die die reformierte Kirche en-
wartig mıiıt der anglikanischen Kirche führt® die O  e, die INa  - ahnen kann, ohne
daß für uns diese Rolle eın Grund ware, die Verhandlungen unterbrechen. Sie be-
deutet 1 Pastoralbewußtsein vieler uUunNnserer Pfarrer Entscheidendes®4., Sie gehört

Siehe bei Niesel, 257, 17—30. [Das Bekenntnis scheint hier besonders befangen
sein (siehe meınmnen Ommentar 177 zıit. Buch, ff.)

ö1 Nie ware die Zzu Idee gekommen, Sagen: „Nec medio sustulimus ecclesiae
minısterıum, quando repudiavimus ecclesia Christi episcopatum” 255,
Das Einzige, Was repudiiert wurde, War das „sacerdotium papisticum”,
Vaticanum IL, Decretum „Unitatis redintegratio”, No
Siehe Neill; Towards Church Union, London, 1952, „Survey of Church unı.10n
negotiations”, VI/3, April 1954, 300—315; VIIL/1, October 1955, 76—93; IX/3, Aprril 1957,
254—302; January 1960, 231—260; April 19062, 351—379; July 1964,

XVIIL/3, July 1966, 345—385; XX/3, July 19068, 263—292
Ein schönes Beispiel davon findet sich in Baxter, The reformed Pastor, London,

150

Berufung, Wahl und Ordination beauftragt ist. Das Amt apostolischer Nachfolge hatte 
sich also im apostolischen Dienst und nicht vorab im soziologischen Range dieses 
Dienstes zu bewähren. Denn - dies war unsere zweite Behauptung; sie ist m. E. viel 
schwächer, aber sie war damals bei Freund und Feind weit verbreitet und schien ge­
sichert - wir adoptierten die hieronymische Hypothese über den Ursprung des 
Episkopats, und sahen also im Episkopat nicht das Amt apostolischer Nad1folge 
xcn' ill;o;,;11v, sondern eine innerkirchliche Regelung zur Bewahrung der Einheit, eine 
Regelung, die trotz ihres hohen Alters nicht als dogmatisch bindend zu gelten hatte60. 
Anders gesagt: da die damaligen Bischöfe in unseren Gegenden sich nicht gerade 
exzessiv mit apostolischem Dienste befaßten, und da die meisten unter ihnen sich der 
Reformation der Kirche widersetzten, haben wir auf die traditionell gewordene 
Diözesanstruktur der Kirche verzichten müssen zugunsten der Herabsetzung der -
theologisch gesprochen - Kathedralkirche zur - soziologisch gesprochen - Parochial­
gemeinde61. Die Gesamtkirche des Westens machte aber diese soziologische Mutation 
nicht mit, und so mußte es kommen, daß wir den Anschein erweckten, eine andere, 
eine nicht-bischöfliche Kirche zu sein: theologisch blieben wir mit unserer Lehre vom 
Amte in der alt-katholischen Tradition, soziologisch aber hatten wir uns getrennt von 
der römischen Kirche, und diese soziologische Trennung wurde gewichtiger als die 
theologische Unanimität mit der Frühki rche. So kam es, daß wir nach und nam der 
Anklage Gehör schenkten, uns ermangele das vorn Herrn für die Kirche eingesetzte 
Amt, weil wir - kirchensoziologisch gesprochen - keine Bischöfe mehr haben, die 
traditionell dieses Amt bekleiden und weitergeben. Auf die römische Anklage hin, uns 
fehle die apostolische Nachfolge, weil wir keine Diözesanbischöfe haben, uns fehle 
also die echte Ordination und somit „propter Sacramenti Ordinis defectum", die 
11genuina atque integra substantia Mysterii eucharistici"62 - auf die römische An­
klage hin, unsere Kirchlichkeit sei in Abrede oder zumindest in Frage zu stellen, 
haben wir uns nach und nach daran gewöhnt zu antworten, das Amt gehöre nicht zu 
den Merkmalen der wahren Kirche, anstatt ruhig und trotzig die Antwort des 
16. Jahrhunderts aufzunehmen, zu durchdenken und vorzudemonstrieren, wonach es 
nicht auf seine soziologische Struktur ankommt, um zu wissen, ob und wo das 
legitime Amt zu finden ist, sondern auf seine treue, freie und oblative Bekleidung. 
Aus diesen drei Gründen - eine gewisse Laisierung im Gehaben unserer Pfarrer ; der 
mißglückte Versuch, der Kirche ins Gedächtnis zu rufen, daß sie ministerium 
und sacerdotium auseinanderzuhalten habe, um die messianisch-apostolische Ein­
setzung des Amtes bekennen zu können; der theologisch nicht gesuchte, aber historisch 
gewordene Verzicht auf die diözesanbischöfliche Struktur der Kirche - sind wir, wie ich 
vermute, in der reformierten Kirche so wenig imstande gewesen, unser reformatorisches 
Verständnis des Amtes und somit der O rdination, aufrechtzuerhalten. 
Und trotzdem ist bei uns die Ordination nicht ausgestorben. Sie spielt in den ver­
schiedenen und zahlreichen Unionsverhandlungen, die die reformierte Kirche gegen­
wärtig mit der anglikanischen Kirche führt03, die Rolle, die man ahnen kann, ohne 
daß für uns diese Rolle ein Grund wäre, die Verhandlungen zu unterbrechen. Sie be­
deutet im Pastoralbewußtsein vieler unserer Pfarrer Entsmeidendes64• Sie gehört zu 

ao Siehe HP bei W. N iese/, 1. c. 257, 17-30. Das Bekenntnis scheint hier besonders befan gen 
zu sein (siehe meinen Kommentar im zit. Buch, 74 ff.). 

01 Nie wäre die HP zur Idee gekommen, zu sagen: ,,Nec e medio sustulimus ecclesiae 
ministerium, quando repudiavimus ex ecclesia Chris ti episcopatum" (1. c. 255, 28-30}. 
D as Einzige, was repudiiert wurde, war das „sacerdotium pa'pis ticum". 

62 Va ticanum II, Decretum „Unitatis redintegratio" , No 22. 
63 Siehe z. B. S. Neill; Towards Church Union, London, 1952, ,,Survey of Church union 

negotiations", ER, VI/3, April 1954, 300-315; VIII/1, O ctober 1955, 76-93; IX/3, April 1957, 
284-302; XII/2, January 1960, 231-260; XIV/3, April 1962, 351-379; XVI/4, July 1964, 
406-443; XVIII/3, July 1966, 345-385; XX/3, July 1968, 263-292. 

~ Ein schönes Beispiel davon findet sich in R. Baxter, The reformed Pastor, London, 19632• 

150 



den solennesten liturgischen Feiern uUuNseieTr Kirche, und die Großzahl der diesbezüg-
lichen liturgischen Texte verdient auch theologisch TMN! g werden.
Auch fürderhin qualifiziert die Ordination einen Mannn als Verbi Divini Minuister.
Dennoch scheint etlichen Orten sein, als ob diese traditionell hohe Ein-
schätzung der Ordination Absterben €1. Es ist, als ob INa  - nicht mehr recht
wüßte, ÖOIUu 1n der Ordination eigentlich gehe, und B  / ob 1Nne Ordination
weiterhin theologisch verantworten cei%> Da aber diese Ordinationskrise versteckt
oder offen auch 1n anderen Kirchen 1n Erscheinung trıtt, kann recht und billig se1ın,
zZu Schluß die uns allen aufgeworfenen Fragen mindestens stellen. sehe haupt-
sächlich deren Ffünf£.

Sind Wr UNS noch eINIZ darüber, daß IMan die Lehre DO  . der Ordination auf die
vDIEr folgenden Hauptmomente reduzieren kann?
Eine Ordination ist eın Herabbitten des Hl Geistes auf einen Menschen, damit
die seinem Dienste nötigen Geistesgaben erhalte und darin gestärkt werde; s1ie ist
gottbezogen als Weihe dieses Menschen eben diesem Dienste; G1e ıst kirchenbezo-
gen als Legitimation dieses Menschen diesem Dienste; GS1e iıst 1Nne geistliche
Zeugung, und steht somıit 11 Dienste der Perennität der Kirche.

Wie ıst das Amt, ZU dem die Ordination führt und beglaubigt, begründet?
Findet INa  - diesen Grund 1n der durch Jesus Christus erfolgten Einsetzung der Apostel
oder findet INa  - ihn 1n der Kirche selber als königliche Priesterschaft? Ist die Kirche
1n Frage Amt wIıe 1n Frage Kerygma und Didache, wıe bei Taufe und Abendmahl

eın gehorsames Aufnehmen und Weitergeben gebunden oder ıst S1e frei hier 1mM
Wesentlichen, je ach Situation nicht LULTX applikativ, sondern erfinderisch handeln?
Wenn das erste zutreffen sollte, i1st dann erlaubt, das Amt 1n csacerdotale
apostolische Kategorien erklären? Wenn das andere zutreffen sollte, müßte 1N€e
mündig werdende Kirche eigentlich icht auf jede Ordination verzichten, bloßer
Installation atz machen ware dann Ja die Ordination 1ne Privilegierung der da-

erkorenen LEDELG TW OE® Uun! sSsOmıit ine Entmachtung, 1ne Disqualifikation
der dazu nicht erkorenen LEDEL  b TW OEm den Ausdruck aus Apk oder

gebrauchen?
Giht In Erzamt, das für die Kirche konstitutiv ıst und das darin besteht, ın

apostolischer Nachfolge das Wort Gottes verkündigen und auszulegzen, die
eucharistische Feier der Kirche leiten und die Andersheit der Kirche der Welt, dem
Teufel, dem Irrtum, dem Tode gegenüber zZU bewachen?
Wenn Ja, ist die Kirche befugt, je nach Situation die soziologische Gtruktur dieses ihr
konstitutiven Amtes adaptieren? Muß also eın Unterschied gemacht werden
zwischen der Theologie des Amtites und seiner Je und Je wechselbaren soziologischen
ö5 Woher das kommt? Die Antworten können verschieden sSelin. Vielleicht, weil 117 Landes-

kirchensystem eın Pfarrer sich oft rechtlich kaum unterschied VOo  3 einem Staatsbeamten,
der seinem Dienst Ja nicht ordiniert wurde? Wegen des neuprotestantischen Rückgriffes
auf das allgemeine Priestertum als Quellort der Amtitsidee, Was das Amt als Spezificum
eigentlich eliminiert? Weil 1Ne hier oder dort approbierte Ordination VOo  —; Frauen Zzu
Dienst Wort, den Sakramenten un! a den Schlüsseln diesen Dienst VOoO  3 seiner
apostolischen Begründung entwurzelt hat? Weil die heutige Situation 1ın der Welt das
Parochial-System als Hauptlösung der Frage nach der Ortsgemeinde nicht mehr anerkennen
kann, weil Iso iıne notwendig gewordene Umschichtung der Kirchensoziologie das
traditionelle Pfarramt das Amt, dem INa  - Oordiniert wird nicht hat integrieren
können? Oder schließlich, weil die katholischerseits regelmäßige theologische Disqualifi-
zierung uNseres ımnties uns überzeugt hat, daß Wır 1n der Tat eın katholisch-rechtmäßiges
Amt In uUuNnNsSsSeTrer Kirche aufnehmen, bekleiden und weitergeben, daß uNnseTe Pfarrer
höchstens aus dem Kirchenvolk für einıge eit herausgenommene, technisch vorbereitete
Kirchenglieder sind, für die e1n! Installation genugt, für die ber iıne Ordination etwas
vorgaukeln könnte, was nicht ist und wWas deshalb uch nicht seıin braucht?

151

den solennesten liturgischen Feiern unserer Kirche, und die Großzahl der diesbezüg­
lichen liturgischen Texte verdient auch theologisch ernst genommen zu werden. 
Auch fürderhin qualifiziert die Ordination einen Mann als V erbi Divini M inister. 
Dennoch scheint es an etlichen Orten so zu sein, als ob diese tradi tionell hohe Ein­
schätzung der Ordination am Absterben sei. Es ist, als ob man nicht mehr recht 
wüßte, worum es in der Ordination eigentlich gehe, und sogar, ob eine Ordination 
weiterhin theologisch zu verantworten sei65• Da aber diese Ordinationskrise versteckt 
oder offen auch in anderen Kirchen in Erscheinung tritt, kann es recht und billig sein, 
zum Schluß die uns allen aufgeworfenen Fragen mindestens zu stellen. Ich sehe haupt­
sächlich deren fünf. 

1. Sind wir uns noch einig darüber, daß man die Lehre von der Ordination auf die 
vier folgenden Hauptmomente reduzieren kann? 

Eine Ordination ist ein Herabbitten des HI. Geistes auf einen Menschen, damit er 
die zu seinem Dienste nötigen Geistesgaben erhalte und darin gestärkt werde; sie ist 
gottbezogen als Weihe dieses Menschen zu eben diesem Dienste; sie ist kirchenbezo­
gen als Legitimation dieses Menschen zu diesem Dienste; sie ist eine geistliche 
Zeugung und steht somit im Dienste der Perennität der Kirche. 

2. Wie ist das Amt, zu dem die Ordination führt und beglaubigt, begründet? 

Findet man diesen Grund in der durch Jesus Christus erfolgten Einsetzung der Apostel 
oder findet man ihn in der Kirche selber als königliche Priesterschaft? Ist die Kirche 
in Frage Amt - wie in Frage Kerygma und Didache, wie bei Taufe und Abendmahl -
an ein gehorsames Aufnehmen und Weitergeben gebunden oder ist sie frei hier im 
Wesentlichen, je nach Situation nicht nur applikativ, sondern erfinderisch zu handeln? 
Wenn das erste zutreffen sollte, ist es dann erlaubt, das Amt in sacerdotale statt 
apostolische Kategorien zu erklären? Wenn das andere zutreffen sollte, müßte eine 
mündig werdende Kirche eigentlich nicht auf jede Ordination verzichten, um bloßer 
Installation Platz zu machen - wäre dann ja die Ordination eine Privilegierung der da­
zu erkorenen LEQEL~ i:0 0 c0 und somit eine Entmachtung, eine Disqualifikation 
der dazu nicht erkorenen LEQEL~ i:0 0E0 - um den Ausdruck aus Apk 1. 6 oder 
5 . 10 zu gebrauchen? 

3. Gibt es ein Erzamt, das für die Kird1e konstitutiv ist und das darin besteht, in 
apostolischer N ad1folge das Wort Gottes zu verkündigen und auszulegen, die 
eud1aristische Feier der Kirche zu leiten und die Andersheit der Kirche der Welt, dem 
T eufel, dem Irrtum, dem Tode gegenüber zu bewachen? 

Wenn ja, ist die Kirche befugt, je nach Situation die soziologische Struktur dieses ihr 
konstitutiven Amtes zu adaptieren? Muß also ein Unterschied gemacht werden 
zwischen der Theologie des Amtes und seiner je und je wechselbaren soziologischen 

85 Woher -das kommt? Die Antworten können verschieden sein. Vielleicht, weil im Landes­
kirchensystem ein Pfa'rrer sich oft rechtlich kaum unterschied von einem Staatsbeamten, 
der zu seinem Dienst ja nicht ordiniert wurde? Wegen des neuprotestantischen Rückgriffes 
auf das allgemeine Priestertum als Quellort der Amtsidee, was das Amt als Spezificum 
eigentlich eliminiert? Weil eine hier oder dort approbierte Ordination von Frauen zum 
Dienst a m Wort, an den Sakramenten und an den Schlüsseln diesen Dienst von seiner 
apostolischen Begründung entwurzelt hat? Weil die heutige Situation in der Welt das 
Parochial-System als Hauptlösung der Frage nach der Ortsgemeinde nicht mehr anerkennen 
kann, weil also eine notwendig gewordene Umschichtung der Kirchensoziologie das 
traditionelle Pfarramt - das Amt, zu dem man ordiniert wird - nicht hat integrieren 
können? Oder schließlich, weil -die katholischerseits so regelmäßige theologische Disqua'lifi­
zierung unseres Amtes uns überzeugt hat, daß wir in der Tat kein katholisch-rechtmäßiges 
Amt in unserer Kirche aufnehmen, bekleiden und weitergeben, d. h. daß' unsere Pfarrer 
höchstens aus dem Kirchenvolk für einige Zeit herausgenommene, technisch vorbereitete 
Kirchenglieder sind, für die eine Installation genügt, für die aber eine Ordination etwas 
vorgaukeln könnte, was nicht ist und was desha'lb auch nicht zu sein braucht? 

151 



Formulation, daß Je ach eıt und Ort das gleiche Amt apostolischer a  olge eın
anderes Gesicht bekommen kann, daß bei etwaiger Kirchenspaltung sSsOweit
kommen kann, daß 1ın konfessioneller Konkurrenz das ine und selbe Amt sich
soziologisch verschieden manifestieren kann? Weiter: falls eın solches Amt HOLT
EE07%  NV &ibt, weiht und befugt die Ordination icht eigentlich diesem Amte?
Klarer: 1st nicht das sogenannte Bischofsamt oder das sogenannte Pastoralamt das
kirchliche Amt chlechthin? Weiter: nötig, kann der Iräger dieses Erzamtes ZUuU
bene SSP der Kirche akzessorisch einen Teil seiner Befugnisse mıiıt anderen ihn dann
vertretenden jenern teilen? Wenn Ja, kann die Art jener partiellen Vertretung Je nach
Situation verschieden se1in, daß y A gewisse Diener diesem Mitdienen ihre IL
eit widmen, andere jedoch nicht, oder gewilsse mehr diesem, andere mehr jenem
Aspekt des Vollamtes Anteil bekommen, da(ß O uch Frauen diesem Mit-
dienen teilnehmen können, ja dafß geWIlsSse Mitdiener 11UT für 1ne vorausbestimmte
Zeitspanne Amt apostolischer Nachfolge teilhaben? Wenn auf alle diese Fragen
affirmativ geantwortet werden könnte, ware nicht 5! dafß 1Ne Lösung der
Amtsfrage auf ökumenischer Ebene nicht mehr eın Ding der Unmöglichkeit SeiIN
schiene ware nicht weiter 5 daß, unter Bewahrung des minısterium essentiale,
e1n csehr freies Neudurchdenken der soziologischen truk+tur des Amtes für heute
angstlos 1ın Angriff g  MM werden könnte ware auch icht 5 dafß 1ne
Respektierung des Unterschiedes zwischen Hauptdiener und Mitdiener erlauben
würde, den Mitdienern nicht LU lebenslängliche presbyterale oder diakonale Mit-
dienste durch Ordination anzuvertrauen, sondern auch zeitbegrenzte und der heutigen
Situation angeMESSCNE, möglichst wenig institutionelle ordines minores? Wenn INan 1n
der Kirche das wesentliche Amt apostolischer Nachfolge als ine Gnade aufnimmt
un weitergibt, bin ich gewiß, da INnan wirklich freizügig und wenig institutionell
dem Träger des Hauptamtes Mitdiener beistellen kann, die sowohl den verschiedenen
Charismata als auch den immer verschiedenen Bedürfnissen gerecht werden könnten®®.

Hat die Ordination In ihrem konsekratorischen Moment einen responsorialen
Charakter?
Ist 5 daß ich dazu berufen bin, 1 Moment, ich ott 1n der Ordination g-
weiht werde, mich selber darzubringen, den Beschluß fassen, den Sinn me1ines
Lebens 1 Dienste Christi suchen und inden? Dafß auf 1ese Frage DOSI1t1V geant-
Oortet werden muß, scheint MIr evident: die Ordination 1st für den Ordinanden
nicht etwas, das einen überfällt und erreicht wIıe e1INes Tages der Tod uns überfallen
und erreichen wird. Wenn der Ordinand auch gewissermaßen INDIEUS ef coactus®
ZuUur Ordination kommt, doch nicht als Gefangener, sondern als einer der dazu, wenn
auch zitternden Herzens, Amen Sagt antwortet auf ine Berufung, und ant-
ortet In Freiheit. Er ist CD, der dazu Amen Sagt. Was ich den responsorialen Charakter
der Ordination MN  J hat weitgehende Folgen für das I1 Leben des Ordinierten:

wird sSein Leben effektiv dem widmen, dem geweiht wird; wird sich nıe
zurücknehmen können; über sSe1ın Leben ann nach der Ordination nicht mehr frei
verfügen: Er 1st 00VAOG ÄQOLOTOU geworden, mit Paulus reden. Das
bedeutet nicht, daß verantwortungslos geworden ist. Im Gegenteil. ber kennt
die Grenzen, 1n denen verantwortlich bleiben hat Es stellt sich 1er also das

Es wäre wirklich der Mühe wert, einmal ganz vorurteilsfrei die reformierte Lehre Vo
Pastoraldienst un die römisch-katholische Lehre Vo Episkopaldienst wıe sS1e lichtvoll
1 Kap VO  3 Lumen gentium finden ist auf ihre Identität hin untersuchen,
ann weiıter sehen, ob Vo  j da aus nicht 1n gemeinsamem Suchen auf alle heutigen
Hauptfragen Zu mte anständige Antworten finden waren. Siehe azu meın Heft
Gedanken ZuUur dogmatischen Konstitution über die Kirche „Lumen gentium“, Theologische
Studien, 89, Zürich 1968
Siehe Congar, „Ordinations invitus, coactus, de l’Eglise antıque
RSPhTh 1966, 169—197

152

Formulation, so daß je nach Zeit und Ort das gleiche Amt apostolischer Nachfolge ein 
anderes Gesicht bekommen kann, so daß es bei etwaiger Kirchenspaltung soweit 
kommen kann, daß in konfessioneller Konkurrenz das eine und selbe Amt sich 
soziologisch verschieden manifestieren kann? Weiter: falls es ein solches Amt xm:' 
i:l;ox11v gibt, weiht und befugt die Ordination nicht eigentlich zu diesem Amte? 
Klarer : ist nicht das sogenannte Bischofsamt oder das sogenannte Pastoralamt das 
kirchliche Amt schlechthin? Weiter: falls nötig, kann der Träger dieses Erzamtes zum 
bene esse der Kirche akzessorisch einen Teil seiner Befugnisse mit anderen ihn dann 
vertretenden Dienern teilen? Wenn ja, kann die Art jener partiellen Vertretung je nach 
Situation verschieden sein, so daß z. B. gewisse Diener diesem Mitdienen ihre ganze 
Zeit widmen, andere jedoch nicht, oder gewisse mehr an diesem, andere mehr an jenem 
Aspekt des Vollamtes Anteil bekommen, so daß z. B. auch Frauen an diesem Mit­
dienen teilnehmen können, ja daß gewisse Mitdiener nur für eine vorausbestimmte 
Zeitspanne am Amt apostolischer Nachfolge teilhaben? Wenn auf alle diese Fragen 
affirmativ geantwortet werden könnte, wäre es nicht so, daß eine Lösung der 
Amtsfrage auf ökumenischer Ebene nicht mehr ein Ding der Unmöglichkeit zu sein 
schiene - wäre es nicht weiter so, daß, unter Bewahrung des ministerium essentiale, 
ein sehr freies Neudurchdenken der soziologischen Struktur des Amtes für heute 
angstlos in Angriff genommen werden könnte - wäre es auch nicht so, daß eine 
Respektierung des Unterschiedes zwischen Hauptdiener und Mitdiener es erlauben 
würde, den Mitdienern nicht nur lebenslängliche presbyterale oder diakonale Mit­
dienste durch Ordination anzuvertrauen, sondern auch zeitbegrenzte und der heutigen 
Situation angemessene, möglichst wenig institutionelle ordines minores? Wenn man in 
der Kirche das wesentliche Amt apostolischer Nachfolge als eine Gnade aufnimmt 
und weitergibt, so bin ich gewiß, daß man wirklich freizügig und wenig institutionell 
dem Träger des Hauptamtes Mitdiener beistellen kann, die sowohl den verschiedenen 
Charismata als auch den immer verschiedenen Bedürfnissen gerecht werden könnten66• 

4. Hat die Ordination in ihrem konsekratorischen Moment einen responsorialen 
Charakter? 

Ist es so, daß ich dazu berufen bin, im Moment, wo ich Gott in der Ordination ge­
weiht werde, mich selber darzubringen, den Beschluß zu fassen, den Sinn meines 
Lebens im Dienste Christi zu suchen und zu finden? Daß auf diese Frage positiv geant­
wortet werden muß, scheint mir evident: die Ordination ist für den Ordinanden 
nicht etwas, das einen überfällt und erreicht wie eines Tages der Tod uns überfallen 
und erreichen wird. Wenn der Ordinand auch gewissermaßen invitus et coactus61 

zur Ordination kommt, so doch nicht als Gefangener, sondern als einer der dazu, wenn 
auch zitternden Herzens, Amen sagt: er antwortet auf eine Berufung, und er ant­
wortet in Freiheit. Er ist es, der dazu Amen sagt. Was ich den responsorialen Charakter 
der Ordination nenne, hat weitgehende Folgen für das ganze Leben des Ordinierten: 
er wird sein Leben effektiv dem widmen, zu dem er geweiht wird; er wird sich nie 
zurücknehmen können; über sein Leben kann er nach der Ordination nicht mehr frei 
verfügen: Er ist öou1>.o; Xgun:ou geworden, um mit Paulus zu reden. Das 
bedeutet nicht, daß er verantwortungslos geworden ist. Im Gegenteil. Aber er kennt 
die Grenzen, in denen er verantwortlich zu bleiben hat. Es stellt sich hier also das 

00 Es wäre wirklich der Mühe wert, einmal ganz vorurteilsfrei die reformierte Lehre vom 
Pastoraldienst und die römisch-katholische Lehre vom Episkopaldienst - wie sie so lichtvoll 
im Kap. 3 von Lumen gentium zu finden ist - auf ihre Identität hin zu untersuchen, um 
dann weiter zu sehen, ob von da aus nicht in gemeinsamem Suchen auf alle heutigen 
Hauptfra•gen zum Amte anständige Antworten zu finden wären. Siehe dazu mein Heft 
Gedanken zur dogmatischen Konstitu tion über die Kirche „Lumen gentium", Theologische 
Studien, 89, Zürich 1968. 

57 Siehe Y. M. ]. Congar, ,,Ordinations invitus, coactus, de l'Eglise antique au canon 214". 
RSPhTh 1966, 169-197. 

152 

. 1 



Problem des character indelebilis der Ordination. Es cstellt sich auch das Problem der
Spiritualität des Ordinierten: sSe1ın Leben wird echt, sofern ZUT Stätte wird,
sich darin einübt, 1ne möglichst reine Koinzidenz zwischen SeiINer objektiven
Weihe ZU Dienste Gottes und seiner subjektiven Antwort auf diese Weihe
herzustellen. ewl wei{ls CI, daß die Gültigkeit SEeINES Dienstes nicht VO Grade
dieser Koinzidenz abhängt (der Donatismus bleibt 1Nne falsche Antwort auf 1ne
echte rage); weiß aber auch, diese Koinzidenz seın Dienen, und also den
Herrn, dem dient, glaubwürdig machen wird. Es stellt sich schließlich noch e1n —-
deres Problem: Hat die alte Kirche und bis ZU heutigen Tage die Ostkirche recht
gehabt, sicher nicht für abnormal halten, einen verheirateten Mannn ordinie-
IEeI, aber irgendwie für als betrachten, ihm erlauben, nach Se1INer
Ordination heiraten, als ob noch frei sSein könnte für diese NEUE Hingabe?
Es stellt sich also die Frage der TeNzen der Heiratsfreiheit eiINes ordinierten jeners
Christi.

Um der heutigen Ordinationskrise ehrlich, [Teu und hescheiden standhalten
können, ıst schließlich vonnoten, das innere Verhältnis zwischen auftTe und
Ordination verstehen.
Die Parallelität zwischen aufte und Ordination ist evident: beiden 1st epikletischer
Charakter gemeinsam, 1n beiden Fällen geht 1ne Weihe, Taufe wıe Ordination
legitimieren einem gewlssen Sein und gewissen Taten, 1n beiden geht
1Nne geistliche Zeugung. Man versteht also, da{(s die Kirche 1er VOT einer doppelten
Versuchung steht se1 die Ordination als e1n Plus der aure verstehen un
also den Kleriker als e1n privilegiertes Kirchenglied anzusehen; G1 den Schluß@
ziehen, daß die auftfe eigentlich genugen sollte Das Problem sehe ich und scheint
MIr überaus wichtig aber die Lösung kenne ich noch icht Nur eines scheint mMIr
gesichert: beide oben skizzierte Lösungen jene, wWe. die Amtsträger soteriologisch
privilegiert, un jene, welche G1€e für die Kirche für entbehrlich hält sind unannehm-
bar Weshalb aber? Vermutlich deshalb, weil beide nicht die Tatsache 1n Betracht
ziehen, daß die oben beschriebene Alternative 1Ur da entstehen kann, Amt und
Laijentum 1n Konkurrenz geraten können, weil INa  ; sS1e daran hindert, das Verhältnis
Apostel—Kirche nachzubilden. Anders ausgedrückt: L1LUTr I11d  - das Amt als Amt
apostolischer Nachfolge versteht, annn wirklich kirchenkonstitutiv sein, denn LLUT
dann wird verstanden VvVon seiner messianischen Einsetzung her Das Amt ist
schlußendlich nicht für einen anderen Grund notwendig als dafür, da{(s durch Jesus
Christus für die Kirche eingesetzt, der Kirche gegeben worden ist als 1ine Nal
Wenn 1n der Kirche ordiniert wird, wird also nicht Höheres, Wichtigeres, Notwendi-

getan, als wenn getauft wird. In beiden Fällen handelt die Kirche ihrem Herrn
gehorsam. Die Parallelität aufe—Ordination scheint also als solche bleiben
mussen, und die Spannungen, die dabei 1n der Kirche entstehen, haben als für die
Kirche notwendige Spannungen anerkannt werden. Möglicherweise könnte sich
also die für die Kirche konstitutive Notwendigkeit einer Parallelität Taufe—Ordination,
Laientum—Amt 177 Geheimnis der Dreifaltigkeit, und besonders 1 Verhältnis Geist—
So  za finden. Ist icht 5 daß bei einer UÜberbewertung des Amtes die Kirche
pneumatologisch erkrankt, daß 61e  - aber bei einer Überbewertung des Laientums
christologisch erkrankt6®8?
Im Konzilsdekret UUnitatis redintegratio steht, daß die Frage VO: Amte auf die
Tagesordnung des zwischenkirchlichen Dialoges gehört (No 22) Das 1ler Vorgebrachte
moöge die Hoffnung genährt und erwarmt haben, daß, wenn dieser lange ersehnte
Dialog ZU Thema Amt un Ordination gelangen wird, hilfreich un fördernd
eın wird, und ‚WaT für beide Gesprächspartner.

Siehe meln Büchlein Geistliches Amt un Laientum, Begegnung No 1 y Basel 1966,
besonders

153

Problem des diaracter indelebilis der Ordination. Es stellt sich auch das Problem der 
Spiritualität des Ordinierten: sein Leben wird echt, sofern es zur Stätte wird, wo er 
sich darin einübt, eine möglichst reine Koi"nzidenz zwischen seiner - objektiven -
Weihe zum Dienste Gottes und seiner - subjektiven - Antwort auf diese Weihe 
herzustellen. Gewiß weiß er, daß die Gültigkeit seines Dienstes nicht vom Grade 
dieser Koi:nzidenz abhängt (der Donatismus bleibt eine falsche Antwort auf eine 
echte Frage); er weiß aber auch, daß diese Koi:nzidenz sein Dienen, und also den 
Herrn, dem er dient, glaubwürdig machen wird. Es stellt sich schließlich noch ein an­
deres Problem: Hat die alte Kirche und bis zum heutigen Tage die Ostkirche recht 
gehabt, es sicher nicht für abnormal zu halten, einen verheirateten Mann zu ordinie­
ren, es aber irgendwie für falsch zu betrachten, ihm zu erlauben, nach seiner 
Ordination zu heiraten, als er ob noch frei sein könnte für diese neue Hingabe? 
Es stellt sich also die Frage der Grenzen der Heiratsfreiheit eines ordinierten Dieners 
Christi. 

5. Um der heutigen Ordinationskrise ehrlich, treu und bescheiden standhalten zu 
können, ist es schließlich vonnöten, das innere Verhältnis zwischen Taufe und 
Ordination zu verstehen. 

Die Parallelität zwischen Taufe und Ordination ist evident: beiden ist epikletischer 
Charakter gemeinsam, in beiden Fällen geht es um eine Weihe, Taufe wie Ordination 
legitimieren zu einem gewissen Sein und zu gewissen Taten, in beiden geht es um 
eine geistliche Zeugung. Man versteht also, daß die Kirche hier vor einer doppelten 
Versuchung steht: sei es die Ordination als ein Plus der Taufe zu verstehen und 
also den Kleriker als ein privilegiertes Kirchenglied anzusehen; sei es den Schluß zu 
ziehen, daß die Taufe eigentlich genügen sollte. Das Problem sehe ich - und es scheint 
mir überaus wichtig -, aber die Lösung kenne ich noch nicht. Nur eines scheint mir 
gesichert: beide oben skizzierte Lösungen - jene, welche die Amtsträger soteriologisch 
privilegiert, und jene, welche sie für die Kirche für entbehrlich hält - sind unannehm­
bar. Weshalb aber? Vermutlich deshalb, weil beide nicht die Tatsache in Betracht 
ziehen, daß die oben beschriebene Alternative nur da entstehen kann, wo Amt und 
Laientum in Konkurrenz geraten können, weil man sie daran hindert, das Verhältnis 
Apostel-Kirche nachzubilden. Anders ausgedrückt: nur wo man das Amt als Amt 
apostolischer Nachfolge versteht, kann es wirklich kirchenkonstitutiv sein, denn nur 
dann wird es verstanden von seiner messianischen Einsetzung her. Das Amt ist 
schlußendlich nicht für einen anderen Grund notwendig als dafür, daß es durch Jesus 
Christus für die Kirche eingesetzt, der Kirche gegeben worden ist als eine Gnade. 
Wenn in der Kirche ordiniert wird, wird also nicht Höheres, Wichtigeres, Notwendi­
geres getan, als wenn getauft wird. In beiden Fällen handelt die Kirche ihrem Herrn 
gehorsam. Die Parallelität Taufe-Ordination scheint also als solche bleiben zu 
müssen, und die Spannungen, die dabei in der Kirche entstehen, haben als für die 
Kirche notwendige Spannungen anerkannt zu werden. Möglicherweise könnte sich 
also die für die Kirche konstitutive Notwendigkeit einer Parallelität Taufe-Ordination, 
Laientum-Amt im Geheimnis der Dreifaltigkeit, und besonders im Verhältnis Geist­
Sohn finden. Ist es nicht so, daß bei einer überbewertung des Amtes die Kirche 
pneumatologisch erkrankt, daß sie aber bei einer Überbewertung des Laientums 
christologisch erkrankt68? * 
Im Konzilsdekret Unitatis redintegratio steht, daß die Frage vom Amte auf die 
Tagesordnung des zwischenkirchlichen Dialoges gehört (No 22). Das hier Vorgebrachte 
möge die Hoffnung genährt und erwärmt haben, daß, wenn dieser so lange ersehnte 
Dialog zum Thema Amt und Ordination gelangen wird, er hilfreich und fördernd 
sein wird, und zwar für beide Gesprächspartner. 

68 Siehe mein Büchlein Geistliches Amt und Laientum, Begegnung No 12, Basel 1966, 
besonders 85 ff. 

153 


