JEAN-JACQUES VON ALLMEN

Die Ordination in der Sicht und Praxis der reformierten Kirche!

Das gestellte Thema ist nicht leicht zu behandeln. Denn die Frage der Ordination oder
allgemein Amt und Dienst gehort nicht zu den Hauptproblemen der reformierten Tradition;
und die liturgischen Texte, die vieles kliren konnten, bediirfen wegen ihrer unzdhligen
Varianten noch einer eingehenderen Erforschung. K. Barth sagte einmal, ,lex orandi lex
credendi” sei ,nicht nur ein frommer Spruch, sondern etwas vom Gescheitesten, was zur
Methode der Theologie jemals gesagt worden ist”2. Die intensive Beschiftigung mit liturgi-
schen Texten ist aber in der reformierten Kirche noch nicht sehr in Schwung geraten. End-
lich scheint es schwierig, hier eine abschlieBende Antwort zu geben, weil die reformierte
Kirche, schematisch gesprochen, seit der Mitte des 18. Jahrhunderts, eine vom Pietismus und
der Aufklirung motivierte innere Wandlung erfahren hat, die ihr ,katholisches” Antlitz
stark entstellt hat.

Ob dieser Schwierigkeiten méchte ich zuerst einfach darlegen, was die Ordination in der
reformierten Kirche anfidnglich bedeutete’; dann werde ich auf etliche heutige Fragen zum
Problem Ordination eingehen.

I

Um die Lehre und Praxis der Ordination in der reformierten Kirche des 16. Jahr-
hunderts kennenzulernen, ist zu untersuchen: 1. wie man das Amt verstanden hat;
2. wer in dieses Amt aufgenommen werden konnte; 3. wie man zu diesem Amte kam
und 4. was aus dem iibertragenen Amte werden muflte, was es bedeutete, ordiniert zu
sein.

1. Was wird vom Amte gesagt?

Befragen wir das zweite helvetische Bekenntnis von 1566 (= HP) wegen seiner
Klarheit und der weiten Anerkennung, die es im 16. Jahrhundert in den verschiedenen
reformierten Landes- oder Ortskirchen gefunden hat?.

Die erste Aussage lautet: Nicht die Kirche, sondern Gott ist Urheber des Amtes®.
Fundamental ist das Amt messianischen und nicht ekklesiologischen Ursprungs. Doch
dieses Amt gehort zur Kirche. Fehlte es, wire sie um eines ihrer Wesenselemente be-
schnitten. Somit hat die Kirche dieses Amt als Gnade aufzunehmen, in Ehren zu halten
und weiterzugeben. Somit hat die Kirche auch streng darauf zu achten, dieses Amt,
wenn sie es bedroht oder verfilscht sieht, in seiner Reinheit wiederherzustellen. Eine
Reformation der Kirche, d. h. der Versuch, die moglichst reinste Koinzidenz zwischen
der Kirche des Glaubens und der je so und hier pilgernden Kirche der Geschichte zum

1 Inherlster Fassung 1968 in Chur als Referat, in dieser Fassung 1969 in Trier als Vortrag
gehalten,

2 ,,Das Geschenk der Freiheit”, ThSt (B), Heft 39, Zollikon 1953, 22.

3 Mein Buch Le saint ministére selon la conviction et la volonté des Réformés du XVlIe siecle,
Neuchitel 1968, untersucht das hier Zusammengefafte theologisch und dokumentarisch
eingehender. Die reformierte Theologie und besonders Ekklesiologie diirfen nicht einfach
der protestantischen Theologie eingeordnet werden. Zur reformierten Ekklesiologie siche
B. Gassmann, Ecclesia reformata, Die Kirche in den reformierten Bekenntnisschriften,
Freiburg 1968. Zu unserem Problem nach lutherischer Lehre, siche u. a. E. Schlink, Theo-
logie der lutherischen Bekenntnisschriften, Miinchen 1947, 306—363; F. Brunstid, Theologie
der lutherischen Bekenntnisschriften, Giitersloh 1951, 114—134; H. Fagerberg, Die Theo-
logie der lutherischen Bekenntnisschriften von 1529 bis 1537, Gottingen 1965, 238—263;
H. Lieberg, Amt und Ordination bei Luther und Melanchthon, Géttingen 1962.

4 Siche dazu den Sammelband Glauben und Bekennen, Vierhundert Jahre Confessio helvetica
posterior, Beitrige zu ihrer Geschichte und Theologie, hg. von ]. Stidtke, Ziirich 1966.
Seiten- und Zeilenzahl dieses Bekenntnisses werden nach W. Niesel, Bekenntnisschriften
und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformierten Kirche, Miinchen 1938, zitiert.

5 ,Deus ad colligendam vel constituendam sibi Ecclesiam, eandemque gubernandam et
conservandam, semper usus est ministris, iisque utitur adhuc, et utetur porro, quoad
ecclesia in terris fuerit. Ergo ministrorum origo, institutio et functio vetustissima et ipsius
Dei, non nova aut hominum est ordinatio” (W. Niesel, 1. c. 253, 14—19).

141



Leuchten zu bringen, bedeutet also auch eine Reformation des von Gott eingesetzten
Amtes. Es scheint mir nicht iibertrieben, zu behaupten, daf nach der HP eine Refor-
mation auch und sehr betont eine Wiederherstellung der wahren apostolischen
Sukzession bedeutet®. Von der Art, wie die Gnade des Amtes aufzunehmen, in Ehren
zu halten und weiterzugeben ist, handelt eben die Ordination.

Ein zweites ist gesagt: dieses vom Herrn der Kirche gestiftete Amt ist unteilbar und
einzig. Es gibt, streng genommen, nur ein der Kirche wesensnotwendiges Amt. Seine
Aufgabe ist es, die Kirche zu leiten und am Leben zu erhalten durch Wort, Sakra-
ment und Kirchenzucht. Der Triiger dieses Amtes kann verschiedene Namen oder Titel
tragen — die hidufigsten sind episcopi, presbyteri, pastores, doctores — aber diese
Titulation ist nur akzidentell oder soziologisch und hat, theologisch gesehen, keinen
Belang fiir das Wesen des Amtes selbst. Es ist aufschlufireich, daran zu erinnern, daf
ein ,Altestenamt” (im scheinbar traditionellen Sinne der reformierten Kirche) oder ein
Diakonalamt von der HP zwar nicht ausgeschlossen sind, daf von ihnen aber nur
dann die Rede ist, wo die sicher ernstzunehmenden, aber in ihrer Bedeutung nicht zu
iiberschitzenden Adiaphora behandelt werden?: sie sind Hilfskrifte, die dem Diener
am Wort, an den Sakramenten und an der Zucht beigesellt sind, die aber nicht zum
esse der Kirche gehdren®. Anders ausgedriickt: wenn es sich um das von Gott
gestiftete Amt handelt, ist die Kirche selbst auf dem Spiele; sie ist es aber nicht, wenn
es sich darum handelt, dem episcopus, presbyter, pastor oder doctor Hilfskrifte
beizuordnen, die unter seiner Obhut auf Zucht und christliche Liebestitigkeit zu
wachen haben?®.

Anders ausgedriickt: der Protest der reformierten Kirche gegen die westliche Kirche
des Mittelalters wendet sich nicht gegen das Dafl des Amtes. Er richtet sich haupt-
sdchlich gegen das Wie der damaligen Aufnahme, Bekleidung und Weitergabe des
Amtes. Der Protest richtet sich gegen ein iiberwiegend sakrifizielles statt apostolisches
Verstéindnis des Amtes, gegen die Moglichkeit, im Klerus aufgenommen zu werden,
ohne darin zu dienen, gegen die Anmafung der Amts- oder besser Wiirdentriger,
die christliche Freiheit des Volkes Gottes einzuschrinken durch dogmatische und
disziplinare Eigenwilligkeiten, die dem apostolischen Zeugnis widerstreiten. Der
Protest richtet sich auch — ohne jedoch in den Donatismus zu verfallen'® — gegen
die Unwiirdigkeit vieler damaliger Kleriker, die Christi Einsetzung geradezu verhShn-
ten und unglaubwiirdig machten. Protest wird auch erhoben gegen eine theologisch
statt nur strukturell bestimmte Graduation zwischen episcopus und presbyter, und
ganz besonders gegen die weltlichen Privilegien, die den Bischdfen dank dieser
Graduation zuflieBen. Ganz scharf wird schlieflich protestiert gegen die von Rom
erhobene Behauptung, die reformierte Kirche hitte das von Christus eingesetzte
Amt nicht reformiert, sondern eliminiert: ... ,nec e medio sustulimus ecclesiae
ministerium, quando repudiavimus ex ecclesia Christi sacerdotium papisticum?“11.

Daf diese reformierte Schau der Gnade des Amtes nicht als ein von der Reformations-
bewegung noch nicht erreichtes Stiick Kirchenlehre anzusehen ist, zeigt sich m. E. darin,
daf das Kapitel iiber das Amt in der HP nicht irgendwo als Anhingsel zu finden ist.

¢ Uberhaupt unterstreicht die HP stark die Perennitit der Kirche und des zu dieser Perennitit
gehorige Ministerium. Vgl. W. Niesel |. c. 248, 37—40; 253, 46—254, 16.

7 Von den sogenannten , Kircheniltesten” spricht die HP im Kap. 29 iiber die Probleme des
Zglibats und der Ehe. Sie verlangt, dag ,,iudices sancti” (I c. 273, 41) gewdhlt werden, die
iiber Ehesachen in der Kirche zu befinden haben. Diakone werden im Kap. 28 iiber die
Kirchengiiter verlangt: aber auch nicht unter dem Namen ,,diaconi”: sie heifen ,viri
timentes Deum, prudentes, et in oeconimia insignes” (1. c. 273, 6—8).

8 Ist es nicht aufschluBreich, dal z. B. Calvin die ,prestres” streng von den ,,Anciens”
unterscheidet (Institutio, IV. 3, 8)?

? Siehe zur ganzen Frage den Exkurs ,La diversité des ministéres en ecclésiologie réformée”
in meinem Buche (Anm. 3).

10 . Niesel, I. c. 258, 20—23. 11 Ebd. 255, 28—30.

142



Es steht im Gegenteil zwischen der Lehre von der Kirche und der Lehre von den
Sakramenten: das erste, was man niher betrachtet, wenn man die Lehre von der
Kirche entfaltet, ist also die Gnade des ministeriums!2.

2. Wer kann in dieses Amt aufgenommen werden?

Eligantur autem non quilibet, sed homines idonei, eruditione iusta et sacra, eloquentia
pia, prudentiaque simplici, denique moderatione et honestate vitae insignes...”}%.
Damit solche Diener Christi zu ihrem Amte vorbereitet werden kénnen, haben die
reformierten Kirchen Schulen und theologische Akademien gegriindet’* und die
Kandidaten zum Pfarramte streng gepriift in biblischer und systematischer Theologie.
Man hat vielerorts diese Skrutinien auch fiir solche Diener, die schon im Amte standen,
periodisch weitergefithrt, um sich zu vergewissern, da die Pfarrer ihre Kenntnisse in
Bibel und Theologie weiter pflegen und vertiefen!5. Daf8 ihr Lebenswandel vor und
nach der Ordination einer strengen Zucht unterstand, zeigen z. B. die Ordnungen der
Genfer Kirche iiber die moralischen MiBstinde, die bei einem Pfarrer nicht toleriert
werden konnen!®, und die Protokolle der damaligen Pfarrkonvente beweisen zur
Geniige, daf damit ernst gemacht wurde. Eben weil man den Donatismus verwarf,
und weil man auch — wenn ich es so sagen darf — die ,Konkurrenz” mit dem die
Reformation der Kirche nicht annehmenden Teil der damaligen Westkirche aufzuneh-
men gewillt war, ist man in der Auslese der Kandidaten besonders vorsichtig gewesen:
viele Ortskirchen litten eher unter Pfarrermangel als eine Pfarrerschaft aufzuweisen,
fiir die man nicht hitte Gott danken diirfen'?.

3. Wie werden die Kandidaten in das Amt aufgenommen?

Negativ steht eines fest: der Zutritt zum ,honor ministerii”!® muf allen Usurpatoren
verwehrt sein. Das Amt ist nicht kiuflich. Es darf auch nicht durch Intrigen an sich
gerissen werden. Es ist eine viel zu ernste Sache, Diener Christi in der Kirche, ja
vicarius Christi!® sein zu diirfen. Man nimmt auch die Tatsache viel zu ernst, daf die
Diener in der Kirche Leute sind ,per quos Deus salutem hominum operatur”®?, als

12 Kirche und Amt sind ebenso zutiefst vereint in der franzdsischen Confession de foy,
Discipline ecclésiastique (1559), art. 25—33, und gehen der Lehre von den Sakramenten
voran (bei W. Niesel, 1. c. 72 ff.); nach der ecclesiarum belgicarum confessio von 1561 ist
die Reihenfolge auch: Kirche, Amt, Sakramente (cap. 27—33, ebd. 130 ff.) usf.

13 Ebd. 255, 10—12.

14 1537 Lausanne, 1538 Strasburg, 1559 Genf, 1575 Leyden, 1585 Franeker, 1601 Sedan usf.

15 Es ist zuzugeben, dafl im allgemeinen das Studium der Bibel und theologischer Werke fiir

die Ausiibung des Amtes stirker betont wird als ein geordnetes Gebetsleben. Gewif3

unterstreicht die HP nach der Aufzihlung der officia des Amtes die Notwendigkeit des

Gebetslebens (bei W. Niesel, 1. c. 258, 6 {f.). Im Berner Synodus von 1532 steht auch ein

sehr schones Kapitel (37) iiber die Pflicht eines Pfarrers, regelmiifig zu beten. Aber die

Gebetspflicht, das Brevier, die Horen wurden abgeschafft (vgl. HP, cap. 23, L. c. 267,

35268, 28).

Les ordonnances ecclésiastiques de I'Eglise de Genéve, 1561, art. 23—30, L. c. 45 ff.

Um ein Beispiel zu nennen: 1567 waren in Schottland 715 Pfarreien unbesetzt, was aber

die Kirche nicht dazu bewogen hat, ohne rigorose Auswahl dieses Manko auszufiillen:

man hat probeweise Lektoren eingesetzt, die nach Bewihrung spéter zum Pfarramt kommen
konnten (siehe W. D. Maxwell, An outline of christian worship, its development and
forms, London, 19587, 125%). Nebenbei sei bemerkt, daff keine Frauen zum Dienste am

Wort und an den Sakramenten zugelassen werden. Man kreidet es der rémischen Kirche

bbse an, nicht nur unwiirdige Diener im Amte zu lassen, sondern ,,(quod longe detestabilius

est) foeminis, quas Spiritus Sanctus ne docere quidem in Ecclesia' patitur . . .” zu erlauben

,ut etiam Baptismum administrent” (Confessio fidei et doctrinae (Scotica), W. Niesel,

I. c. 111; siehe auch mein Buch, 45 und 132).

18 HP bei W. Niesel, 1. c. 255, 5.

19 Ministri Ecclesiae praecipua membra sunt Christique vicarii (Bohmisches Bekenntnis
von 1609, cap. IX, 1. Fiir weitere Stellen vgl. mein Buch, 1459, 19),

20 HP bei W. Niesel, 1. c. 253, 23.

143



daf der Zugang zu diesem Amte nicht durch prézise und strenge Mafnahmen hitte
bewacht zu sein. Deshalb die schon erwiihnten Skrutinien.

Deshalb auch die Notwendigkeit einer Wahl zum Amte: vor jedem Amtsantritt hat
eine ,electio ecclesiastica et legitima”2! stattzufinden. Diese Wahl wurde in der Regel
unter Gebet und Fasten vorgenommen: Pfarrer zu sein ist eben eine Gnade, die er-
fleht sein muf, und einen Pfarrer zu bekommen ist ebenso sehr eine Gnade, die er-
fleht werden muB. Diese electio kennt in ihrer Form unzihlige lokale Varianten.
Summarisch ist zu sagen, daf man darauf achtet, da® die Wahl ,ordine justo, et
absque turba, seditionibus, et contentione”, d. h. ,religiose” vorgenommen wird=22.

Eine Wahl geniigt jedoch nicht, um das Pfarramt auszuiiben. Sie muf noch rituell
bestitigt werden. So kommen wir zum eigentlichen Problem der Ordination. Die
HP, die ja weder eine Liturgie noch eine Kirchenordnung ist, reicht hier nicht aus,
sagt sie ja nur: ,Et qui electi sunt, ordinentur a senioribus cum orationibus publicis,

et impositione manuum?.” Wir miissen etwas weiter ausholen.

a) Ist zur Ausiibung des Amtes eine Ordination notwendig?

Die Antwort ist eindeutig affirmativ: ,Damnamus hic omnes qui sua sponte currunt,
cum non sint electi, missi, vel ordinati®*.” Gehért zur Validitit eines Amtes die Ein-
setzung durch Gebet, so ist zuzugeben, daf an einigen Orten anfiinglich auf die Hand-
auflegung verzichtet worden ist mit der Begriindung, es sei in der vorgingigen Tradi-
tion mit der Handauflegung auch Unfug, Mifbrauch und Aberglauben in die Kirche
eingedrungen®. Man machte anfinglich auch oft keinen theologischen Unterschied
zwischen Ordination zum Amte und Installation in ein Amt. Es ist also vorgekommen,
dag ein Pfarrer mehr als einmal nach regulirer Wahl zu diesem je anders lokalisierten
Amte ordiniert, d. h. eingesetzt wurde. Das hingt mit der stark profilierten Ortsgebun-
denheit des Amtes zusammen®®, wie auch mit dem immer wieder unterstrichenen
Willen, keinen Klerus an sich, sondern nur einen Klerus zum Dienste in der Kirche zu
haben. Dieses anfingliche Zégern ist aber, wo es iiberhaupt zu finden ist, hier
schneller, dort langsamer aufgegeben worden: Ordinationsgebet mit Handauflegung
wurde die allgemein anerkannte Sitte der reformierten Kirche?”,

b) Was verstand man aber unter dieser Ordination?

Wenn man die verschiedenen und komplementiren Interpretationen addiert, kommt
man zu folgendem Bilde: 1. Bedeutet die Ordination, daf ein Mann gewissermaRen
dem Heiligen Geiste ausgesetzt wird, damit er erfiillt werde von den zum Dienste

21 Ebd. 255, 8. 22 Ebd. 255, 8 ff. 2 Ebd. 255, 14 f. 2t Ebd. 255, 15 f.

% Die Genfer Kirche verzichtet vorldufig darauf im Jahre 1541; in Schottland, gemidl Buke
of Discipline von 1560, verzichtet man auch darauf unter dem Hinweis, daB die Zeit der
pmanuellen” Geistmitteilung jetzt voriiber sei; aber man fiihrt die Handauflegung im
Jahre 1581 wieder ein; in der franzosischen Discipline von 1559 unterstreicht man, daf die
Handauflegung ,ssans . . . aucune superstition” beizubehalten ist (art. 8, bei W. Niesel,
L. c. 76). Wenn man auch der Ansicht ist, die Handauflegung sei nicht von absoluter
Notwendigkeit, kommt man doch sehr bald zur Uberzeugung — wo man anfinglich anderer
Meinung sein hat kénnen —, die Handauflegung sei beizubehalten ,parce que cet usage
est de bonne édification, et conforme a la coutume des Apoétres, et a la pratique de I'Eglise
ancienne”, wie es die 5. Nationalsynode der reformierten Kirchen Frankreichs vom
25. Dezember (!) 1565 ausdriickt (siehe Aymon, Actes ecclésiastiques et civils de tous les
Synodes des Eglises réformées de France, La Haye 1710, 64 £.).

* Dieser Aspekt des reformierten Pfarramtes ist vom altkirchlichen Bischofsamt inspiriert,
das auch sehr ortsgebunden war. Siehe z. B. G. Dix, “The ministry in the early Church”,
The apostolic ministry, London 1946, 277 ff.; ,L’évéque d’aprés les pridres d’ordination”,
in: L’épiscopat et I’'Eglise universelle (Unam Sanctam 39), Paris 1962, 767 ff.

*" Man folgt hier dem Argument Calvins: ,Licet autem nullum extet certum praeceptum de
manuum impositione: quia tamen fuisse in perpetuo usu Apostolis videmus, illa tamen
accurata eorum observatio praecepti vice nobis esse debet” (Inst. IV. 3, 16).

144



notigen Geistesgaben: ,, ... und Gott verlyhe dir sinen heyligen Geist, das du wie ein
getriiwer Diener sines Herren handlist, inn dem Namen Gottes” — wie es in der
Liturgie der Ziircher Pridikantenordnung von 1532 heift®®. 2. Bedeutet die Ordina-
tion, daf der Kandidat dem Herrn der Kirche zum Dienste geweiht wird. Dieser
Sinn der Ordination ist besonders in der EinfluBsphire Calvins verbreitet®®. Ordination
bedeutet also Konsekration. 3. Bedeutet die Ordination eine Legitimation: Sie ist die
Handlung ,,qua electi solenni ritu et piis precibus inaugurantur et in munus suum
quasi mittuntur”®. Die Kirchenglieder diirfen fortan wissen, daf einer, der das
Pfarramt ordentlich bekleidet, befugt ist, im Namen des Vaters, des Sohnes und des
Heiligen Geistes zu handeln, und er selber darf sich fortan daran getrésten an der
Gewiftheit, daf er ein Begnadeter und kein Usurpator ist, wenn er die Geheimnisse
Gottes verwaltet. 4. Findet man auch, mit etlichen Zégern wegen der hier lauernden
superstitiones?!, die Lehre, wonach die Ordination als eine geistliche Zeugung ver-
standen werden darf: ,,Quo magis danda est nobis opera, ut novum semen excitemus,
ne Ecclesia destituta maneat”, schrieb Calvin an den Ziircher H. Bullinger am 8. Novem-
ber 154232, Ordination ist also Weitergabe des von Christus eingesetzten Amtes bis
zur Parusie, damit die Kirche seine Kirche bleibe.

c) Wer ist befugt zu ordinieren?

Die HP spricht von seniores. Das sind nicht die sogenannten Kircheniltesten der
reformierten Kirche, sondern zumindest solche Diener, die schon im Pfarramte stehen®?.
Wer als Pfarrer ordiniert ist — auch dies ist eher episkopal als presbyteral — ist befugt,
andere als Pfarrer gewihlte Minner auch als Pfarrer zu ordinieren: ,ordinare
ministros Evangelii rite vocatos et exploratos” gehort zu den Befugnissen des refor-
mierten Pfarramtes wie ,, docere Evangelium, administrare sacramenta, vocem absolu-
tionis impertire penitentibus qui non perseverant in manifestis delictis”®. Nach dem
Leitsatz ,nemo possit dare quod non habet* kommen also als Ordinatoren nur
ordinierte Pfarrer in Betracht. Sie handeln dann nicht als Privatpersonen (das tun sie
auch als Prediger, Sakramentsspender, Schliisselhalter nicht), sondern als Triger eines
auch anderen gemeinsamen Amtes, als Vertreter des Pfarrkollegiums, der ,,compagnie
des pasteurs” wie man in Genf sagte. So kommt es oft vor, daf einer der Pfarrer
ex officio Ordinator ist, weil er die Funktion eines Dekans oder eines Antistes beklei-
det, d. h. weil er von seinen Mitbriidern im Amte damit beauftragt worden ist, unter
ihnen und in der Kirche das Amt der Einheit zu verwalten®’. Man findet aber auch
die Praxis, wonach mehrere Pfarrer an der Handauflegung teilnehmen oder sogar
teilnehmen miissen. Theologisch gesehen ist also die Pfarrerschaft ein collegium
episcoporum, von denen jeder die gleiche potestas ausiiben darf, weil ein jeder zu den
vicarii Christi gehort. Wird unter ihnen einer mit speziellen Befugnissen bekleidet, so

8 Zit. bei H. A. Daniel, Codex Liturgiae ecclesiae universae, Lipsiae 1851, III, 234.

2 Siehe ]. Calvin, Inst. IV. 3. 16. Der Waadtlinder Reformator P. Viret unterstreicht, daf
der Ordinierte wissen muf3 und wissen darf, daB er Gott geweiht ist ,comme une hostie”,
und vergleicht die Ordination mit dem alttestamentlichen Opferkult (Du vray ministere de
la vraye Eglise de Iesus Christ, Genéve 1560, 142).

80 G. Sohnius, Methodus theologiae, Opera, I, Herbornae Nassoviorum 1591, 210, zitiert nach
H. Heppe, Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche, Neukirchen 1935, 546.

31 Vgl. Confessio fidei et doctrinae (scotica), 1560, bei W. Niesel, 1. ¢. 103; siehe auch mein
Buch, 192—212.

% A. L. Herminjard, Correspondance des Réformateurs dans les pays de langue francaise,
Genéve 1886 ff., VIII, 187. Fiir andere Belege siche mein Buch, 135%, 194!, 19622, 198%,

33 Zum Problem der reformierten Kircheniltesten, sieche mein Buch, 174—186.

M [, Sallvard, Harmonia confessionum fidei orthodoxarum et reformatarum Ecclesiarum,
quae . . . sacram Evangelii doctrinam pure profitentur, Genevae 1581, 24.

35 5. Maresius, Collegium theologicum, Genevae 16669, zitiert nach H. Heppe, 1. c. 547.

38 HP bei W. Niesel, 1. c. 257, 1—30, die Abschnitte ,/Una et aequalis potestas ministrorum”,
,»,Ordo servandus” und ,,Quando et quomodo unus aliis praepositus”.

10 145



nur propter ordinem servandum® — streng nach der Hypothese des Hieronymus iiber
den Ursprung des sog. Bischofamtes.

d) Uber das Wann der Ordination schwankt die reformierte Tradition zwischen zwei
Moglichkeiten. Wo theologisch streng gedacht wird, wird eine Ordination nur vor-
genommen, wenn die Wahl in ein Amt schon erfolgt ist: Man wird nicht zum Amte
schlechthin, sondern zum Dienste in dieser oder jemer Ortskongregation ordiniert.
Das Amt ist also immer ortsbezogen. Deshalb auch das Zigern zu Beginn zwischen
Ordination zum Amte und Installation in ein Amt. Wo theologisch weniger streng
gedacht wird oder wo eine Ortskirche das gingige Parochialsystem einfach iibernahm —
wie z. B. in den meisten Schweizer Kantonalkirchen — konnte die Ordination auch vor
einer Wahl in eine Gemeinde vorgenommen werden: Bis zu seiner Wahl in eine
Gemeinde war der betreffende Verbi Divini Minister dann parochialer oder iiber-
parochialer Hilfspfarrer. Diese weniger ,episkopale” als ,presbyterale” Art, ordiniert
zu werden, ist vielleicht auch deshalb moglich geworden, weil man den Unterschied
zwischen der einmaligen Ordination und der wiederholbaren Installation anerkannt
hat. Anfinglich findet man in der Tat gewisse Anzeichen, wonach als Normalfall eine
lebensléngliche Verbundenheit des Pfarrers mit der Ortsgemeinde, die ihn gewihlt
hatte, vorausgesetzt ist®. Aber der Grundsatz der lebenslinglichen Verbundenheit
Pfarrer-Ortsgemeinde® hat sich bei uns sowenig wie in der alten Kirche behaupten
kénnen.

e) Die Kirchenordnung der reformierten Kirchen Frankreichs (1559) sagt in ihrem
12. Artikel: ,,Ceux qui sont esleus une fois au ministere de la parole, doivent entendre
qu’ils sonst esleus pour estre ministres toute leur vie®.” Ein reformierter Pfarrer wird
demnach zu einem lebenslinglichen Dienst ordiniert!!. Man kénnte also von einem
character indelebilis der Ordination sprechen, wenngleich man dabei dreierlei in
Betracht ziehen muf: einmal, und zwar sehr regelmiBig, die Scheu wvon einer
potestas ordinis zu sprechen, unabhingig vom Einsatz dieser potestas als potestas
iurisdictionis®; dann eine heftige Polemik gegen einen automatisch verstandenen
character indelebilis*®; dann die GewiBheit, daf, wenn schon von dharacter ge-

sprochen wird, dieser nicht vermittels Ol den Pfarrern verlichen wird, denn ,,character
ille spiritualis est™44,

31.%¢. 2578

# ,Lorsque nos Proposans (=Kandidaten zum Pfarramt) sont appellés au ministere, on les
établira dans une Eglise particuli¢re, pour y rester toujours”, Beschluf der 4. National-
synode der reformierten Kirche Frankreichs vom 10. April 1563 (zit. nach Aymon, 1. c. 34).
Auf jeden Fall kann ein Gemeindewechsel nur dann stattfinden, wenn die Gemeinde,
in der der Pfarrer sein Amt ausiibt, ihm die Erlaubnis erteilt, in einer anderen Gemeinde
zu dienen.

3 QOder soll man ,,Orts-Kirche” sagen? Das Verhiltnis Ortskirche — Parochie ist einer der
unklarsten Punkte reformierter Ekklesiologie.

40 Bei W. Niesel, 1. c. 76.

1 Fiir die hier nétigen Nuancen siche mein Buch, 51, 53f., und die dazugehorenden
Anmerkungen.

*2 Wenn ich recht sehe, ist der Unterschied zwischen potestas ordinis und potestas iurisdic-
tionis in einem bindenden Text der reformierten Kirche zum erstenmal im Consensus
bremensis von 1595 gemacht (E. F. K. Miiller, Die Bekenntnisschriften der reformierten
Kirche, Leipzig 1903, 794).

3 Trotz dieser Polemik, z. B. gegen eine successio apostolica, die sich nicht in einer successio
der apostolischen Verkiindigung bewihrt, betont J. L. Ainslie mit Recht, daf die Refor-
mierten ,had not the same strong antagonism (gegen den character indelebilis der
Ordination) as they had to certain other doctrines current in the Papal Church, as, for
example, that of transsubstantiation” (The doctrines of ministerial ordet in the reformed
Churches of the 16th and 17th centuries, Edinburgh 1940, 191).

44 ], Calvin, Inst. IV. 20, 28.

146



4. Was bedeutet die Amtsiibertragung?

Fiir den Pfarrer bedeutet ordiniert sein hauptsichlich, daf er das Amt, zu welchem er
ordiniert ist, auch ausiibt. Ist die Ordination die Widmung eines Mannes zum
Dienste Jesu Christi in der Kirche, so hat der Betreffende diese seine — objektive —
Konsekration durch seine — subjektive — Konsekration zu bejahen. Er hat sein Leben
dem zu widmen, dem sein Leben gewidmet worden ist. Hier ist die reformierte
Kirche rigoros gewesen: Amtstriger sind in der Kirche Diener und nicht Schmarotzer*?!
Diese, wie mir scheint, recht hohe Lehre von Amt und Ordination ist zwar nicht
abgeschwiicht, aber gewissermafen geschiitzt gegen eine Uberschitzung oder eine
Selbstgerechtigkeit und Selbstgeniigsamkeit des Amtes einmal — wie eben erwdhnt —
durch die Bewihrung der Ordination im Dienen; weiter aber durch den gewichti-
gen Hinweis, daB Gott auch ohne das Amt zu seinem Heilsziele kommen konnte.
Nicht Gott braucht das Amt, sondern die Kirche!®. Weiter wird unterstrichen, daf8
die sehr ernst genommene potestas oder Gewalt der Pfarrer nur eine potestas
officii vel ministerialis ist, und nicht eine potestas absoluta vel iuris, die nur dem
Herrn gebiihrt#”. Die Amtsgewalt ist also bedingt durch den Gehorsam dessen, der sie
ausiibt?®, Handelt er ungehorsam, ,sane irritum habetur a domino, quod fecit”®.
Pfarrer braucht die Kirche. Aber Pfarrer sind Statthalter Christi und nicht Herren der
Kirche. Deshalb der Abscheu gegen einen Klerikerstand, der nicht in der Diakonia
dieses Kleros steht und lebt®®. Die Instanz, die iiber den Gehorsam der Pfarrer zu
befinden hatte, konnte verschieden sein. Vielerorts unternahmen die politischen Macht-
haber den Versuch, diese Kontrolle auszuiiben, und hier oder dort gelang er teil-
weise®l. Die Pfarrer taten aber, was sie konnten, um diese Kontrolle unter sich aus-
zuitben, und hatten damit auch oft Erfolg®® Die Strenge dieser Selbstkontrolle
sollte vielleicht auch den Beweis erbringen, daf eine der Pfarrerschaft inferne
Zucht fiir das Niveau in Lehre, Lebenswandel, Frommigkeit, kollegialem Geiste zu-
standig sein konnte, ohne zu Schanden zu kommen.

Soweit in groben Umrissen, was die reformierte Kirche in ihren Anfidngen von der
Ordination in Lehre und Praxis gehalten hat.

1I

Wie kommt es, daf die eben skizzierte Lehre und Praxis in der heutigen reformierten
Kirche so oft als iiberholt oder sogar als falsch gilt? Die Antwort kann nur in Ver-
mutungen gegeben werden, von denen die drei folgenden besonders beachtlich er-
scheinen.

1. Die Reformation hat eine gewisse Laisierung des Amtes mit sich gebracht, indem
sie frithchristliche Zustinde zu beleben versuchte, chne damit die ganze Kirche zu
iiberzeugen. Als iiberaus gewichtiger Satz steht in der HP: ,, .. . nec e medio sustulimus
ecclesiae ministerium, quando repudiavimus ex ecclesia Christi sacerdotium papisti-
cum’3, Aber dieses pipstliche Priesteramt war im kirchlichen Leben so tief ein-

% Deshalb auch die Abschaffung des Moénchswesens in der reformierten Kirche. Fiir das
Klosterleben hatte die damalige reformierte Kirche iiberhaupt kein Verstindnis (sieche mein
Buch, 41 £.).

46  Posset sane Deus sua potentia immediate sibi adiungere ex hominibus ecclesiam, sed
maluit agere cum hominibus per ministerium hominum” (HP bei W. Niesel, 1. ¢. 253,
19—21).

47 Ebd. 256, 14—53.

48 . .. iuxta hanc potestatem, facit minister ex officio, quod ad Domino iussus est facere;
et Dominus ratum habet, quod facit, ipsumque ministri sui factum perinde ut suum, vult
aestimari et agnosci” (Ebd. 256, 38—41).

4 Ebd. 356, 47.

5 Siehe Apg 1, 17. — Der Terminus Klerus ist unbeliebt, wenn auch gebraucht (sieche mein
Buch, 60 £.).

51 Ebd. 175—177, 51—53. 52 Vgl. HP bei W. Niesel, 1. c. 258, 29—33. 5 Ebd. 255, 28—30.

147



gefleischt, daf es einer gesamtkirchlichen Einmiitigkeit betreffs einer Reformation des
Amtes bedurft hitte, um die Wiederherstellung des ,ministerium ecclesiae” an Stelle
des ,sacerdotium papisticum” plausibel zu machen. Diese Einmiitigkeit hat gefehlt,
umsomehr gefehlt, als aus pastoral verstindlichen Griinden das unerhiorte Wagnis
unternommen wurde, zum ersten Mal in der Kirchengeschichte Tag des Herrn und
Mahl des Herrn zu trennen. Die Zuriickdringung der Eucharistie und das Vordringen
der Predigt gab dem reformierten Pfarrer ein anderes Dienstbewuftsein, als es der
romisch-katholische Kleriker hatte. Dies umsomehr, als gewisse traditionelle Ziige des
katholischen Klerikers wegfielen: der reformierte Pfarrer verzichtete auf die liturgi-
schen Gewinder zugunsten der Standestracht der damaligen Intellektuellen; er amtete
auf der Kanzel und am Tisch des Herrn in der Volkssprache und er durfte heiraten.
In einem Kirchenvolk, das wenig iiber die Zustinde der Frithkirche wuBlte, erschienen
solche Anderungen nicht als interne Akzentverschiebungen der traditionellen Amts-
lehre, sondern — und zwar auf beiden Seiten im Volke — als tiefgreifende Anderungen:
der reformierte Pastor war anders als der romisch-katholische Priester und hatte
anders zu sein®!. Auf die Linge kam dazu, daB sich die Frage, wo das tiefere Dienst-
bewuBtsein zu finden sei, nicht darauf konzentrierte: wo findet sich mehr Hingabe,
mehr Treue, mehr Freude am Dienst, mehr heiligende Ausstrahlung, mehr charismati-
sche Autoritit, sondern darauf: wo ist sich der Diener Christi dogmatisch, liturgisch
und kirchenrechtlich mehr bewuBt, befugter Diener Christi in der Kirche zu sein.
Es scheint mir, wir Reformierten hitten hier zuzugeben, daf wir die Wichtigkeit der
institutionellen Beschiitzung des Amtes unterschitzt haben, dies umsomehr in einer
Zeit kirchlicher Entzweiung, d. h. in einer Zeitlage, wo nebeneinander verschiedene
antagonistische Versuche gemacht werden, Kirche Christi zu sein.

2. Eine zweite Vermutung: uns Reformierten wurde es damals nicht gegénnt, mit
unserer Hauptthese in dieser Sache — diversissima sunt inter se sacerdotium et
ministerium. Illud enim commune est Christianis omnibus, ...hoc non item™ —
durchzukommen. Anders gesagt: wir kamen nicht durch mit dem Bekenntnis, daf das
Amt apostolisch und nicht sacerdotal zu verstehen ist, daf sich das Amt nur dann
mit gutem Rechte als in der apostolischen Nachfolge stehend bekennen darf, wenn es
sich riickberuft auf die Einsetzung der Apostel durch Christus. Noch anders aus-
gedriickt: wir kamen nicht durch mit dem Bekenntnis, daf die Begriindung des Amtes
messianisch-apostolisch und nicht vorerst ekklesiologisch zu definieren ist. Wie mir
scheint, hat die mittelalterliche populire Lehre von der Fucharistie als einer Neu-
opferung Christi hier so repulsiv oder attraktiv gewirkt, da nur mit herber Polemik
ein Weg zu bahnen oder zu versperren war. Die Zeit war ja mehr zum Kimpfen da
als zum Vermitteln! Was wollten wir aber mit dem eben zitierten Satz? Wir wollten,
daB man das Amt nicht verstehe von der — wohlgemerkt alttestamentlichen — Lehre
vom sacerdotium regale her, sondern vom Apostolat her. Das wollten wir nicht nur,
um auf die apostolische Nachfolge als Zeichen der wahren Kirche verweisen zu
kénnen, sondern hauptsiichlich um der von Jesus Christus eingesetzten Kirchenstruktur
treu zu bleiben®®,

Unsere Vermutung ging auch dahin: faBt man das Amt vom Sacerdotalen statt vom
Apostolischen her, so ist man zwei kaum zu widerstehenden Versuchungen aus-
gesetzt. Die erste in bezug auf die Eucharistie: die Einmaligkeit und Vollgeniigsamkeit

i Man soll dabei aber nicht vergessen, daf die meisten Fiihrer der Reformation sich als
ordinierte Diener der mittelalterlichen Westkirche fiir deren Erneuerung und Siuberung
einsetzten, daf es niemandem eingefallen wire, einen Zwingli, Oekolampad, Butzer,
Capito, Wyttenbach u. s. f. zu reordinieren.

5 HP bei W. Niesel, 1. c. 255, 26—27.

6 Sufficit nobis apostolica de ministris doctrina” (Ebd. 254, 43—44). Man ist damals gewiR,
daf man die vom Herrn fiir seine Kirche gewollte und eingesetzte Struktur aus der Schrift
ablesen konnte (siche mein Buch, 39—41).

148



des Opfers Christi am Kreuze nicht radikal ernst zu nehmen®. Die andere, die
weniger im Vordergrund steht, aber ekklesiologisch sehr belangvoll ist: in ein Dilemma
hineinmandvriert zu werden, wo es scheinbar zu wihlen gilt zwischen Amt oder
Laienvolk. Ist es nicht so, daff dann entweder der Klerus die kénigliche Priesterschaft
des Volkes vertritt und somit das Volk entmiindigt oder, da er nur ein je so oder
anders formulierter Ausdruck der kéniglichen Priesterschaft ist; das Amt ist dann fiir
die Kirche im tiefsten akzidentell, unwesentlich: Eine miindig gewordene Kirche
konnte wenn nétig auf das Amt verzichten, ohne einer messianischen Einsetzung
zu widerstehen, ohne zu verstoffen gegen den von Christus gewollten apostolischen
Dienst in der Kirche und fiir die Kirche. Im ersten Falle wird das Amt fiir die Kirche
zum Verhingnis — und sie miifte antiklerikal werden, um sich als christliche Kirche,
als Volk Gottes behaupten zu konnen. Im anderen Falle ist das Amt eine innerkirch-
liche, sei es charismatische, sei es eher soziologische Regelung, die je nach Zeit, Gebiet,
Situation von Grund auf neu erfunden werden kann. Auf keinen Fall macht dann das
Amt einen — nicht soteriologischen aber — ,sakramentalen” Unterschied zwischen
einem Kirchenglied, das getauft und einem, das dazu noch zu einem &ffentlichen Dienst
in der Kirche berufen und bestellt ist. Im ersten Fall hat sich die Kirche wohl zu
hiiten vor einer Ordination, die sie als Volk Gottes eigentlich in Frage stellt. Im
anderen Falle kann im Grunde auf eine Ordination verzichtet werden zugunsten der
zeitbegrenzten oder zeitunbegrenzten Installation eines dazu technisch vorbereiteten
Kirchengliedes, sei es minnlichen oder weiblichen Geschlechts, zu einem &ffentlichen
Dienste in der Kirche®,

Dies alles ist zu gespitzt formuliert. Es sollte nuanciert werden. Es sollte auch der
Tatbestand in Betracht gezogen werden — unsererseits wurde er allzu sehr vernach-
ldssigt —, daf} eine christologische statt ekklesiologische Verankerung des Amtes auch
ein sacerdotales Moment enthilt, ist ja Christus nicht nur Prophet und Kénig, sondern
auch Hoherpriester. Nichtsdestoweniger scheint mir der reformierte Versuch, mini-
sterium und sacerdotium streng auseinanderzuhalten, von nicht zu iiberschitzender
Wichtigkeit fiir die Losung des Verhiltnisses zwischen Diener Christi und Volk
Gottes. Leider aber haben wir nach und nach auf diese Distinktion verzichtet, vorab
unter dem Druck von Pietismus und Aufklirung, die die Wesenhaftigkeit des Amtes
fiir die Kirche in Frage oder sogar in Abrede stellten.

3. Eine letzte Vermutung. Die reformierte Kirche wurde von der romisch-katholischen
und ziemlich bald auch von der englischen Kirche® angeklagt, auf eben das von
Christus eingesetzte Amt apostolischer Nachfolge verzichtet zu haben, weil sie keine
sogenannte bischofliche Kirche geblieben war. Dieses Argument hatte zu Anfang
wenig Erfolg: Damals war unsere Lehre und auch unsere Praxis viel zu sehr altkirch-
lich-episkopal. Aber nach und nach, besonders seit dem 18. Jahrhundert, lieBen wir uns
durch dieses Argument immer mehr beeindrucken und sogar einschiichtern, und
brachten scheinbar weder den Mut noch den Willen auf, mit Freude und freiem
Gewissen, wie zur Zeit der Reformation, diesem Argumente standzuhalten. Was
hatten wir ndmlich zu dieser Sache anfinglich behauptet? Ein Doppeltes: einmal, daf3
der Triger und Vermittler apostolischer Nachfolge der Diener ist, der zum Predigen
des Wortes Gottes, zum Leiten der Eucharistiefeier und zum Wachen iiber die
eschatologische Andersheit der im Namen Christi versammelten Gemeinde durch

57 Siehe ebd. 57—59.

58 Siehe dazu z. B. ]. Diirr, ,,Ordination zum Pfarramt?”, Reformatio, XVII, No 6—7, Juli 1968,
358—366.

% Immerhin ist zu unterstreichen, daB sich die reformierte Kirche in den englischen Wirren
des 17. Jahrhunderts auf die Seite der Kirche von England gegen die Dissenters gestellt
hat, und daB es unter den Reformierten, besonders calvinischer Prigung, immer einen
nanglikanischen” Zug gegeben hat. Siehe z. B. R. Stauffer, ,L’Eglise réformée de France,
alliée de I'Eglise d’Angleterre dans sa lutte contre les dissidents”, Verbum Caro, 1954,
131—150; ]. Pannier, ,,Calvin et I'épiscopat”, RHPhR 1926.

149



Berufung, Wahl und Ordination beauftragt ist. Das Amt apostolischer Nachfolge hatte
sich also im apostolischen Dienst und nicht vorab im soziologischen Range dieses
Dienstes zu bewihren. Denn — dies war unsere zweite Behauptung; sie ist m. E. viel
schwiicher, aber sie war damals bei Freund und Feind weit verbreitet und schien ge-
sichert — wir adoptierten die hieronymische Hypothese iiber den Ursprung des
Episkopats, und sahen also im Episkopat nicht das Amt apostolischer Nachfolge
zat’ £Eoyfv, sondern eine innerkirchliche Regelung zur Bewahrung der Einheit, eine
Regelung, die trotz ihres hohen Alters nicht als dogmatisch bindend zu gelten hatte®?.
Anders gesagt: da die damaligen Bischtfe in unseren Gegenden sich nicht gerade
exzessiv mit apostolischem Dienste befaflten, und da die meisten unter ihnen sich der
Reformation der Kirche widersetzten, haben wir auf die traditionell gewordene
Didzesanstruktur der Kirche verzichten miissen zugunsten der Herabsetzung der —
theologisch gesprochen — Kathedralkirche zur — soziologisch gesprochen — Parochial-
gemeinde®. Die Gesamtkirche des Westens machte aber diese soziologische Mutation
nicht mit, und so muflte es kommen, daf8 wir den Anschein erwedckten, eine andere,
eine nicht-bischofliche Kirche zu sein: theologisch blieben wir mit unserer Lehre vom
Amte in der alt-katholischen Tradition, soziologisch aber hatten wir uns getrennt von
der rémischen Kirche, und diese soziologische Trennung wurde gewichtiger als die
theologische Unanimitit mit der Friihkirche. So kam es, daf wir nach und nach der
Anklage Gehor schenkten, uns ermangele das vom Herrn fiir die Kirche eingesetzte
Amt, weil wir — kirchensoziologisch gesprochen — keine Bischdfe mehr haben, die
traditionell dieses Amt bekleiden und weitergeben. Auf die rémische Anklage hin, uns
fehle die apostolische Nachfolge, weil wir keine Ditzesanbischéfe haben, uns fehle
also die echte Ordination und somit ,propter Sacramenti Ordinis defectum”, die
»genuina atque integra substantia Mysterii eucharistici®® — auf die romische An-
klage hin, unsere Kirchlichkeit sei in Abrede oder zumindest in Frage zu stellen,
haben wir uns nach und nach daran gewdhnt zu antworten, das Amt gehére nicht zu
den Merkmalen der wahren Kirche, anstatt ruhig und trotzig die Antwort des
16. Jahrhunderts aufzunehmen, zu durchdenken und vorzudemonstrieren, wonach es
nicht auf seine soziologische Struktur ankommt, um zu wissen, ob und wo das
legitime Amt zu finden ist, sondern auf seine treue, freie und oblative Bekleidung.

Aus diesen drei Griinden — eine gewisse Laisierung im Gehaben unserer Pfarrer; der
miflgliickte Versuch, der Kirche ins Gedichtnis zu rufen, daf sie ministerium
und sacerdotium auseinanderzuhalten habe, um die messianisch-apostolische Ein-
setzung des Amtes bekennen zu kénnen; der theologisch nicht gesuchte, aber historisch
gewordene Verzicht auf die ditzesanbischofliche Struktur der Kirche — sind wir, wie ich
vermute, in der reformierten Kirche so wenig imstande gewesen, unser reformatorisches
Verstindnis des Amtes und somit der Ordination, aufrechtzuerhalten.

Und trotzdem ist bei uns die Ordination nicht ausgestorben. Sie spielt in den ver-
schiedenen und zahlreichen Unionsverhandlungen, die die reformierte Kirche gegen-
wirtig mit der anglikanischen Kirche fiihrt®, die Rolle, die man ahnen kann, ohne
daB fiir uns diese Rolle ein Grund wire, die Verhandlungen zu unterbrechen. Sie be-
deutet im Pastoralbewuftsein vieler unserer Pfarrer Entscheidendes®t. Sie gehort zu

% Siehe HP bei W. Niesel, 1. c. 257, 17—30. Das Bekenntnis scheint hier besonders befangen
zu sein (siehe meinen Kommentar im zit. Buch, 74 ff.).

8 Nie wire die HP zur Idee gekommen, zu sagen: ,Nec e medio sustulimus ecclesiae
ministerium, quando repudiavimus ex ecclesia Christi episcopatum” (l. c. 255, 28—30).
Das Einzige, was repudiiert wurde, war das ,,sacerdotium papisticum”.

82 Vaticanum II, Decretum ,,Unitatis redintegratio”, No 22.

9 Siehe z. B. 5. Neill; Towards Church Union, London, 1952, ,Survey of Church union
negotiations”, ER, VI/3, April 1954, 300—315; VIII/1, October 1955, 76—93; I1X/3, April 1957,
284—302; XII/2, January 1960, 231—260; XIV/3, April 1962, 351—379; XVI/4, July 1964,
406—443; XVIII/3, July 1966, 345—385; XX/3, July 1968, 263—292.

% Ein schénes Beispiel davon findet sich in R. Baxtfer, The reformed Pastor, London, 19632

150



den solennesten liturgischen Feiern unserer Kirche, und die Grofizahl der diesbeziig-
lichen liturgischen Texte verdient auch theologisch ernst genommen zu werden.
Auch fiirderhin qualifiziert die Ordination einen Mann als Verbi Divini Minister.
Dennoch scheint es an etlichen Orten so zu sein, als ob diese traditionell hohe Ein-
schitzung der Ordination am Absterben sei. Es ist, als ob man nicht mehr recht
wiilte, worum es in der Ordination eigentlich gehe, und sogar, ob eine Ordination
weiterhin theologisch zu verantworten sei®. Da aber diese Ordinationskrise versteckt
oder offen auch in anderen Kirchen in Erscheinung tritt, kann es recht und billig sein,
zum Schlufl die uns allen aufgeworfenen Fragen mindestens zu stellen. Ich sehe haupt-

sichlich deren fiinf.

1. Sind wir uns noch einig dariiber, dafl man die Lehre von der Ordination auf die
vier folgenden Hauptmomente reduzieren kann?

Eine Ordination ist ein Herabbitten des Hl. Geistes auf einen Menschen, damit er
die zu seinem Dienste ndtigen Geistesgaben erhalte und darin gestarkt werde; sie ist
gottbezogen als Weihe dieses Menschen zu eben diesem Dienste; sie ist kirchenbezo-
gen als Legitimation dieses Menschen zu diesem Dienste; sie ist eine geistliche
Zeugung und steht somit im Dienste der Perennitit der Kirche.

2. Wie ist das Amt, zu dem die Ordination fithrt und beglaubigt, begriindet?

Findet man diesen Grund in der durch Jesus Christus erfolgten Einsetzung der Apostel
oder findet man ihn in der Kirche selber als konigliche Priesterschaft? Ist die Kirche
in Frage Amt — wie in Frage Kerygma und Didache, wie bei Taufe und Abendmahl —
an ein gehorsames Aufnehmen und Weitergeben gebunden oder ist sie frei hier im
Wesentlichen, je nach Situation nicht nur applikativ, sondern erfinderisch zu handeln?
Wenn das erste zutreffen sollte, ist es dann erlaubt, das Amt in sacerdotale statt
apostolische Kategorien zu erkliren? Wenn das andere zutreffen sollte, miifite eine
miindig werdende Kirche eigentlich nicht auf jede Ordination verzichten, um blofer
Installation Platz zu machen — wire dann ja die Ordination eine Privilegierung der da-
zu erkorenen iepelg t® ©Oed und somit eine Entmachtung, eine Disqualifikation
der dazu nicht erkorenen lepeis t® @ed — um den Ausdruck aus Apk 1. 6 oder
5. 10 zu gebrauchen?

3. Gibt es ein Erzamt, das fiir die Kirche konstitutiv ist und das darin besteht, in
apostolischer Nachfolge das Wort Gottes zu wverkiindigen und auszulegen, die
eucharistische Feier der Kirche zu leiten und die Andersheit der Kirche der Welt, dem
Teufel, dem Irrtum, dem Tode gegeniiber zu bewachen?

Wenn ja, ist die Kirche befugt, je nach Situation die soziologische Struktur dieses ihr
konstitutiven Amtes zu adaptieren? Mufl also ein Unterschied gemacht werden
zwischen der Theologie des Amtes und seiner je und je wechselbaren soziologischen

8 Woher das kommt? Die Antworten kdnnen verschieden sein. Vielleicht, weil im Landes-
kirchensystem ein Pfarrer sich oft rechtlich kaum unterschied von einem Staatsbeamten,
der zu seinem Dienst ja nicht ordiniert wurde? Wegen des neuprotestantischen Riickgriffes
auf das allgemeine Priestertum als Quellort der Amtsidee, was das Amt als Spezificum
eigentlich eliminiert? Weil eine hier oder dort approbierte Ordination von Frauen zum
Dienst am Wort, an den Sakramenten und an den Schliisseln diesen Dienst von seiner
apostolischen Begriindung entwurzelt hat? Weil die heutige Situation in der Welt das
Parochial-System als Hauptlésung der Frage nach der Ortsgemeinde nicht mehr anerkennen
kann, weil also eine notwendig gewordene Umschichtung der Kirchensoziologie das
traditionelle Pfarramt — das Amt, zu dem man ordiniert wird — nicht hat integrieren
konnen? Oder schlieBlich, weil die katholischerseits so regelmifige theologische Disqualifi-
zierung unseres Amtes uns iiberzeugt hat, da wir in der Tat kein katholisch-rechtmifiges
Amt in unserer Kirche aufnehmen, bekleiden und weitergeben, d. h. daf unsere Pfarrer
hochstens aus dem Kirchenvolk fiir einige Zeit herausgenommene, technisch vorbereitete
Kirchenglieder sind, fiir die eine Installation geniigt, fiir die aber eine Ordination etwas
vorgaukeln kénnte, was nicht ist und was deshalb auch nicht zu sein braucht?

151



Formulation, so daf je nach Zeit und Ort das gleiche Amt apostolischer Nachfolge ein
anderes Gesicht bekommen kann, so daf es bei etwaiger Kirchenspaltung soweit
kommen kann, daf in konfessioneller Konkurrenz das eine und selbe Amt sich
soziologisch verschieden manifestieren kann? Weiter: falls es ein solches Amt »at’
£Eoynv gibt, weiht und befugt die Ordination nicht eigentlich zu diesem Amte?
Klarer: ist nicht das sogenannte Bischofsamt oder das sogenannte Pastoralamt das
kirchliche Amt schlechthin? Weiter: falls nétig, kann der Tréger dieses Erzamtes zum
bene esse der Kirche akzessorisch einen Teil seiner Befugnisse mit anderen ihn dann
vertretenden Dienern teilen? Wenn ja, kann die Art jener partiellen Vertretung je nach
Situation verschieden sein, so daB z. B. gewisse Diener diesem Mitdienen ihre ganze
Zeit widmen, andere jedoch nicht, oder gewisse mehr an diesem, andere mehr an jenem
Aspekt des Vollamtes Anteil bekommen, so daf z. B. auch Frauen an diesem Mit-
dienen teilnehmen konnen, ja daf gewisse Mitdiener nur fiir eine vorausbestimmte
Zeitspanne am Amt apostolischer Nachfolge teilhaben? Wenn auf alle diese Fragen
affirmativ geantwortet werden kénnte, wire es nicht so, daf eine Losung der
Amtsfrage auf Skumenischer Ebene nicht mehr ein Ding der Unméglichkeit zu sein
schiene — wiire es nicht weiter so, dal, unter Bewahrung des ministerium essentiale,
ein sehr freies Neudurchdenken der soziologischen Struktur des Amtes fiir heute
angstlos in Angriff genommen werden kénnte — wire es auch nicht so, daf eine
Respektierung des Unterschiedes zwischen Hauptdiener und Mitdiener es erlauben
wiirde, den Mitdienern nicht nur lebenslingliche presbyterale oder diakonale Mit-
dienste durch Ordination anzuvertrauen, sondern auch zeitbegrenzte und der heutigen
Situation angemessene, moglichst wenig institutionelle ordines minores? Wenn man in
der Kirche das wesentliche Amt apostclischer Nachfolge als eine Gnade aufnimmt
und weitergibt, so bin ich gewif, da man wirklich freiziigig und wenig institutionell
dem Trdger des Hauptamtes Mitdiener beistellen kann, die sowohl den verschiedenen
Charismata als auch den immer verschiedenen Bediirfnissen gerecht werden konnten®s,

4. Hat die Ordination in ihrem konsekratorischen Moment einen responsorialen
Charalcter?

Ist es so, dafs ich dazu berufen bin, im Moment, wo ich Gott in der Ordination ge-
weiht werde, mich selber darzubringen, den Beschluf zu fassen, den Sinn meines
Lebens im Dienste Christi zu suchen und zu finden? Daf auf diese Frage positiv geant-
wortet werden muf, scheint mir evident: die Ordination ist fiir den Ordinanden
nicht etwas, das einen {iberfillt und erreicht wie eines Tages der Tod uns iiberfallen
und erreichen wird. Wenn der Ordinand auch gewissermaflen invitus et coactus®?
zur Ordination kommt, so doch nicht als Gefangener, sondern als einer der dazu, wenn
auch zitternden Herzens, Amen sagt: er antwortet auf eine Berufung, und er ant-
wortet in Freiheit. Er ist es, der dazu Amen sagt. Was ich den responsorialen Charakter
der Ordination nenne, hat weitgehende Folgen fiir das ganze Leben des Ordinierten:
er wird sein Leben effektiv dem widmen, zu dem er geweiht wird; er wird sich nie
zuriicknehmen kénnen; iiber sein Leben kann er nach der Ordination nicht mehr frei
verfiigen: Er ist Jofdog Xoiwotol geworden, um mit Paulus zu reden. Das
bedeutet nicht, daf er verantwortungslos geworden ist. Im Gegenteil. Aber er kennt
die Grenzen, in denen er verantwortlich zu bleiben hat. Es stellt sich hier also das

% Es wire wirklich der Miihe wert, einmal ganz vorurteilsfrei die reformierte Lehre vom
Pastoraldienst und die rémisch-katholische Lehre vom Episkopaldienst — wie sie so lichtvoll
im Kap. 3 von Lumen gentium zu finden ist — auf ihre Identitdt hin zu untersuchen, um
dann weiter zu sehen, ob von da aus nicht in gemeinsamem Suchen auf alle heutigen
Hauptfragen zum Amte anstindige Antworten zu finden wiren. Siehe dazu mein Heft
Gedanken zur dogmatischen Konstitution iiber die Kirche ,Lumen gentium”, Theologische
Studien, 89, Ziirich 1968.

67 Siehe Y. M. ]. Congar, ,,Ordinations invitus, coactus, de 1'Eglise antique au canon 214”.
RSPhTh 1966, 169—197.

152



Problem des character indelebilis der Ordination. Es stellt sich auch das Problem der
Spiritualitdt des Ordinierten: sein Leben wird echt, sofern es zur Stitte wird, wo er
sich darin einiibt, eine mdoglichst reine Koinzidenz zwischen seiner — objektiven —
Weihe zum Dienste Gottes und seiner — subjektiven — Antwort auf diese Weihe
herzustellen. Gewifs weiff er, daf die Giiltigkeit seines Dienstes nicht vom Grade
dieser Koinzidenz abhingt (der Donatismus bleibt eine falsche Antwort auf eine
echte Frage); er weif8 aber auch, daf8 diese Koinzidenz sein Dienen, und also den
Herrn, dem er dient, glaubwiirdig machen wird. Es stellt sich schlieflich noch ein an-
deres Problem: Hat die alte Kirche und bis zum heutigen Tage die Ostkirche recht
gehabt, es sicher nicht fiir abnormal zu halten, einen verheirateten Mann zu ordinie-
ren, es aber irgendwie fiir falsch zu betrachten, ihm zu erlauben, nach seiner
Ordination zu heiraten, als er ob noch frei sein konnte fiir diese neue Hingabe?
Es stellt sich also die Frage der Grenzen der Heiratsfreiheit eines ordinierten Dieners

Christi.

5. Um der heutigen Ordinationskrise ehrlich, treu und bescheiden standhalten zu
kénnen, ist es schlieflich vonnéten, das innere Verhiltnis zwischen Taufe und
Ordination zu verstehen.

Die Parallelitdt zwischen Taufe und Ordination ist evident: beiden ist epikletischer
Charakter gemeinsam, in beiden Fillen geht es um eine Weihe, Taufe wie Ordination
legitimieren zu einem gewissen Sein und zu gewissen Taten, in beiden geht es um
eine geistliche Zeugung. Man versteht also, daf8 die Kirche hier vor einer doppelten
Versuchung steht: sei es die Ordination als ein Plus der Taufe zu verstehen und
also den Kleriker als ein privilegiertes Kirchenglied anzusehen; sei es den Schluf zu
ziehen, daf die Taufe eigentlich geniigen sollte. Das Problem sehe ich — und es scheint
mir iiberaus wichtig —, aber die Lsung kenne ich noch nicht. Nur eines scheint mir
gesichert: beide oben skizzierte Losungen — jene, welche die Amtstriger soteriologisch
privilegiert, und jene, welche sie fiir die Kirche fiir entbehrlich hilt — sind unannehm-
bar. Weshalb aber? Vermutlich deshalb, weil beide nicht die Tatsache in Betracht
ziehen, daf8 die oben beschriebene Alternative nur da entstehen kann, wo Amt und
Laientum in Konkurrenz geraten koénnen, weil man sie daran hindert, das Verhiltnis
Apostel—Kirche nachzubilden. Anders ausgedriickt: nur wo man das Amt als Amt
apostolischer Nachfolge versteht, kann es wirklich kirchenkonstitutiv sein, denn nur
dann wird es verstanden von seiner messianischen Einsetzung her. Das Amt ist
schluBendlich nicht fiir einen anderen Grund notwendig als dafiir, daf es durch Jesus
Christus fiir die Kirche eingesetzt, der Kirche gegeben worden ist als eine Gnade.
Wenn in der Kirche ordiniert wird, wird also nicht Hoheres, Wichtigeres, Notwendi-
geres getan, als wenn getauft wird. In beiden Fillen handelt die Kirche ihrem Herrn
gehorsam. Die Parallelitit Taufe—Ordination scheint also als solche bleiben zu
miissen, und die Spannungen, die dabei in der Kirche entstehen, haben als fiir die
Kirche notwendige Spannungen anerkannt zu werden. Mbglicherweise konnte sich
also die fiir die Kirche konstitutive Notwendigkeit einer Parallelitit Taufe—Ordination,
Laientum—Amt im Geheimnis der Dreifaltigkeit, und besonders im Verhiltnis Geist—
Sohn finden. Ist es nicht so, da bei einer Uberbewertung des Amtes die Kirche
pneumatologisch erkrankt, da sie aber bei einer Uberbewertung des Laientums
christologisch erkrankt8? *

Im Konzilsdekret Unitatis redintegratio steht, daf die Frage vom Amte auf die
Tagesordnung des zwischenkirchlichen Dialoges gehsrt (No 22). Das hier Vorgebrachte
mége die Hoffnung gendhrt und erwdrmt haben, daB, wenn dieser so lange ersehnte
Dialog zum Thema Amt und Ordination gelangen wird, er hilfreich und férdernd
sein wird, und zwar fiir beide Gesprichspartner.

8 Sieche mein Biichlein Geistliches Amt und Laientum, Begegnung No 12, Basel 1966,
besonders 85 ff.

153



