
WILHELM

Papst un Bischofskollegium gemäß den rel etzten
Ökumenischen Konzıilıen Cdles ersten Jahrtausends

Drittes Konzil VO  ; Konstantinopel (680 bis

Eine der heftigsten umstrittenen Fragen auf dem Vaticanum IL War die der Kirchen-
regierung, wIıe S1e Christus gewollt nat ob der aps wıe eın absoluter Monarch die Kirche
leitet der ob nach dem Willen Christi Vo  3 seinen Brüdern 1 Bischofsamt dabei unter-
stutzt wird, die mi1+t ihm uUsSsamıme' und unter seiner Führung eın Ganzes, eın Kollegiumbilden, dem die höchste Leitungsgewalt ın der Kirche zukommt. FEine bedeutende Minderheit
der Konzilsväter stand der Idee der Kollegialität zunächst ablehnend gegenüber, weil diese
Idee 1mM geltenden kanonischen Recht aum zutage T1 Die Konzilsmehrheit, die schließ-
ich den Gedanken der Kollegialität um Diege führte, tutzte sich auf die Tradition der
Kirche ın ihrer ganzen Breite allen Zeiten un allen Orten
Um 1n Erfahrung bringen, welche Regierungsform Christus seiner Kirche gegeben hat,
genugt nicht, das heute geltende positive Kirchenrecht betrachten?. Es genügt auch nicht,das Neue Testament studieren. Wir können dort nicht juristisch klare und eindeutigeFormulierungen erwarten Die Evangelien sind eın Rechts-Kodex. Die Schrift mMu 1
Licht der gesamten Tradition der Kirche betrachtet werden. Dazu gehört die Lehre der
Väter, Vor allem uch die Geschichte der Kirche. Mit der Struktur, die S1CP VO Christus
empfangen hat, ist S1Ce ihren Weg durch die Jahrhunderte unter Führung des HeiligenGeistes Tradition der Kirche heißt Überlieferung der KaAaNZEN ungeteilten Kirche.
Dazu gehört ganz wesentlich die Überlieferung der Ostkirche. Im ersten Jahrtausend lagdas Schwergewicht der Kirche, anders als heute, 1m Osten?.
Greifen WIr die etzten rel ökumenischen Konzilien des ersten Jahrtausends heraus und
betrachten WIr S1P unter der Rücksicht des Primats und der Kollegialität. Diese Konzilien
haben darüber keine theoretischen Dekrete erlassen. ber sowochl der aps (vor allem ın
seinen Legaten) wıe das Bischofskollegium treten auf diesen Konzilien und 1mM Zusammen-
hang mit ihnen handelnd auf. Ihr Iun ist VO  3 einer bestimmten Auffassung ihrer Rolle ıIn
der Kirche Wir wollen versuchen, aus der Art des Vorgehens beider ermitteln,
wıe S1e ihre Aufgabe und ihre Rechte 1n der Kirche verstanden haben Die Auffassung des
estens und des stens 1n der Frage des Zusammenspiels Vo  ‘ Primat und Kollegialität 1n
der Kirche nicht die gleiche. Im Westen legte Iinan den Akzent mehr auf den Primat,
1mM Osten mehr auf die Kollegialität. Trotzdem braucht hier kein unüberbrückbarer Gegen-csatz vorzuliegen. Beide Auffassungen bezeugen, jede auf ihre Weise, die ine Tradition
der Kirche

Das dritte Konzil VO  - Konstantinopel hatte die Aufgabe, die durch die Monotheleten
hervorgerufene Spaltung beseitigen. Diese lehrten: ın Christus gebe MNUurTr einen
Willen. Kaiser Heraclius (610 bis 641) hatte den Versuch gemacht, mıit dieser
Orme die Monophysiten (Anhänger der Ein-Naturen-Lehre), die 1ın der Osthälfte

1 Wilhelm de Vries, Die Struktur der Kirche gemäß dem 111 Konzil VOoO  - Konstantinopel
111 : olk Gottes, Festgabe für Josef Höfer, hg V. Bäumer Dolch.

Freiburg 1967, 262—285
2 Darin finden sich Elemente, die Vo  - Menschen mit Recht der VO  - Christus gewolltenOrdnung hinzugefügt wurden, wıe da's Kardinalat 1l,. Anderes, Was Christus gewollthat, Mas 1m heutigen echt 1Ur noch undeutlich Zu Ausdruck kommen.

Die wichtigsten Kirchenväter: Athanasius, Basilius, Gregor Nazianz, Johannes Chryso-
stomus, Cyrill V, Alexandrien U, Bischöfe der großen Gtädte des Ostens. Die acht
Okumenischen Konzilien des ersten Jahrtausends, auf denen der katholische Glaube seiıne
Jlassische Formulierung gefunden hat, sind 1Im Osten gehalten worden. Die Konzilsväter
Nn, VOoO wenigen Vertretern des Westens, insbesondere Roms, abgesehen, Bischöfe der
Ostkirche, die damals Vor der Spaltung zweifellos eın integrierender Bestandteil der
ıniversalen Kirche WAarT. Wenn wır Vo  »3 Tradition der Kirche sprechen, dürfen wWwIr die
Überlieferung des Ostens 1 ersten Jahrtausend VOT der Spaltung nicht beiseite lassen.
Ein bedeutender un entscheidender eil der Kirchengeschichte hat S1CH auf den ach ersten
ökumenischen Konzilien abgespielt, und dort ist ihre Überlieferung autorıtatıv niedergelegt
worden.

154

WILHELM DE VRIES 

Papst und Bischofskollegium gemäß den drei letzten 
Ökumenischen Konzilien des ersten Jahrtausends 

1. Drittes Konzil von Konstantinopel (680 bis 681)1 

Eine der am heftigsten umstrittenen Fra·gen auf dem Vaticanum II. war die der Kirchen­
regierung, wie sie d 1ristus gewollt hat: ob der Papst wie ein absoluter Monarch die Kirche 
leitet oder ob er nach dem Willen Christi von seinen Brüdern im Bischofsamt dabei unter­
stützt wird, die mit ihm zusammen und unter seiner Führung ein Ganzes, ein Kollegium 
bilden, dem die höchste Leitungsgewalt in der Kirche zukommt. Eine bedeutende Minderheit 
der Konzilsväter stand der Idee der Kollegialität zunächst ablehnend gegenüber, weil diese 
Idee im geltenden kanonischen Recht kaum zutage tritt. Die Konzilsmehrheit, die schließ­
lich den Gedanken der Kollegialität zum Siege führte, stützte sich auf die Tradition der 
Kirche in ihrer ganzen Breite zu allen Zeiten und an allen Orten. 
Um in Erfahrung zu bringen, welche Regierungsform Christus seiner Kirche gegeben hat, 
genügt es nicht, das heute geltende positive Kirchenrecht zu betrachten2• Es genügt auch nicht, 
das Neue Testament zu studieren. Wir können dort nicht juristisch klare und eindeutige 
Formulierungen erwarten. Die Evangelien sind kein Rechts-Kodex. Die HI. Schrift muß im 
Licht der gesamten Tradition der Kirche betrachtet werden. Dazu gehört die Lehre der 
Väter, vor allem auch die Geschichte der Kirche. Mit der Struktur, die sie von Christus 
empfangen hat, ist sie ihren Weg durch die Jahrhunderte unter Führung des Heiligen 
Geistes gegangen. Tradition der Kirche heißt Überlieferung der ganzen ungeteilten Kirche. 
Dazu gehört ganz wesentlich die Überlieferung der Ostkirche. Im ersten Jahrtausend lag 
das Schwergewicht der Kirche, anders als heute, im Osten3• 

Greifen wir die letzten drei ökumenischen Konzilien des ersten Jahrtausends heraus und 
betrachten wir sie unter der Rücksich t des Primats und der Kollegialität. Diese Konzilien 
haben darüber keine theoretischen Dekrete erlassen. Aber sowohl der Papst (vor allem in 
seinen Legaten) wie das Bischofskollegium treten auf diesen Konzilien und im Zusammen­
hang mit ihnen handelnd auf. Ihr Tun ist von einer bestimmten Auffassung ihrer Rolle in 
der Kirche getragen. ,l\lir wollen versuchen, aus der Art des Vorgehens beider zu ermitteln, 
wie sie ihre Aufgabe und ihre Rechte in der Kirche verstanden haben. Die Auffassung des 
Westens und des O stens in der Frage des Zusammenspiels von Primat und Kollegialität in 
der Kirche war nicht die gleiche. Im Westen legte man den Akzent mehr auf den Primat, 
im Osten mehr auf die Kollegialität. Trotzdem braucht hier kein unüberbrückbarer Gegen­
satz vorzuliegen. Beide Auffassungen bezeugen, jede auf ihre Weise, die eine Tradition 
der Kirche. 

Das dritte Konzil von Konstantinopel hatte die Aufgabe, die durch die Monotheleten 
hervorgerufene Spaltung zu beseitigen. Diese lehrten: in Christus gebe es nur einen 
Willen. Kaiser Heraclius (610 bis 641) hatte den Versuch gemacht, mit dieser neuen 
Formel die Monophysiten (Anhänger der Ein-Naturen-Lehre), die in der Osthälfte 

1 Wilhelm de Vries, Die Struktur der Kirche gemäß dem III. Konzil von Konstantinopel 
(680-681), in: Volk Gottes, Festgabe für Josef Höfer, hg. v. R. Bäumer u. H. Dolch. 
Freiburg 1967, 262-285. 

2 Darin finden sich Elemente, die von Menschen mit Recht der von Christus gewollten 
Ordnung hinzugefügt wurden, wie da's Kardinalat u. a. m. Anderes, was Christus gewollt 
hat, mag im heutigen Recht nur noch undeutlich zum Ausdruck kommen. 

3 Die wichtigsten Kirchenväter: Athanasius, Basilius, Gregor v. Nazianz, Johannes Chryso­
stomus, Cyrill v. Alexandrien u. a . waren Bischöfe der großen Städte des Ostens. Die acht 
ökumenischen Konzilien des ersten Jahrtausends, auf denen der katholische Glaube seine 
klassische Formulierung gefunden hat, sind im Osten gehalten worden. Die Konzilsväter 
waren, von wenigen Vertretern des Westens, insbesondere Roms, abgesehen, Bischöfe der 
O stkirche, die damals vor der Spaltung zweifellos ein integrierender Bestandteil der 
universalen Kirche war. Wenn wir von Tradition der Kirche sprechen, dürfen wir die 
Überlieferung des Ostens im ersten Jahrtausend vor der Spaltung nicht beiseite lassen. 
Ein bedeutender und entscheidender Teil der Kirchengeschichte hat sich auf den acht ersten 
ökumenischen Konzilien abgespielt, und dort ist ihre Überlieferung autoritativ niedergelegt 
worden. 

154 



des Reiches sehr zahlreich N, wieder für die universale Kirche gewinnen‘*,
In Kom sich die Päpste ihrer Autorität und ihrer Pflicht, ber den rechten
Glauben In der anzen Kirche, auch 1 (Osten wachen, schr ohl bewußt Martin
berief 1 Oktober 649 ine große S5ynode 1ın den Lateranpalast ein, der 105
Bischöfe, meist AduU S talien und Afrika, teilnahmen. Die 5Synode, mit dem Papst
der opitze, verurteilte den Monotheletismus als äresie un schleuderte den Bann-
Auch seine Anhänger. S0 sollte 1ne die IL, Kirche verpflichtende Glaubens-
entscheidung gefällt werden, die äresie auszurotten und die katholische Kirche
dem Irrtum entreißen. Rom beanspruchte also unbedingte Glaubensautorität.
Diese Autorität wurde jedoch, und das 1st csehr bezeichnend, synodal ausgeübt. Der
Papst entscheidet nicht Für sich Hein, sondern ruft sSeiNe Brüder 1mM Bischofsamt
USanmımen, gemeiınsam miıt ihnen beraten und iıne Entscheidung tällen.
Typisch ıst die Einleitung des Synodalschreibens alle Christgläubigen: „Martin, Knecht
der Knechte Gottes und durch seine Gnade Bischof der heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche der KRom, zusammen mit uNnserem heiligen Konzil, der hoch-
würdigen Bischöfe 4 Der aps betont In seinem Schreiben den Klerus VO  3 Jerusalem
eigens, daß die Entscheidungen, die übersendet, synodal gefällt wurden. Es handelt
sich hier ıne Ausdrucksweise, die alter Gewohnheit entsprach?®,
Die dee kollegialer Beschlußfassung WaäarTr also damals 1n Rom icht unbekannt.
Überraschend 1st aber die Tatsache, daß Rom diese dee nicht logisch durchdachte un
G1E nicht auch auf die Gesamtkirche nwendete. Es ist nicht einzusehen, inner-
halb des estens kollegial VOTaANgCEgANgEN wurde, auf universal-kirchlicher Ebene
dagegen autoritar. Wenn die Autorität des Papstes 1 Westen mıit der kollegialen
Form der Beschlußfassung vereinbar WarT , dann nicht auch 1n der Gesamt-
kirche? In der Tat verlangte Kom VO Osten ine bedingungslose Uun! diskussionslose
Annahme seiner eigenen Entscheidung. Dem (Osten gegenüber lehnte Kom also eın
kollegiales Vorangehen ab Für Rom WäarTr der Fall durch den Beschluß der römischen
Synode mıit dem Papst a der Spitze erledigt, jede weitere Diskussion ist überflüssig.Es handelt sich nicht mehr darum, wıe wörtlich 1mM Schreiben der römischen
Synode VO: Jahre 680 den Kaiser heißt „Über Ungewisses streiten“‘, sondern
L1UT noch 1Nne zusammenfassende Deftinition des bereits Sicheren und Unveränder-
lichen.
Kom beruft sich auf die Autorität des heiligen Petrus, dessen Glaube in der römischenKirche immer rein und unverfälscht bewahrt worden sel aps Agatho zıitiert 1n seinemBrief Kaiser Konstantin das Wort des Herrn AaA DPetrus „Ich habe für dich gyebetet,daß eın Glaube nicht wanke‘ (Lk 2 p 32) KRom beanspruchte Iso das Recht, Glaubens-fragen für die universale Kirche verbindlich und endgültig entscheiden, miıt anderen
Worten, beanspruchte die Unfehlbarkeit, die ber weniger dem Papst persönlich, als viel-mehr der römischen Kirche zugeschrieben wurde. Dahin deutet uch die Tatsache, daß
Leo IL die Verurteilung seines Vorgängers Honorius als eines Häretikers durch das
Konzil widerspruchslos hinnahm.
Was nan ber damals In Kom nicht genügend sah, wWar die Tatsache, daß TOLZ der Unfehl-barkeit des Papstes ine Glaubensentscheidung für die N Kirche nicht notwendig durchden aps allein, sondern atuch durch das Bischofskollegium mıiıt dem aps der Spitze,Iso durch eın allgemeines Konzil gefällt werden kann. Ja, wenn WIr die Geschichte der
ökumenischen Konzilien des ersten Jahrtausends betrachten, mussen WIr eCNnN, daß diese
kollegiale der konziliare Orm der Entscheidung damals jedenfalls das Normale Wa  $
Das schließt die Möglichkeit einer persönlichen Entscheidung des Oberhauptes der Gesamt-

Es ist 1Ne Frage, ob diese Lehre unbedingt falsch Seın mußte Man kann sehr ohl VO:  3
einer moralischen Einheit des Willens In Christus reden, da der göttliche un der mensch-
liche Wille 1n ihm sich niemals widersprechen können. ber da In Christus ine göttlicheun ine menschliche Natur gibt, ist ihm uch eın göttlicher und eın menschlicher Wille
eigen.

5 Das Vaticanum IL hat darauf wieder zurückgegriffen Uun!: diese Art der Ve}'kündigung‘kollegial gefaßter Entscheidungen wörtlich übernommen, un War 1 bewußten Unter-
schied ZU Vaticanum Il auf dem der Papst allein die Entscheidung verkündete, die VO
Konzil MNUuUr bestätigt wurde.

155

des Reiches sehr zahlreich waren, wieder für die universale Kirche zu gewinnen 4• 

In Rom waren sich die Päpste ihrer Autorität und ihrer Pflicht, über den rechten 
Glauben in der ganzen Kirche, auch im O s ten zu wachen, sehr wohl b ewußt. Martin I. 
berief im Oktober 649 ein e große Synode in den Lateranpalast ein, an der 105 
Bischöfe, meist aus Italien und Afrika, teilnahmen. Die Synode, mit dem Papst an 
der Spitze, verurteilte den Monotheletismus als Häresie und schleuderte den Bann­
fluch gegen seine Anhänger. So sollte eine die ganze Kirche verpflichtende Glaubens­
entscheidung gefällt werden, um d ie Häresie auszurotten und die katholische Kirche 
dem Irrtum zu entreißen. Rom beanspruchte also unbedingte Glaubensautorität. 
D iese Autorität wurde jedoch, und das ist sehr bezeichnend, synodal ausgeübt. D er 
Papst entscheidet nicht für sich allein, sondern er ruft seine Brüder im Bischofsamt 
zusammen, um gemeinsam mit ihnen zu beraten und eine Entscheidung zu fällen. 

Typisch ist die Einleitung des Synodalschreibens an alle Christgläubigen: ,,Martin, Knecht 
der Knechte Gottes und durch seine Gnade Bischof der heiligen, katholischen und 
apostolischen Kirche der Stadt Rom, zusammen mit unserem heiligen Konzil, der hoch­
würdigen Bischöfe ... " Der Papst betont in seinem Schreiben an den Klerus von Jerusalem 
eigens, daß die Entscheidungen, die er übersendet, synodal gefäll t wurden. Es handelt 
sich hier um eine Ausdrucksweise, die alter Gewohnheit entsprach5• 

Die Idee kollegialer Beschlußfassung war also damals in Rom nicht unbekannt. 
überraschend ist aber die T atsache, daß Rom d iese Idee nicht logisch durchdachte und 
sie nicht auch auf die Gesamtkirche anwendete. Es ist nicht einzusehen, warum inner­
halb des Wes tens kollegial vorangegangen wurde, auf universal-kirchlicher Ebene 
dagegen autoritär. Wenn die Autorität des Papstes im Westen mit der kollegialen 
Form der Beschlußfassung vereinbar war, warum dann nicht auch in der Gesamt­
kirche? In der T at verlangte Rom vom Osten eine bedingungslose und diskussionslose 
Annahme seiner eigenen En tscheidung. Dem O sten gegenüber lehnte Rom also ein 
kollegiales Vorangehen ab. Für Rom war der Fall durch den Beschluß der römischen 
Synode mit dem Papst an der Spitze erledigt, jede weitere Diskussion ist überflüssig. 
Es handelt sich nicht mehr darum, wie es wörtlich im Schreiben der römischen 
Synode vom Jahre 680 an den Kaiser heiß t: ,,Über Ungewisses zu streiten", sondern 
nur noch um eine zusammenfassende Definition des bereits Sicheren und Unveränder­
lichen. 

Rom beruft sich auf die Autoritä t des heiligen Petrus, dessen Glaube in der römischen 
Kirche immer rein und unverfälscht bewahrt worden sei. Papst Agatho zit iert in seinem 
Brief an Kaiser Konstantin IV. das Wort des Herrn an Petrus : ,,Ich habe für dich gebetet, 
daß dein Glaube nicht wanke" (Lk 22, 32). Rom beanspruchte also das Recht, Glaubens­
fragen für die universale Kirche verbindlich und endgü ltig zu entscheiden, mit anderen 
Worten, es beanspruch te die Unfehlbarkeit, die aber weniger dem Papst persönlich, als viel­
mehr der römischen Kirche zugeschrieben wurde. Dahin deutet auch die Tatsache, daß 
Leo II. die Verurteilung seines Vorgängers Honorius als eines Häretikers durch das 
Konzil widerspruchslos hinnahm. 
Was man aber damals in Rom nicht genügend sah, war die Tatsache, daß trotz der Unfehl­
barkeit des Papstes eine Glaubensentscheidung für die ganze Kirche nicht notwendig durch 
den Papst allein, sondern auch durch das Bischofskollegium m it dem Papst an der Spitze, 
also durch ein allgemeines Konzil gefällt werden kann. Ja, wenn wir die Geschichte der 
ökumenischen Konzilien des ersten Jah rtausends betrachten, müssen wir sagen, daß diese 
kollegiale oder konziliare Form der Entscheidung damals jedenfalls das Normale war. 
Das schließt die Möglichkeit einer persönlichen Entscheidung des Oberhauptes der Gesamt-

4 Es ist eine Frage, ob diese Lehre unbedingt falsch sein mußte. Man kann sehr wohl von 
einer moralischen Einheit des Willens in Christus reden, da der göttliche und der mensch­
liche Wille in ihm sich niemals widersprechen können. Aber da es in Christus eine göttliche 
und eine menschliche Natur gibt, ist ihm auch ein göttlicher und ein menschlicher Wille 
eigen. l 

5 Das Vaticanum II. hat darauf wieder zurückgegriffen und diese Art der Verkündigung 
kollegial gefaßter Entscheidungen wörtlich übernommen, und zwar im bewußten Unter­
schied zum Vaticanum 1., auf dem der Papst allein die Entscheidung verkündete, die vom 
Konzil nur bestätigt wurde. 

155 



kirche nicht auUs,. Es war der Osten, der Rom gegenüber das kollegiale Prinzip 1n der
Kirchenführung immer wieder betonte. Diese Tradition eines sehr bedeutenden Teiles der
Kirche können WITr nicht einfach beiseite lassen.
Sehen WIT, wI1ıe der (O)sten 1n uUuNseTeN Fall auf den Anspruch Roms, den Gtreitfall des
Monotheletismus bereits endgültig und autoritativ entschieden haben, reagierte.
ufs (Ganze gesehen lehnte der Osten diesen Anspruch ab, wWenn auch einzelne
Stimmen den römischen Standpunkt teilten. Zu Beginn des Konzils, das nach Ge-
wohnheit der eit durch den Kaiser und nicht durch den Papst berufen worden WAaTlT,
cah INa  - 1ın Konstantinopel die Frage des Monotheletismus als völlig unentschieden

Sie mußte eben durch das Konzil und dessen Autorität gelöst werden. Schon
die Sitzordung auf dem Konzil zeigte, wıe INla  j die Lage aufftaßte die Partei, die für
wel illen 1n Christus eintrat, caß der anderen Partei, die der Einheit des Willens
Christi festhielt, gegenüber. Beide wurden als gleichberechtigte Partner behandelt,
die über 1ne bisher noch schwebende Frage miteinander verhandeln hatten.
Monatelang prüfte INa  3 die Dekrete Ffrüherer Konzilien un die Zeugnisse der Väter,

1n der Frage ZUrTr Klarheit kommen. Das Schreiben des Papstes Agatho wurde
mit größter Ehrfurcht aufgenommen?®. Aber dieses Schreiben wurde 1n der achten
Sitzung des Konzils durch den Kaiser, der persönlich den Vorsitz führte, ausdrücklich
ZULX Diskussion gestellt”. Während der dreizehnten Sitzung unterwarfen die Vertreter
des aisers das Schreiben Agathos nochmals einer Prüfung In der Schlußsitzung
erklärte das Konzil feierlich, den dogmatischen Brief Agathos anzunehmen, aber
fügte hinzu, diese Annahme stutze sich auf die Tatsache (die das Konzil also fest-
gestellt hatte), daß das Schreiben mit den Entscheidungen Vo  j Chalcedon überein-
stimme, ebenso mıiıt dem TITomus Leos des Großen und mıit den Schriften des Cyrill
VO  - Alexandrien Die Kirchenversammlung hat also den Brief des Papstes icht
einfachhin aufgrund VO  j dessen Autorität angeNOMMECN, sondern weil G1E nach monate-
langen Beratungen ZUT Einsicht gekommen WarT, daß der Brief den wahren Glauben
lehre Darüber befand das Konzil, also das Bischofskollegium, nicht ohne den Papst
und erst recht icht hn, sondern mıit ihm, aber kollegial. 50 wWAäarTl die 1
Osten durchaus vorherrschende Auffassung. Auch die berühmte Akklamation: „Durch
Agatho hat DPetrus gesprochen”, 11 1mM Zusammenhang nichts anderes heißen, als die
feierliche Feststellung, die aufgrund sorgfältiger Prüfung gemacht worden ıst, daß
Agathos Brief mi1t dem Zeugnis des Petrus übereinstimmt.
Es soll damit 1n keiner Weise gesagt sein, daß der ()sten damals den Primat des
Papstes ablehnte Aber War der Auffassung, daß Glaubensentscheidungen, die für
die SanZC Kirche verbindlich sSeın sollen, normalerweise durch eın Konzil, also kollegial
gefällt werden sollen®.

Das Konzil schrieb spater den aps „Wir anerkennen diesen Brief als Vo höchsten
Gipfel der Apostel geschrieben mit seiner Hilfe haben WIr den gottlosen Irrtum
entlarvt un die verderbliche Lehre der Häretiker besiegt.“
Der Kaiser forderte die Patriarchen Georg VO:  »3 Konstantinopel und Macarıus Vo nti-
ochien auf, ihre Meinung äaußern. Georg antwortete habe die Bücher der Heiligen
und der anerkannten ater studiert un!: se1l zZzu Einsicht gekommen, da das, Was 1
Schreiben des Papstes und seiner Synode gesagt werde, mıiıt diesen Zeugnissen überein-
stimme. Deshalb nehme den Brief des Papstes
Es gab damals 1m Osten einzelne, die anders dachten. Da's ausdrücklichste Zeugnis für den
Primat 1n den Konzilsakten legt der Bischof Domitius VOo  - Prusias ab Er niımmt die
dogmatischen Darlegungen a weil S1ie kommen „Von unserenm Vater Agatho, dem heilig-
sten Erzbischof des apostolischen un: ersten Sitzes des ten Kom unserem Herrn,
als VO' HI Geist diktiert durch den Mund des Herrn un des seligsten Apostelfürsten
Petrus, und VO  3 der and des dreimal seligen Agatho geschrieben”, Man kann ber nicht
Nn, diese Auffassung sel damals 1 sten herrschend BeWESECN., In der unterschiedlichen
Auffassung VO  - Primat un Kollegialität lag der Keim des Konfliktes zwischen Ost un!
West 1n der Kirche verborgen. Die Spaltung wWaäar jedoch kein unabwendbares Schicksal.
Bei größerem Verständnis auf beiden Seiten für die Auffassung des andern hätte s1ie
vermieden werden können.

156

kirche nicht aus. Es wa'r der Osten, der Rom gegenüber das kollegiale Prinzip in der 
Kirchenführung immer wieder betonte. Diese Tradition eines sehr bedeutenden Teiles der 
Kirche können wir nicht einfach beiseite lassen. 

Sehen wir, wie der Osten in unserem Fall auf den Anspruch Roms, den Streitfall des 
Monotheletismus bereits endgültig und autoritativ entschieden zu haben, reagierte. 
Aufs Ganze gesehen lehnte der Osten diesen Anspruch ab, wenn auch einzelne 
Stimmen den römischen Standpunkt teilten. Zu Beginn des Konzils, das nach Ge­
wohnheit der Zeit durch den Kaiser und nicht durch den Papst berufen worden war, 
sah man in Konstantinopel die Frage des Monotheletismus als völlig unentschieden 
an. Sie mußte eben durch das Konzil und dessen Autorität gelöst werden. Schon 
die Sitzordung auf dem Konzil zeigte, wie man die Lage auffaßte: die Partei, die für 
zwei Willen in Christus eintrat, saß der anderen Partei, die an der Einheit des Willens 
Christi festhielt, gegenüber. Beide wurden als gleichberechtigte Partner behandelt, 
die über eine bisher noch schwebende Frage miteinander zu verhandeln hatten. 
Monatelang prüfte man die Dekrete früherer Konzilien und die Zeugnisse der Väter, 
um in der Frage zur Klarheit zu kommen. Das Schreiben des Papstes Agatho wurde 
mit größter Ehrfurcht aufgenommen°. Aber: dieses Schreiben wurde in der achten 
Sitzung des Konzils durch den Kaiser, der persönlich den Vorsitz führte, ausdrücklich 
zur Diskussion gestellt7. Während der dreizehnten Sitzung unterwarfen die Vertreter 
des Kaisers das Schreiben Agathos nochmals einer Prüfung. In der Schlußsitzung 
erklärte das Konzil feierlich, den dogmatischen Brief Agathos anzunehmen, aber es 
fügte hinzu, diese Annahme stütze sich auf die Tatsache (die das Konzil also fest­
gestellt hatte), daß das Schreiben mit den Entscheidungen von Chalcedon überein­
stimme, ebenso mit dem Tomus Leos des Großen und mit den Schriften des hl. Cyrill 
von Alexandrien. Die Kirchenversammlung hat also den Brief des Papstes nicht 
einfachhin aufgrund von dessen Autorität angenommen, sondern weil sie nach monate­
lan gen Bera tungen zur Einsicht gekommen war, daß der Brief den wahren Glauben 
lehre. Darüber befand das Konzil, also das Bischofskollegium, nicht ohne den Papst 
unc;l erst recht nicht gegen ihn, sondern mit ihm, aber kollegial. So war es die im 
Osten durchaus vorherrschende Auffassung. Auch die berühmte Akklamation: ,,Durch 
Agatho hat Petrus gesprochen", will im Zusammenhang nichts anderes heißen, als die 
feierliche Feststellung, die aufgrund sorgfältiger Prüfung gemacht worden ist, daß 
Agathos Brief mit dem Zeugnis des hl. Petrus übereinstimmt. 
Es soll damit in keiner Weise gesagt sein, daß der Osten damals den Primat des 
Papstes ablehnte. Aber er war der Auffassung, daß Glaubensentscheidungen, die für 
die ganze Kirche verbindlich sein sollen, normalerweise durch ein Konzil, also kollegial 
gefällt werden sollen8• 

0 Das Konzil schrieb später an den Papst: ,,Wir anerkennen diesen Brief als vom höchsten 
Gipfel der Apostel geschrieben .. . mit seiner Hilfe haben wir den gottlosen Irr tum 
entlarvt und die verderbliche Lehre der Häretiker besiegt." 

7 Der Kaiser forderte die Patriarchen Georg von Konstantinopel und Macarius von Anti­
ochien auf, ihre Meinung zu äußern. Georg antwortete : er habe die Bücher der Heiligen 
und der anerkannten Väter studiert und sei zur Einsicht gekommen, da'ß das, was im 
Schreiben des Papstes und seiner Synode gesagt werde, mit diesen Zeugnissen überein­
stimme. Deshalb nehme er den Brief des Papstes an. 

8 Es gab damals im Osten einzelne, die anders dachten. Da's ausdrücklichste Zeugnis für den 
Primat in den Konzilsakten legt der Bischof Domitius von Prusias ab. Er nimmt die 
dogmatischen Darlegungen an, weil sie kommen „von unserem Vater Agatho, dem heilig­
sten Erzbischof des apostolischen und ersten Sitzes des alten Rom ... unserem Herrn, ... 
als vom HI. Geist diktiert durch den Mund des Herrn und des seligsten Apostelfürsten 
Petrus, und von der Ha'nd des dreimal seligen Agatho geschrieben" . Man kann aber nicht 
sagen, diese Auffassung sei damals im Osten herrschend gewesen. In der unterschiedlichen 
Auffassung von Primat und Kollegialität lag der Keim des Konfliktes zwischen Ost und 
West in der Kirche verborgen. Die Spaltung war jedoch kein unabwendbares Schicksal. 
Bei größerem Verständnis auf beiden Seiten für die Auffassung des andern hätte sie 
vermieden werden können. 

156 



IL Z weites Konzil Von N:  1Caa  S> (787)?
Das zweiıte Konzil vVon 1Caa beseitigte die Kirchenspaltung, die der Osten durch
seine jahrzehntelang herrschende Bilderstürmerei hervorgerufen hatte!%9 754 VeI-

urteilte 1ne€e Synode 1ın jereia der asiatischen Küste des Bosporus die Bilder-
verehrung. Dagegen ahm die Lateran-Synode 769 unter Stephan I11 Stellung, die
sich entschieden für die Bilderverehrung, aussprach. Man berief sich hierbei auch auf
die mit der römischen Lehre übereinstimmende Lehre der Patriarchen VO  ”3 Alexandrien,
Antiochien un! Jerusalem. Das zeilg wieder einmal, dafß der Sinn für die Kollegialität
auch Kom icht fremd WAar.

Die Ausgangssituation des Konzils Vo  ; 787 war völlig anders als die VOT dem dritten
Konzil VO  j Konstantinopel. Damals hatte der Kaiser, Konstantin den Monothele-
t1SMUS sSeiner Verurteilung durch Rom als iıne offene Frage hingestellt, die auf
dem Konzil kollegial entscheiden €1. Diesmal gab die Kaiserin Irene schon VOLI

dem Konzil offen Z daß die Bilderstürmerei eın Irweg BeWESCH Ge1 Damit ahm
6S1e bereits den römischen Standpunkt Zum Konzil Von 787 wurden 1U die
Bischöte zugelassen, die ihren bisherigen Irrtum bezüglich der Bilderverehrung aus-

drücklich aufgaben. Man könnte also VO:  »3 vornherein vermuten, daß die tellung-
ahme der Byzantiner ZUuU Primat auf dem zweiıten Konzil VOoO  3 Nicäa positiver wWar

als gut hundert Jahre vorher in Konstantinopel. Das 1st auch 1n weiıtem Umfang der
Fall Im Grunde mussen WIT aber doch auch für dieses Konzil den gleichen Gegensatz
zwischen West und Ost feststellen 1 Westen wird der Primat Ooms überbetont,
1 Osten dagegen die Kollegialität.
Schon die Ausgangsposition der Byzantiner VorT dem Konzil ıst dem Primat nicht
günstig, wıe auf den ersten Blick scheinen möchte. Rom betrachtete sich als das allein
entscheidende Zentrum der Kirchengemeinschaft; l.‘I wemnır KRKom seine Gemeinschaft VeIi-

weigerte, der stand damit außerhalb der einen wahren Kirche. Mithin gehörte die byzantini-
sche Kirche, weil VOoO  »3 Kom aus der Gemeinschaft ausgeschlossen, nicht mehr ZuUur wahren
Kirche. Dieser Anspruch Koms gründet sich auf das Bewußtsein, daß der Bischof der
römischen Kirche als SGtellvertreter etrı der Spitze der Gesamtkirche steht. Diesen Ge-
danken entwickelte Hadrian 1n einem Brief die Kailiser Vo Oktober 787 Auch die
Kaiser mussen 1n den Schoß der „heiligen un! apostolischen und untadeligen römischen
Kirche“” wieder aufgenommen Wel
In Konstantinopel wWar Ma sich bewußt, durch die Ablehnung der Bilderverehrung 1n 1ne
unmögliche Situation hineingeraten se1in. Konstantinopel fand sich isoliert VO der
übrigen Christenheit. Kom un die Patriarchate des stens standen das C(Okumenische
Patriarchat. Der Patriarch Paulus War Vo  - seinem Amt zurückgetreten miıt der Begründung,

könne den Bannfluch der ganzen Kirche, der auf ihm laste, nicht ertragen. Der Vo  J der
Kaiserin Irene für das Patriarchenamt auserwählte Tlarasius sträubte sich die mts-
übernahme, weil alle anderen Patriarchate Konstantinopel als exkommuniziert betrachteten.
Es wWar Iso nicht der Bannfluch Roms für sich allein, der die Byzantıner ihre Lage als
möglich empfinden ließ, sondern da's Anathem der mn Kirche, das auf ihnen astete.
Rom iıst für sS1e Aur iıne Teilkirche, wenn auch ıne cschr wichtige, ber 1ULX die kollegiale
Entscheidung aller Teilkirchen ist für S1e letztlich maßgebend. Immerhin akzeptierten tat-
sächlich die Kaiserin Irene un der Patriarch Jlarasıus auch schon VorT dem Konzil die römische
Lehre über die Bilderverehrung.
Man fragt sich, WOZUu S1e dann überhaupt noch eın Konzil für notwendig hielten
Kaiserin und Patriarch schon ZUT Orthodoxie zurückgekehrt, aber S1€e waren

sich sehr ohl bewußt, daß e1n großer Teil des Volkes un der Hierarchie noch bei
der Bilderfeindschaft beharrten. Um die Frage endgültig und radikal zZzu entscheiden,

Wilhelm de Vries, Die Struktur der Kirche gemäßß dem I1 Konzil VOoO  3 Nicäa (787),
OrChrP XX XII (1967), 47—71
Kaiser Leo 111 verurteilte 729 durch eın Edikt die Bilderverehrung als Götzendienst un!:
verlangte VO: aps Gregor IL die Zustimmung, die dieser jedoch verweigerte. Der aps
forderte den Kaiser 1n einem sehr entschiedenen Brief auf, sich ZuT Wahrheit bekehren,
die verlassen habe regor 111 schloß 731 durch eın Synodaldekret die Bilderstürmer
aus der Kirche auUs.

157

II. Zweites Konzil von Nicäa (787)9 

Das zweite Konzil von Nicäa beseitigte die Kirchenspaltung, die der Osten durch 
seine jahrzehntelang herrschende Bilderstürmerei hervorgerufen hatte10

• 754 ver­
urteilte eine Synode in Hiereia an der asiatischen Küste des Bosporus die Bilder­
verehrung. Dagegen nahm die Lateran-Synode 769 unter Stephan III. Stellung, die 
sich entschieden für die Bilderverehrung aussprach. Man berief sich hierbei auch auf 
die mit der römischen Lehre übereinstimmende Lehre der Patriarchen von Alexandrien, 
Antiochien und Jerusalem. Das zeigt wieder einmal, daß der Sinn für die Kollegialität 
auch Rom nicht fremd war. 
Die Ausgangssituation des Konzils von 787 war völlig anders als die vor dem dritten 
Konzil von Konstantinopel. Damals hatte der Kaiser, Konstantin IV., den Monothele­
tismus trotz seiner Verurteilung durch Rom als eine offene Frage hingestellt, die auf 
dem Konzil kollegial zu entscheiden sei. Diesmal gab die Kaiserin Irene schon vor 
dem Konzil offen zu, daß die Bilderstürmerei ein Irrweg gewesen sei. Damit nahm 
sie bereits den römischen Standpunkt an. Zum Konzil von 787 wurden nur die 
Bischöfe zugelassen, die ihren bisherigen Irrtum bezüglich der Bilderverehrung aus­
drücklich aufgaben. Man könnte also von vornherein vermuten, daß die Stellung­
nahme der Byzantiner zum Primat auf dem zweiten Konzil von Nicäa positiver war 
als gut hundert Jahre vorher in Konstantinopel. Das ist auch in weitem Umfang der 
Fall. Im Grunde müssen wir aber doch auch für dieses Konzil den gleichen Gegensatz 
zwischen West und Ost feststellen: im Westen wird der Primat Roms überbetont, 
im Osten dagegen die Kollegialität. 

Schon die Ausgangsposition der Byzantiner vor dem Konzil ist dem Primat nicht so 
günstig, wie es auf den ersten Blick scheinen möchte. Rom betrachtete sich als das allein 
entscheidende Zentrum der Kirchengemeinschaft; d. h., wem Rom seine Gemeinschaft ver­
weigerte, der stand damit außerhalb der einen wahren Kirche. Mithin gehörte die byzantini­
sche Kirche, weil von Rom aus der Gemeinschaft ausgeschlossen, nicht mehr zur wahren 
Kirche. Dieser Anspruch Roms gründet sich auf das Bewußtsein, daß der Bischof der 
römischen Kirche als Stellvertreter Petri an der Spitze der Gesamtkirche steht. Diesen Ge­
danken entwickelte Hadrian I. in einem Brief an die Kaiser vom Oktober 787. Auch die 
Kaiser müssen in den Schoß der „heiligen und apostolischen und untadeligen römischen 
Kirche" wieder aufgenommen werden. 
In Konstantinopel war man sich bewußt, durch die Ablehnung der Bilderverehrung in eine 
unmögliche Situation hineingeraten zu sein. Konstantinopel fand sich isoliert von der 
übrigen Christenheit. Rom und die Patriarchate des Ostens standen gegen das ökumenische 
Patriarchat. Der Patriarch Paulus war von seinem Amt zurückgetreten mit der Begründung, 
er könne den Bannfluch der ganzen Kirche, der auf ihm laste, nicht ertragen. Der von der 
Kaiserin Irene für das Patriarchenamt auserwählte Tarasius sträubte sich gegen die Amts­
übernahme, weil alle anderen Patriarchate Konstantinopel als exkommuniziert betrachteten. 
Es war also nicht der Bannfluch Roms für sich allein, der die Byzantiner ihre Lage als un­
möglich empfinden ließ, sondern da's Anathem der ganzen Kirche, das auf ihnen lastete. 
Rom ist für sie nur eine Teilkirche, wenn auch eine sehr wichtige, aber nur die kollegiale 
Entscheidung aller Teilkirchen ist für sie letztlich maßgebend. Immerhin akzeptierten tat­
sächlich die Kaiserin Irene und der Patriarch Tarasius auch schon vor dem Konzil die römische 
Lehre über die Bilderverehrung. 

Man fragt sich, wozu sie dann überhaupt noch ein Konzil für notwendig hielten. 
Kaiserin und Patriarch waren schon zur Orthodoxie zurückgekehrt, aber sie waren 
sich sehr wohl bewußt, daß ein großer Teil des Volkes und der Hierarchie noch bei 
der Bilderfeindschaft beharrten. Um die Frage endgültig und radikal zu entscheiden, 

• Wilhelm de Vries, Die Struktur der Kirche gemäß dem II. Konzil von Nicäa (787), in: 
OrChrP XXXIII (1967), 47-71. 

1° Kaiser Leo III. verurteilte 729 durch ein Edikt die Bilderverehrung a1s Götzendienst und 
verlangte vom Papst Gregor II. die Zustimmung, die dieser jedoch verweigerte. Der Papst 
forderte den Kaiser in einem sehr entschiedenen Brief auf, sich zur Wahrheit zu bekehren, 
die er verlassen habe. Gregor III. schloß 731 durch ein Synodaldekret die Bildel'stürmer 
aus der Kirche aus. 

157 



rauchte nach der Überzeugung der aiserin wıe  4 des Patriarchen einen Spruch
der höchsten kirchlichen Autorität, nämlich des auf einem Okumenischen Konzil 1ın
seinen Vertretern versammelten Weltepiskopats. Die Autorität des Papstes, der die
Bilderstürmerei schon wiederholt auf römischen Synoden verurteilt hatte, konnte nach
der Auffassung der Byzantiner nicht genugen, den Streit aus der Welt
schaffen Die kollegiale Autorität, we. die Kirche 1n ihrer Gesamtheit reprasentiert,
1st 1n den Augen der Ostchristen die höchste und S1e 1st allein imstande, die Glau-
benslehre unter dem Beistand des Heiligen Geistes unfehlbar richtig verkünden
und den Streit 1n der Kirche beseitigen.
Die Kaiserin schreibt den aps Hadrian, möge sich „mit allen Bischöfen, die hier
sind, zusammenfinden, damit der Wille des Herrn geschehe“, Wenn selbst nicht
kommen könne, moge Vertreter entsenden, mit denen annn die Konzils-
vater synodal, Iso kollegial, die alte Tradition der heiligen Väter bestätigen, das Unkraut
der falschen Lehre ausrotten Uun! die Trennung 1n der einen heiligen katholischen Kirche,
deren Haupt Christus ist, beseitigen sollen. Die Kaiserin ill ıne synodale Entscheidung
der ganzen Kirche mit dem aps Der Spruch des Papstes für sich allein NOM-
INC  3 genugt ihr nicht.

In Rom War INa  - anderer Auffassung. Der Papst gab War dem Konzilsplan der
Kaiserin sSeine Zustimmung, falls unmöglich Sein ollte, die Bilderverehrung ohne
den Spruch einer Synode 1n Konstantinopel wiederherzustellen. Hadrian wußte also
auch die tatsächlich stärkere Wirksamkeit einer synodalen Entscheidung schätzen.
ber verlangte VO  3 den aisern (von Irene und ihrem noch unmündigen Sohn
Konstantin), S1e ollten den wahren orthodoxen Glauben der heiligen katholischen
römischen Kirche annehmen. Dieser ist also für den Papst für sich allein schon
unbedingt maßgebend. Die päpstlichen Legaten verlangten dann auch auf dem
Konzil, gestützt auf die päpstliche Autorität, die bedingungslose Annahme des Lehr-
schreibens des Papstes Hadrian. Tatsächlich ahm das Konzil dieses Lehrschreiben
auch Es wurde nicht, wıe der entsprechende Brief Agathos auf dem dritten Konzil
Vo  - Konstantinopel, ZUrTr: Diskussion gestellt!!, Es ist aber doch zuzusehen, wıe und

die einzelnen Konzilsväter das Schreiben des Papstes akzeptierten. Der
Patriarch [Tarasius erklärte, nehme die Darlegungen des Papstes c weil auf-
grund eingehenden Studiums der Schrift und der Väter ZUr Einsicht gekommen sel,
daß die TE Hadrians tatsächlich mit der alten Überlieferung der katholischen
Kirche übereinstimme. Maßgebend 1st also Für ihn nicht die Autorität des Papstes a
sich, sondern die Überlieferung der Nn Kirche, die selbst festgestellt hat
Daß das Konzil als Ganzes ähnlich dachte, ergibt sich au$s der Art SEINES tatsächlichen
Vorangehens. Mit der Annahme des Papstbriefes warien die Verhandlungen keines-
WEeRS Ende. Das Konzil untersuchte vielmehr 1n einem langwierigen Verfahren, ob
die Bilderverehrung der HI Schrift, der Lehre der Väter, und der Aussage der VOTI-

herigen sechs Konzilien entspreche. Eigentlich entscheidend 1st also für das Konzil
1Ur die Überlieferung und die Lehre der Kirche!?.

11 Auf die Frage der Legaten, ob die Synode den Brief des heiligsten Papstes des alten Rom
annehme, antwortete die Versammlung sofort miıt einem feierlichen „Ja  o
Das erklärten die Konzilsväter 1n ihrem Schreiben die Kaiser: „Wir folgen den
Traditionen der Apostel Uun! der Väter, wır stimmen mit dem HI Geist überein, WIr

CZCUHEN die Tradition der katholischen Kirche, wıe S1e 1n den sechs Konzilien ausSgeSPTITO-
chen wurde. Das Konzil verurteilt die Synode VO Hiereia, weil S1ie die Kirche
gehandelt habe un weil S1e Vo  ” den Vorstehern der anderen Kirchen, den Patriarchen,
nicht anerkannt, vielmehr mit dem Anathem belegt worden gEl. Sie hatte nicht den Papst
der Kömer auf ihrer eite, noch die Bischöfe, die mit ihm Sind. Kein Vertreter vo  - ihm
WäarTr da, kein Brief Vo  »3 ihm wurde verlesen, wıe das Gesetz der Konzilien verlangt.
Auch die Patriarchen VO'  - Alexandrien, Antiochien und Jerusalem nicht einverstan-
den Zudem War die Entscheidung Vo  ; Hiereia denen der sechs vorhergehenden Konzilien
zuwider.
Die Stellungnahme des Papstes ist Iso csehr wichtig, ber doch nicht allein ausschlaggebend.

158

brauchte es nach der Überzeugung der Kaiserin wie des Patriarchen einen Spruch 
der höchsten kirchlichen Autorität, nämlich des auf einem ökumenischen Konzil in 
seinen Vertretern versammelten Weltepiskopats. Die Autorität des Papstes, der die 
Bilderstürmerei schon wiederholt auf römischen Synoden verurteilt hatte, konnte nach 
der Auffassung der Byzantiner nicht genügen, um den Streit aus der Welt zu 
schaffen. Die kollegiale Autorität, welche die Kirche in ihrer Gesamtheit repräsentiert, 
ist in den Augen der Ostchristen die höchste und sie ist allein imstande, die Glau­
benslehre unter dem Beistand des Heiligen Geistes unfehlbar richtig zu verkünden 
und so den Streit in der Kirche zu beseitigen. 

Die Kaiserin schreibt an den Papst Hadrian, er möge sich „mit allen Bischöfen, die hier 
sind, zusammenfinden, damit so der WiJle des Herrn geschehe". Wenn er selbst nicht 
kommen könne, so möge er Vertreter entsenden, mit denen zusammen dann die Konzils­
väter synodal, also kollegial, die alte Tradition der heiligen Väter bestätigen, das Unkraut 
der falschen Lehre ausrotten und die Trennung in der einen heiligen katholischen Kirche, 
deren Haupt Christus ist, beseitigen sollen. Die Kaiserin will eine synodale Entscheidung 
der ganzen Kirche zusammen mit dem Papst. Der Spruch des Papstes für sich allein genom­
men genügt ihr nicht. 

In Rom war man anderer Auffassung. Der Papst gab zwar zu dem Konzilsplan der 
Kaiserin seine Zustimmung, falls es unmöglich sein sollte, die Bilderverehrung ohne 
den Spruch einer Synode in Konstantinopel wiederherzustellen. Hadrian wußte also 
auch die tatsächlich stärkere Wirksamkeit einer synodalen Entscheidung zu schätzen. 
Aber er verlangte von den Kaisern (von Irene und ihrem noch unmündigen Sohn 
Konstantin), sie sollten den wahren orthodoxen Glauben der heiligen katholischen 
römischen Kirche annehmen. Dieser ist also für den Papst für sich allein schon 
unbedingt maßgebend. Die päpstlichen Legaten verlangten dann auch auf dem 
Konzil, gestützt auf die päpstliche Autorität, die bedingungslose Annahme des Lehr­
schreibens des Papstes Hadrian. Tatsächlich nahm das Konzil dieses Lehrschreiben 
auch an. Es wurde nicht, wie der entsprechende Brief Agathos auf dem dritten Konzil 
von Konstantinopel, zur Diskussion gestellt11• Es ist aber doch zuzusehen, wie und 
warum die einzelnen Konzilsväter das Schreiben des Papstes akzeptierten. Der 
Patriarch Tarasius erklärte, er nehme die Darlegungen des Papstes an, weil er auf­
grund eingehenden Studiums der HI. Schrift und der Väter zur Einsicht gekommen sei, 
daß die Lehre Hadrians tatsächlich mit der alten Oberlieferung der katholischen 
Kirche übereinstimme. Maßgebend ist also für ihn nicht die Autorität des Papstes an 
sich, sondern die Oberlieferung der ganzen Kirche, die er selbst festgestellt hat. 
Daß das Konzil als Ganzes ähnlich dachte, ergibt sich aus der Art seines tatsächlichen 
Vorangehens. Mit der Annahme des Papstbriefes waren die Verhandlungen keines­
wegs zu Ende. Das Konzil untersuchte vielmehr in einem langwierigen Verfahren, ob 
die Bilderverehrung der HI. Schrift, der Lehre der Väter, und der Aussage der vor­
herigen sechs Konzilien entspreche. Eigentlich entscheidend ist also für das Konzil 
nur die Oberlieferung und die Lehre der ganzen Kirche12• 

11 Auf die Frage der Legaten, ob die Synode den Brief des heiligsten Papstes des alten Rom 
annehme, antwortete die Versammlung sofort mit einem feierlichen „Ja". 

t! Das erklärten die Konzilsväter in ihrem Schreiben an die Kaiser : ,.Wir folgen den 
Traditionen der Apostel und der Väter, wir stimmen mit dem HJ. Geist überein, wir 
bezeugen die Tradition der katholischen Kirche, wie sie in den sechs Konzilien ausgespro­
chen wurde. Das Konzil verurteilt die Synode von Hiereia, weil sie gegen die Kirche 
gehandelt habe und weil sie von den Vorstehern der anderen Kirchen, den Patriarchen, 
nicht anerkannt, vielmehr mit dem Anathem belegt worden sei. Sie hatte nicht den Papst 
der Römer auf ihrer Seite, noch die Bischöfe, die mit ihm sind. Kein Vertreter von ihm 
war da, kein Brief von ihm wurde verlesen, wie es das Gesetz der Konzilien verlangt. 
Auch die Patriarchen von Alexandrien, Antiochien und Jerusalem waren nicht einverstan­
den. Zudem war die Entscheidung von Hiereia denen der sechs vorhergehenden Konzilien 
zuwider. 
Die Stellungnahme des Papstes ist also sehr wichtig, aber doch nicht allein ausschlaggebend. 

158 



Es iıst reilich wahr, dafß 1ıne n Reihe VOoO  ; Konzilsvätern das päpstliche Schreiben auf-
grund der bloßen Autorität des Papstes akzeptierten. Die Idee des Primates hatte Iso 111-
zwischen ın Konstantinope!l ine breitere Zustimmung gefunden. Andere ater beriefen
sich auf Hadrian un Tarasius, wieder andere erklärten, S1e nähmen die Lehre des Papstes
z eil S1C selbst wüßten, daß S1C der Tradition der hl Apostel und der Lehrer ent-

SDPTIEche Im allgemeinen können WITr ber feststellen, daß ZUT: eit des zweiten Konzils
VO  - Nicaa die römische Auffassung VvVo Primat des Papstes erheblich mehr Zustimmung
fand als hundert Jahre vorher. Die Verteidiger der Bilderverehrung, die 1n
Konstantinopel gab, suchten den häretischen Kaiser Hilftfe un: Stütze beim Bischof
VOoO  ; Kom. Der Patriarch Tarasius ze1g ın seinen Briefen aps Hadrian L die nach
dem Konzil schrieb, iıne sehr positive Haltung ZUuU Primat Er schreibt dem aps das
„höchste Priestertum“” un sagt Vo  ” den Legaten des Papstes, S1ie hätten dieselbe oll-
macht wıe der Apostelfürst Petrus {Der aps hat die Cathedra des erhabenen Apostels
Petrus inne. larasıus billigt dem aps ine hohe Lehrautorität Freilich keine absolute.
Der aps hat durch „seine Lehre, 1n der ott spricht, mit den Aposteln un
den heiligen Vaätern durch das [0)8! diesen empfangene Wort der Wahrheit das Unkraut
der Ääreslie ausgerottet”, ur Jlarasıius War ber die Lehrautorität des Papstes keine unfehl-
are Autorität. [Das geht AUS der Art der Annahme des päpstlichen Lehrschreibens hervor,
Vo der WIır soeben schon sprachen.
Das klarste Zeugnis Für ıne Anerkennung des Primats findet sich 1 Brief der orientalischen
Patriarchen Tarasıus. Dieser Brief ist Ffreilich nicht von den Patriarchen selbst geschrieben,
sondern VOo trommen Maännern, wohl VO Mönchen, 1 Gebiet der Ööstlichen Patriarchate, die
damals bereits unter islamischer Herrschaft standen. Diese frommen Männer erklären, INa  3

könne 1im Notfall uch eine allgemeine Synode abhalten hne die Teilnahme der apostoli-
schen Sitze Vo  3 Alexandrien, Antiochien Uun! Jerusalem. Die Zustimmung des „heiligsten un:
apostolischen Papstes Vo  3 Rom  0 könne allenfalls auch genugen, einem Konzil die oll-
macht verleihen, den Glauben autorıtatıv zu verkünden!?,

Zusammenfassen: können WIT ACIN: Gemä{fs dem zweıten Konzil VO'  3 Nicäa ist,
Was ”rimat und Kollegialität angeht, ıne Annäherung der Auffassungen VO: Wegst
und Ost festzustellen. ber auch hier bestand 1n dieser Frage keine volle Überein-
stimmung. Der (Osten erkennt einen Primat göttlichen Rechts, der auf der
Petrusnachfolge gründet, d zieht aber hieraus nicht alle Folgerungen, die Kom
daraus BCZOUBECHN hat

11L Viertes Konzil VO  ; Konstantinopel (869 bis 870)1*
Auftf dem vierten Konzil VO  j Konstantinopel ging nicht 1ıne Glaubensfrage, sondern

den Fall Photius, ıne disziplinäre Angelegenheit, aps Nikolaus hatte Photius als
Patriarchen nicht anerkannt Uun! ihn exkommuniziert. Photius seinerseıits hatte auf einer
Synode in Konstantinopel 1 August 867 gewagt, den aps bannen un ihn für
abgesetzt erklären!®. Nikolaus starb, bevor die Nachricht VO  3 seiner 1ın Konstantinopel
ausgesprochenen Absetzung ın Kom ankam. eın Nachfolger Hadrian IL hielt 1 Juni 869
ıne Synode 1n Kom ab, die ufs eue den Bannfluch Photius schleuderte. Die Akten
der photianischen Synode des Jahres 867 wurden feierlich VOT dem Petersdom verbrannt.
50 eing dem vierten allgemeinen Konzzil von Konstantinopel iıne eit der stärksten Spannung
zwischen Kom un Konstantinopel OTauUs.
Inzwischen ber kEreignisse eingetreten, welche die Situation VOoO  3 Grund us änderten.
Photius wWar durch Kaiser Basilius, der September 8567 durch einen SGtaatsstreich ZUr
Macht gekommen WarT, abgesetzt worden. Basilius sırchte sich, seine noch wenig sichere
Stellung zu festigen, uch auf Kom tutzen [Dies erklärt, da{ß der voTrTausgegangeENEN
Spannungen nunmehr 1n Konstantinopel 1ine geradezu unwahrscheinliche Bereitschaft VOT-

Auf dem I1 Konzil Vo  ” Nicaa wurden die Legaten des Papstes mit höchsten Ehren auf-
ge:  / ber S1e ührten nicht den Vorsitz. Dieser kam dem VO der Kaiserin beauftrag-
ten Patriarchen VO Konstantinope! Tarasius Das Konzil bat den aps nicht
Bestätigung der Beschlüsse, der aps hat S1e auch nicht ausdrücklich bestätigt. Seine
Legaten unterschrieben die Konzilsakten, und das genuüugte.
W ilhelm de Vries, Die Struktur der Kirche gemäß dem Konzil VOo  j Konstantinopel
(869/870), 11 * Archivum Historiae Pontificiae (1968), / Ar
Die Historiker streıten darüber, ob HS eın ofener Aufruhr da's Papsttum als solches
War oder ob sich das Vorgehen des Photius 1Ur die Person des Papstes Nikolaus
richtete. Jedenfalls War eLiwas Unerhörtes, un! 1n Kom Wäar INa  } verständlicherweise
ufs außerste gereizt

159

Es ist freilich wahr, daß eine ganze Reihe von Konzilsvätem das päpstliche Schreiben auf­
grund der bloßen Autorität des Papstes akzeptierten. Die Idee des Primates hatte also in­
zwischen in Konstantinopel eine breitere Zustimmung gefunden. Andere Väter beriefen 
sich auf Hadrian und Tarasius, wieder andere erklärten, sie nähmen die Lehre des Papstes 
an, weil sie selbst wüßten, daß sie der Tradition der hl. Apostel und der hl. Lehrer ent­
spreche. Im allgemeinen können wir aber feststellen, daß zur Zeit des zweiten Konzils 
von Nicäa die römische Auffassung vom Primat des Papstes erheblich mehr Zustimmung 
fand als hundert Jahre vorher. Die Verteidiger der Bilderverehrung, die es auch in 
Konstantinopel gab, suchten gegen den häretischen Kaiser Hilfe und Stütze beim. Bischof 
von Rom. Der Patriarch Tarasius zeigt in seinen Briefen an Papst Hadrian I., die er nach 
dem Konzil schrieb, eine sehr positive Haltung zum Primat. Er schreibt dem Papst das 
,,höchste Priestertum" zu und sagt von den Legaten des Papstes, sie hätten dieselbe Voll­
macht wie der Apostelfürst Petrus. Der Papst hat die Cathedra des erhabenen Apostels 
Petrus inne. Tarasius billigt dem Papst eine hohe Lehrautorität zu, freilich keine absolute. 
Der Papst hat durch „seine Lehre, in der Gott spricht, zusammen mit den Aposteln und 
den heiligen Vätern durch das von diesen empfangene Wort der Wahrheit das Unkraut 
der Häresie ausgerotte t". Für Tarasius war aber die Lehrautorität des Papstes keine unfehl­
bare Autorität. Das geht aus der Art der Annahme des päpstlichen Lehrschreibens hervor, 
von der wir soeben schon sprachen. 
D as klarste Zeugnis für eine Anerkennung des Primats findet sich im Brief der orientalischen 
Patria rchen an Tarasius. Dieser Brief ist freilich nicht von den Patriarchen selbst geschrieben, 
sondern von frommen Männern, wohl von Mönchen, im Gebiet der östlichen Patriarchate, die 
damals bereits unter islamischer Herrschaft standen. Diese frommen Männer erklären, man 
könne im Notfall auch eine allgemeine Synode abhalten ohne die Teilnahme der apostoli­
schen Sitze von Alexandrien, Antiochien und Jerusalem. Die Zustimmung des „heiligsten und 
apostolischen Papstes von Rom" könne allenfalls auch genügen, um einem Konzil die Voll­
macht zu verleihen, den Glauben auto ritativ zu verkünden13

• 

Zusammenfassend können wir sagen: Gemäß dem zweiten Konzil von Nicäa ist, 
was Primat und Kollegialität angeht, eine Annäherung der Auffassungen von West 
und Ost festzustellen. Aber auch hier bestand in dieser Frage keine volle überein­
stimmung. Der O sten erkennt zwar einen Primat göttlichen Rechts, der auf der 
Petrusnachfolge gründet, an, zieht ab er hieraus nicht alle Folgerungen, die Rom 
daraus gezogen hat. 

III. Viertes Konzil von Konstantinopel (869 bis 870)14 

Auf dem vierten Konzil von Konstantinopel ging es nicht um eine Glaubensfrage, sondern 
um den Fall Photius, eine disziplinäre Angelegenheit. Papst Nikolaus I. hatte Photiu$ als 
Patriarchen nicht anerkannt und ihn exkommuniziert. Photius seinerseits hatte auf einer 
Synode in Konstantinopel im August 867 es gewagt, den Papst zu bannen und ihn für 
abgesetzt zu erklären15. Nikolaus starb, bevor die Nachricht von seiner in Konstantinopel 
ausgesprochenen Absetzung in Rom ankam. Sein Nachfolger Hadrian II. hielt im Juni 869 
eine Synode in Rom ab, die aufs neue den Bannfluch gegen Photius schleuderte. Die Akten 
der photianischen Synode des Jahres 867 wurden feierlich vor dem Petersdom verbrannt. 
So ging dem vierten allgemeinen Konzil von Konstantinopel eine Zeit der stärksten Spannung 
zwischen Rom und Konstantinopel voraus. 
Inzwischen waren aber Ereignisse eingetreten, welche die Situation von Grund aus änderten. 
Photius war durch Kaiser Basilius, der am 24. September 867 durch einen Staatsstreich zur 
Macht gekommen war, abgesetzt worden. Basilius suchte sich, um seine noch wenig sichere 
Stellung zu fes tigen, auch auf Rom zu stützen. Dies erklärt, daß trotz der vorausgegangenen 
Spannungen nunmehr in Konstantinopel eine geradezu unwahrscheinliche Bereitschaft vor-

13 Auf dem II. Konzil von Nicäa wurden die Legaten des Papstes mit höchsten Ehren auf­
genommen, aber s ie führten nicht den Vorsitz. Dieser kam dem von der Kaiserin beauftrag­
ten Patriarchen von Konstantinopel Tarasius zu. Das Konzil bat den Papst nicht um 
Bestätigung der Beschlüsse, der Papst hat sie auch nicht ausdrücklich bestätigt. Seine 
Legaten unterschrieben die Konzilsakten, und das genügte. 

14 Wilhelm de Vries, Die Struktur der Kirche gemäß dem IV. Konzil von Konstantinopel 
(869/ 870), in: Archivum Historiae Pontificiae 6 (1968), 7--42. 

16 Die Historiker streiten darüber, ob dies ein offener Aufruhr gegen da's Papsttum als solches 
war oder ob sich das Vorgehen des Photius nur gegen die Person des Papstes Nikolaus 
richtete. Jedenfalls war es etwas Unerhörtes, und in Rom war man verständlicherweise 
aufs äußerste gereizt. 

159 



handen WAarT, den Primat des Papstes gelten lassen!®, Basilius begann seine Karriere miteiner Geste des Entgegenkommens Rom gegenüber. In einem Brief VO 11 Dezember 867den Papst überlie@ diesem, die für den Frieden der Kirche in Konstantinopel not-wendigen Maßnahmen (die Absetzung des Photius und die Wiedereinsetzung des Ignatius,seines Vorgängers) approbieren Uun! über die Anhänger des Photius mıit
seiner Synode das Urteil sprechen!?,
Die Initiative zZzu Konzil ging iesmal VO: Papst aus.,. In seinem Brief VO Juni
869 den Kaiser gab seinen Willen kund, daß eın großes Konzil 1n Konstantinopelabgehalten werde, auf dem seine Legaten den Vorsitz führen ollten Die technische
Ausführung der Berufung überließ der Papst dem Kaiser. Hier beanspruchte also der
Papst 1mMm Unterschied seinen Vorgängern das eC| der Berufung VOoO  ” Konzilien.
Auch das i1st eın Zeichen für eın erstarktes Primatsbewußtsein 1n Rom Der Osten
csah freilich nach wıe VOT das Konzil als VO Kaiser erufen Am schärfsten 1st der
Primatsanspruch OMmMs formuliert 1n dem so  en „libellus satisfactionis”, dem
„Wiedergutmachungs-Akt“, der VO  ” allen reulg zurückkehrenden Anhängern des
Photius unterschrieben werden mußte, ehe S1ieE als Mitglieder des Konzils anerkannt
werden konnten. Rom beansprucht hier, für sich allein 1n Sachen des Glaubens, der
Disziplin und der Kirchengemeinschaft das entscheidende Wort sprechen, mithin
die höchste nstanz Se1IN. Photius ist eın für allemal verurteilt; darüber ist keine
Diskussion mehr möglich. Rom ill also alles allein estimmen und lehnt jedekollegiale Teilnahme des Ostens Entscheidungen, die Ja schließlich VOT allem den
Osten betrafen, ab
Wie tellte INnan sich u  - 1n Konstantinopel diesen Forderungen? Beim Empfangder päpstlichen Legaten ın der Kaiserstadt erklärten Kaiser und Patriarch, das Ver-
langen Roms, den „libellus“ akzeptieren, als etwas Neues und Unerhörtes. Der
Kaiser setzte sich aber trotzdem für die Unterzeichnung eın Knapp hundert Bischöfe
fanden sich unter dem ruck des aisers dazu bereit. Das WarTr etwas, aber nicht viel.
In der Schlußsitzung etzten 103 griechische Bischöfe hre Unterschrift unter die
Konzilsdekrete. Das Konzil des Jahres 579, das den Photius rehabilitierte, beganngleich mıit 383 Bischöfen. Es War also AUur eın Bruchteil des byzantinischen Episkopats,der sich einer Anerkennung des Primats, wıe 1n Kom damals verstand, bereit-
fand!®
Aus dem „libellus” geht bereits hervor, daß Rom den Fall Photius als abgeschlossenUun! endgültig entschieden betrachtete. Das Konzil konnte also 1n der AuffassungOMms nicht mehr die Aufgabe haben, den Fall Photius wieder aufzurollen und eın
eigenes Urteil fällen. Es War 1Ur noch dazu da, der VO:  - Rom gefällten Ent-
scheidung 1n den Augen der Byzantiner eın größeres Gewicht verleihen. Damit

Anderseits beharrten die Byzantiner nach wiıe Vor auf dem für sS1ie charakteristischenkollegialen Prinzip. Rom, VO  3 einem ökumenischen Patriarchen ufs äußerste heraus-gefordert WAaT, versteifte sich noch mehr als bisher auf seinen überspitzten Primatsbegriff.50 blieb aller freundlichen Worte, mit denen INnan auf beiden Seiten nicht geizte,der alte Gegensatz in unverminderter Schärfe erhalten.
Basilius schickte Vertreter beider Parteien nach Rom, die angehört werden sollten, un!| batfür die Photianer Milde Der Vertreter des Photius kam unterwegs un Leben.
50 wurde Photius verurteilt, hne da ( ine Möglichkeit ZUr Verteidigung hatte Die VO
Kaiser gewünschte Milde ieß Rom nicht walten.
Das Konzil verhielt sich dem „libellus” gegenüber sehr reserviert, schwieg nach seinerVerlesung. Erst auf die präazise Frage des päpstlichen Legaten, ob den libellus annehme,sprach sein „placet“, Wie stark die Opposition den „libellus” WAarT, zeig die
Episode der Entwendung der bereits unterzeichneten Exemplare aus der Wohnung des
Legaten. Eine Abordnung der Bischöfe begab sich zZu Kaiser un: Zu Patriarchen un
machte ihnen Vorstellungen: sS1e hätten nicht gut daran getan, erlauben, daß sich die
Kirche Konstantinopels der römischen wıe 1ne Magd ihrer Herrin unterwürfig zeige.Der Kaiser ieß daraufhin die bereits unterschriebenen Exemplare Aaus der Wohnung der
Legaten 1in deren Abwesenheit wegholen. Auf den heftigen Protest der Legaten hin wurden
die gestohlenen Papiere wieder zurückerstattet.

160

banden war, den Primat des Papstes gelten zu lassen16• Basilius begann seine Karriere mit 
einer Geste des Entgegenkommens Rom gegenüber. In einem Brief vom 11. Dezember 867 
an den Papst überließ er es diesem, die für den Frieden der Kirche in Konstantinopel not­
wendigen Maßnahmen (die Absetzung des Photius und die Wiedereinsetzung des lgnatius, 
seines Vorgängers) zu approbieren und über die Anhänger des Photius zusammen mit 
seiner Synode das Urteil zu sprechen17• 

Die Initiative zum Konzil ging diesmal vom Papst aus. In seinem Brief vom 10. Juni 
869 an den Kaiser gab er seinen Willen kund, daß ein großes Konzil in Konstantinopel 
abgehalten werde, auf dem seine Legaten den Vorsitz führen sollten. Die technische 
Ausführung der Berufung überließ der Papst dem Kaiser. Hier beanspruchte also der 
Papst im Unterschied zu seinen Vorgängern das Recht der Berufung von Konzilien. 
Auch das ist ein Zeichen für ein erstarktes Primatsbewußtsein in Rom. Der Osten 
sah freilich nach wie vor das Konzil als vom Kaiser berufen an. Am schärfsten ist der 
Primatsanspruch Roms formuliert in dem sogenannten „ libellus satisfactionis", dem 
„Wiedergutmachungs-Akt", der von allen reuig zurückkehrenden Anhängern des 
Photius unterschrieben werden mußte, ehe sie als Mitglieder des Konzils anerkannt 
werden konnten. Rom beansprucht hier, für sich allein in Sachen des Glaubens, der 
Disziplin und der Kirchengemeinschaft das en tscheidende Wort zu sprechen, mithin 
die höchste Instanz zu sein. Photius ist ein für allemal verurteilt; darüber ist keine 
Diskussion mehr möglich. Rom will also alles allein bestimmen und lehnt jede 
kollegiale Teilnahme des Ostens an Entscheidungen, die ja schließlich vor allem den 
Osten betrafen, ab. 
Wie stellte man sich nun in Konstantinopel zu diesen Forderungen? Beim Empfang 
der päpstlichen Legaten in der Kaiserstadt erklärten Kaiser und Patriarch, das Ver­
langen Roms, den „libellus" zu akzeptieren, als etwas Neues und Unerhörtes. Der 
Kaiser setzte sich aber trotzdem für die Unterzeichnung ein. Knapp hundert Bischöfe 
fanden sich unter dem Druck des Kaisers dazu bereit. Das war etwas, aber nicht viel. 
In der Schlußsitzung setzten 103 griechische Bischöfe ihre Unterschrift unter die 
Konzilsdekrete. Das Konzil des Jahres 879, das den Photius rehabilitierte, begann 
gleich mit 383 Bischöfen. Es war also nur ein Bruchteil des byzantinischen Episkopats, 
der sich zu einer Anerkennung des Primats, wie in Rom damals verstand, bereit­
fand18. 

Aus dem „libellus" geht bereits hervor, daß Rom den Fall Photius als abgeschlossen 
und endgültig entschieden betrachtete. Das Konzil konnte also in der Auffassung 
Roms nicht mehr die Aufgabe haben, den Fall Photius wieder aufzurollen und ein 
eigenes Urteil zu fällen. Es war nur noch dazu da, der von Rom gefällten Ent­
scheidung in den Augen der Byzantiner ein größeres Gewicht zu verleihen. Damit 

19 Anderseits beharrten die Byzantiner nach wie vor auf dem für sie charakteristischen 
kollegialen Prinzip. Rom, das von einem ökumenischen Patriarchen aufs äußerste heraus­
gefordert war, versteifte sich noch mehr als bisher auf seinen überspitzten Primatsbegriff. 
So blieb trotz aller freundlichen Worte, mit denen man auf beiden Seiten nicht geizte, 
der alte Gegensatz in unverminderter Schärfe erhalten. 

17 Basilius schickte Vertreter beider Parteien nach Rom, die angehört werden sollten, und bat 
für die Photianer um Milde. Der Vertreter des Photius kam unterwegs ums l eben. 
So wurde Photius verurteilt, ohne da:ß er eine Möglichkeit zur Verteidigung hatte. Die vom 
Kaiser gewünschte Milde ließ Rom nicht walten. 

18 Das Konzil verhielt sich dem „libellus" gegenüber sehr reserviert, es schwieg nach seiner 
Verlesung. Erst auf die präzise Frage des päpstlichen Legaten, ob es den libellus annehme, 
sprach es sein „placet". Wie stark die Opposition gegen den „libellus" war, zeigt die 
Episode der Entwendung der bereits unterzeichneten Exemplare aus der Wohnung des 
Legaten. Eine Abordnung der Bischöfe begab sich zum Kaiser und zum Patriarchen und 
machte ihnen Vorstellungen: sie hätten nicht gut daran getan, zu erlauben, daß sich. die 
Kirche Konstantinopels der römischen wie eine Magd ihrer Herrin unterwürfig zeige. 
Der Kaiser ließ daraufhin die bereits untersch.riebenen Exemplare aus der Wohnung der 
Legaten in deren Abwesenheit wegholen. Auf den heftigen Protest der Lega'ten hin wurden 
die gestohlenen Papiere wieder zurückerstattet. 

160 



War INa  - 1n Konstantinopel Banz und al icht einverstanden. Die kollegiale Form
der Kirchenregierung, wıe 61€e den Byzantinern als Ideal vorschwebte, WAar miıt der
Forderung OMsSs unvereinbar. Es mußlte eshalb einem harten Ringen kommen,
und dieses KRingen ist das eigentliche Hauptthema des Konzils.
In seinem Brief den Kaiser Basilius VO: Juni 869 stellte Hadrian die Forderung,
seine Legaten ollten auf dem Konzil den Vorsitz führen un gemäß ihren In-
struktionen das Strafmaflß für die verschiedenen Kategorien der Schuldigen bestim-
i1Nnen Die Akten der photianischen Synode des Jahres 867 sollten öffentlich verbrannt
werden. Die römischen Beschlüsse, die synodal 1n der Kirche des heiligen Petrus
gefaßt worden nNn, ollten durch die Unterschrift aller Teilnehmer Konzil
bekräftigt werden. Die Legaten des Papstes hielten sich strikte ihre Instruktionen
und versuchten immer wieder mıiıt aller Energie, ıne Wiederaufnahme des Prozesses

Photius verhindern. Damit stießen G1ie aber auf den eisernen Widerstand
der Byzantiner, insbesondere der Vertreter des alsers. Basilius hatte ursprünglich, wıe
WIT sahen, das Urteil 1 Fall des Photius ganz dem Papst überlassen wollen. In-
zwischen hatte seinen Sinn geändert und verlangte 1Nne nNEeUe konziliare Behandlung
des Falls Photius Der TUN! dürfte darin liegen, daß dem Kaiser die römischen
Entscheidungen streng waren!?.
Die Verhandlungen eitete 17 Auftrag des aisers der Patrizier Baanes. Der aps setzte
sich mi1+t seiner Forderung, seine Legaten csollten den Vorsitz führen, nicht durch Baanes erhob
schon bei der ersten Sitzung Rom den Vorwurf, 111d|  j habe dort den Photius verurteilt
und exkommuniziert, hne ihn gesehen der gehört haben Während der vierten Sitzung
stellte der Patrizier kategorisch die Forderung, Photius un seine Anhänger müßftlßten VOT
ihrer endgültigen Verurteilung durch das Konzil angehört werden und INa  3 musse ihnen
Gelegenheit geben, sich verteidigen. Es Se1l nicht recht, jemanden ungehört verurteilen.
Gleichzeitig erklärte Baanes dem Konzil un den Legaten feierlich, die Vertreter des
aisers würden ihre Unterschrift nNnUur unter der Bedingung ıunter die Konzilsakten setzen,
daß Photius un seine Anhänger Vo Konzil gehört würden. Das WAar ıne unverhohlene
Drohung, das Konzil auffliegen lassen, wenn die Legaten des Papstes 1 diesem
Punkt nicht nachgäben., Ohne die Unterschrif£t des alsers hatten Konzilsbeschlüsse nach
damaligem Recht keinen Wert Unter diesem massıven Druck gaben die päpstlichen Legaten
1n t{wa ach Un willigten ein, daß die Photianer vorgeführt würden, ber nicht „ZUum
Streiten“‘, sondern LUr ihre Verurteilung durch die Päpste anzuhören. Die Vertreter des
alsers verstanden ber die Vorführung der Photianer als ine Wiederaufrollung des
Falles Photius, weil Sie ihnen Gelegenheit geben wollten, sich verteidigen. Baanes fragte
nachher den Photius feierlich: „Dag unNs, Mannn Gottes, wWas kannst du deiner echt-
fertigung vorbringen“*®?”
Das Konzil bestätigte schließlich TOLZ allem das römische Urteil, aber legte
größten Wert darauf festzustellen, daß dies kraft eigener Autorität, also kollegial
tat In seinem Rundschreiben die I Kirche betont das Konzil, daß E seinem
Urteil aufgrund eigenständiger Untersuchung des Falls und Verhöre des Photius
gekommen sel, und War aufgrund der Gewalt, die ihm 1m Heiligen (eiste VO  -
Christus dazu verliehen cei*1l. Das Konzil bat den Papst ausdrücklich Bestätigung
sSeiNer Beschlüsse, während die anderen Patriarchen L1LUT aufgefordert wurden, Gott
für das Ergebnis des Konzils danken.
Wir haben aus der eit des Konzils 1Nne Menge VO  »3 klaren Zeugnissen für die

Die VOo  3 Photius geweihten Bischöfe konnten, auch wWenn s1e Buße aten, 1Ur als Laien
wieder aufgenommen werden.

20 Nach Auffassung des aisers kam das endgültige Urteil über Photius VorT allem den
Vertretern aller Patriarchen (den römischen eingeschlossen), nicht ber Rom allein
Er hatte S1ie alle nach Konstantinopel berufen un sS1e bildeten den eigentlichen Kern des
Konzils.
Immerhin, wWenn das Konzil allem das Urteil des Papstes restlos bestätigte, 50 zeigt
das, wıe hoch 1 Kurs die päpstliche Autorität damals Konstantinopel stand.

161

war man in Konstantinopel ganz und gar nicht einverstanden. Die kollegiale Form 
der Kirchenregierung, wie sie den Byzantinern als Ideal vorschwebte, war mit der 
Forderung Roms unvereinbar. Es mußte deshalb zu einem harten Ringen kommen, 
und dieses Ringen ist das eigentliche Hauptthema des Konzils. 

In seinem Brief an den Kaiser Basilius vorn Juni 869 stellte Hadrian die Forderung, 
seine Legaten sollten auf dem Konzil den Vorsitz führen und gemäß ihren In­
struktionen das Strafmaß für die verschiedenen Kategorien der Schuldigen bestim­
men. Die Akten der photianischen Synode des Jahres 867 sollten öffentlich verbrannt 
werden. Die römischen Beschlüsse, die synodal in der Kirche des heiligen Petrus 
gefaßt worden waren, sollten durch die Unterschrift aller Teilnehmer am Konzil 
bekräftigt werden. Die Legaten des Papstes hielten sich strikte an ihre Instruktionen 
und versuchten immer wieder mit aller Energie, eine Wiederaufnahme des Prozesses 
gegen Photius zu verhindern. Damit stießen sie aber auf den eisernen Widerstand 
der Byzantiner, insbesondere der Vertreter des Kaisers. Basilius hatte ursprünglich, wie 
wir sahen, das Urteil im Fall des Photius ganz dem Papst überlassen wollen. In­
zwischen hatte er seinen Sinn geändert und verlangte eine neue konziliare Behandlung 
des Falls Photius. Der Grund dürfte darin liegen, daß dem Kaiser die römischen 
Entscheidungen zu streng waren 19

• 

Die Verhandlungen leitete im Auftrag des Kaisers der Patrizier Baanes. Der Papst setzte 
sich mit seiner Forderung, seine Legaten sollten den Vorsitz führen, nicht durch. Baanes erhob 
schon bei der ersten Sitzung gegen Rom den Vorwurf, man habe dort den Photius verurteilt 
und exkommuniziert, ohne ihn gesehen oder gehört zu haben. Während der vierten Sitzung 
stellte der Pa"trizier kategorisch die Forderung, Photius und seine Anhänger müßten vor 
ihrer endgültigen Verurteilung durch das Konzil angehört werden und man müsse ihnen 
Gelegenheit geben, sich zu verteidigen. Es sei nicht recht, jemanden ungehört zu verurteilen. 
Gleichzeitig erklärte Baanes dem Konzil und den Legaten feierlich, die Vertreter des 
Kaisers würden ihre Unterschrift nur unter der Bedingung unter die Konzilsakten setzen, 
daß Photius und seine Anhänger vom Konzil gehört würden. Das war eine unverhohlene 
Drohung, das ganze Konzil auffliegen zu lassen, wenn die Legaten des Papstes in diesem 
Punkt nicht nachgäben. Ohne die Unterschrift des Kaisers hatten Konzilsbeschlüsse nach 
damaligem Recht keinen Wert. Unter diesem massiven Druck gaben die päpstlichen Legaten 
in etwa nach und willigten ein, daß die Photianer vorgeführt würden, aber nicht „zum 
Streiten", sondern nur um ihre Verurteilung durch die Päpste anzuhören. Die Vertreter des 
Kaisers verstanden aber die Vorführung der Photianer als eine Wiederaufrollung des 
Falles Photius, weil sie ihnen Gelegenheit geben wollten, sich zu verteidigen. Baanes fragte 
nachher den Photius feierlich: ,,Sag uns, Mann Gottes, was kannst du zu deiner Recht­
fertigung vorbringen20 7" 

Das Konzil bes tätigte schließlich trotz allem das römische Urteil, aber es legte 
größten Wert darauf festzustellen, daß es dies kraft eigener Autorität, also kollegial 
tat. In seinem Rundschreiben an die ganze Kirche betont das Konzil, daß es zu seinem 
Urteil aufgrund eigenständiger Untersuchung des Falls und neuer Verhöre des Photius 
gekommen sei, und zwar aufgrund der Gewalt, die ihm im Heiligen Geiste von 
Christus dazu verliehen sei21 • Das Konzil bat den Papst ausdrücklich um Bestätigung 
seiner Beschlüsse, während die anderen Patriarchen nur aufgefordert wurden, Gott 
für das Ergebnis des Konzils zu danken. 

Wir haben aus der Zeit des Konzils eine Menge von klaren Zeugnissen für die 

10 Die von Photius geweihten Bischöfe konnten, auch wenn sie Buße taten, nur als Laien 
wieder aufgenommen werden. 

ro Nach Auffassung des Kaisers kam das endgültige Urteil über Photius vor allem den 
Vertretern aller Patriarchen (den römischen eingeschlossen), nicht aber Rom a1lein zu. 
Er hatte sie alle nach Konstantinopel berufen und sie bildeten den eigentlichen Kern des 
Konzils. 

tt Immerhin, wenn das Konzil trotz allem das Urteil des Papstes restlos bestätigte, so zeigt 
das, wie hoch im Kurs die päpstliche Autorität damals in Konstantinopel stand. 

11 161 



Anerkennung e1Nes echten Primats durch die Byzantiner“*. Die Autorität des Papstes
mußte aber 1n den Augen der Byzantiner synodal ausgeübt werden, und WarTr sowochl
1m Westen wIıe auf gesamtkirchlicher Ebene „Regulär und synodal” oder ‚„Kanonisch
und synodal” heißt oft VO  3 den Beschlüssen Roms, daß INa  j den Eindruck
gewinnt, daß nach der Konzeption des Ostens eben L1LUTr die synodale Form der
Beschlußfassung die reguläre und kanonische c@1. Dabei findet sich das „regulär und
synodal‘ auch 1n westlichen Jexten. Der Papst War aber 1Ur bereit, 1m Rahmen SeINESs
westlichen Patriarchates synodal oder kollegial voranzugehen, nicht aber auf gesamt-
kirchlicher Ebene Wir haben schon auf den Mangel Konsequenz 1n dieser Haltung
hingewiesen.
Nach der Auffassung, die mindestens der Von uns behandelten eit 1mM Osten
herrschte, 1st die RKegierungsform der Kirche wesentlich kollegial. DDas Kollegium der
fünf Patriarchen und das ökumenische Konzil ind die höchsten Iräger der kollegialen
Autorität. In beiden kommt dem Papst ıne bedeutende Rolle Z die aber nicht
genügend klar definiert wird?3.
Zur eit des vierten Konzils VO  3 Konstantinopel TI die Verschiedenheit der Auf-
fassung über die Kirchenregierung, wWwIıe G1€e zwischen West und Ost bestand, klar
zutage. Auf beiden Seiten überspitzte INa  - ıne richtige dee 1MmM Westen die der
Führung der Kirche durch den Papst, 1 (O)sten das kollegiale Prinzip. Hier liegt die
eigentliche Wurzel für den Konflikt, der 1mM Jahrhundert offen ausbrach. Nur ıne
allseitige und unvoreingenommene Klärung Cdieser Fragen kann un der jeder-
verein1gung zwischen West und (Ist näherbringen.

Der Kaiser sprach beim Empfang der päpstlichen Legaten VvVon Rom als der „Mutter aller
Kirchen” un nannte Hadrian „universalis Papa”. (Diesen Titel hatte Gregor der Große
noch energisch abgelehnt.) Der Patriarch Ignatius stellt 1n einem Brief Papst Nikolaus
ZwWar test, daß Christus das Haupt der Kirche sel, zitiert ber annn den klassischen
ext bei Mt 16, „Du bist Petrus, der Fels, un auf diesem Felsen 11 ich meine
Kirche bauen”, un anerkennt ausdrücklich, daß diese Worte uch Vo  ; allen Nachfolgerndes Apostelfürsten auf dem Stuhle des Alten Kom gelten.Daß Rom uch 1n disziplinären Angelegenheiten als Autorität anerkannt wurde, erhellt
2US der Tatsache, daß Kaiser Uun!| Patriarch nach dem Konzil den Papst Milderung der
Strafbestimmungen die Photianer baten Beide sich bewußt, daß die diszipli-naren Bestimmungen eines VO Papst gebilligten Konzils ben NUur durch den Papstabgeändert werden konnten. Freilich Zing der Kaiser, da 1n Rom taube Ohren fand,
ann doch selbständig OT, Ja berief nach dem Tod des Ignatius O; Photius
wieder auf den Patriarchenthron, hne Kom vorher fragen.
Der Patrizier Baanes beruft sich bei der sechsten Konzilssitzung auf das Urteil aller
Patriarchen, ott habe seine Kirche auf den fünf Patriarchen gegründet. Das Herrenwort:
„Die Pforten der Hölle werden S1e nicht überwältigen“, wendet auf die Patriarchen
Rom lehnt Wäar die Idee der Fünf Patriarchen nicht ab, beansprucht ber unzweideutig die
Führung 1ın diesem remium.

162

Anerkennung eines echten Primats durch die Byzantiner22• Die Autorität des Papstes 
mußte aber in den Augen der Byzantiner synodal ausgeübt werden, und zwar sowohl 
im Westen wie auf gesarntkirchlicher Ebene. ,,Regulär und synodal" oder „kanonisch 
und synodal" heißt es so oft von den Beschlüssen Roms, daß man den Eindruck 
gewinnt, daß nach der Konzeption des Ostens eben nur die synodale Form der 
Beschlußfassung die reguläre und kanonische sei. Dabei findet sich das „regulär und 
synodal" auch in westlichen Texten. Der Papst war aber nur bereit, im Rahmen seines 
westlichen Patriarchates synodal oder kollegial voranzugehen, nicht aber auf gesamt­
kirchlicher Ebene. Wir haben schon auf den Mangel an Konsequenz in dieser Haltung 
hingewiesen. 
Nach der Auffassung, die mindestens zu der von uns behandelten Zeit im Osten 
herrschte, ist die Regierungsform der Kirche wesentlich kollegial. Das Kollegium der 
fünf Patriarchen und das ökumenische Konzil sind die höchsten Träger der kollegialen 
Autorität. In beiden kommt dem Papst eine bedeutende Rolle zu, die aber nicht 
genügend klar definiert wird23• 

Zur Zeit des vierten Konzils von Konstantinopel tritt die Verschiedenheit der Auf­
fassung über die Kirchenregierung, wie sie zwischen West und Ost bestand, klar 
zutage. Auf beiden Seiten überspitzte man eine richtige Idee: im Westen die der 
Führung der Kirche durch den Papst, im Osten das kollegiale Prinzip. Hier liegt die 
eigentliche Wurzel für den Konfükt, der im 11. Jahrhundert offen ausbrach. Nur eine 
allseitige und unvoreingenommene Klärung dieser Fragen kann uns der Wieder­
vereinigung zwischen West und Ost näherbringen. 

22 Der Kaiser spra'ch beim Empfang der päpstlichen Legaten von Rom als der „Mutter aller 
Kirchen" und nannte Hadrian „universalis Papa". (Diesen Titel hatte Gregor der Große 
noch energisch abgelehnt.) Der Patriarch Ignatius stellt in einem Brief an Papst Nikolaus 
zwar fest, daß Christus das Haupt der Kirche sei, er zitiert aber dann den klassischen 
Text bei Mt 16, 18 : ,,Du bist Petrus, der Fels, und a'uf diesem Felsen will id1 meine 
Kirche bauen", und anerkennt ausdrücklich, daß diese Worte auch von allen Nad1folgern 
des Apostelfürsten auf dem Stuhle des Alten Rom gelten. 
Daß Rom auch in disziplinären Angelegenheiten a'Is Autorität anerkannt wurde, erhellt 
aus der Tatsache, daß Kaiser und Patriarch nach dem Konzil den Papst um Milderung der 
Strafbestimmungen gegen die Photianer baten. Beide waren sich bewuß t, daß die diszipli­
nären Bestimmungen eines vorn Papst gebilligten Konzils eben nur durch den Papst 
abgeändert werden konnten. Freilich ging der Kaiser, da er in Rom taube Ohren fand, 
dann doch selbständig vor, ja er berief nach dem Tod des Ignatius (877) sogar Photius 
wieder auf den Patriarchenthron, ohne Rom vorher zu fragen. 

23 Der Patrizier Baanes beruft sich bei der sechsten Konzilssitzung auf das Urteil aller 
Patriarchen, Gott habe seine Kirche auf den fünf Patriarchen gegründet. Das Herrenwort: 
,,Die Pforten der Hölle werden sie nicht überwältigen", wendet er auf die Patriarchen an. 
Rom lehnt zwar die Idee der fünf Patriarchen nicht ab, beansprucht aber unzweideutig die 
Führung in diesem Gremium. 

162 


