WILHELM DE VRIES

Papst und Bischofskollegium gemifl den drei letzten
Okumenischen Konzilien des ersten Jahrtausends

I. Drittes Konzil von Konstantinopel (680 bis 681)*

Eine der am heftigsten umstrittenen Fragen auf dem Vaticanum II. war die der Kirchen-
regierung, wie sie Christus gewollt hat: ob der Papst wie ein absoluter Monarch die Kirche
leitet oder ob er nach dem Willen Christi von seinen Briidern im Bischofsamt dabei unter-
stiitzt wird, die mit ihm zusammen und unter seiner Fithrung ein Ganzes, ein Kollegium
bilden, dem die hichste Leitungsgewalt in der Kirche zukommt. Eine bedeutende Minderheit
der Konzilsviter stand der Idee der Kollegialitit zunichst ablehnend gegeniiber, weil diese
Idee im geltenden kanonischen Recht kaum zutage tritt. Die Konzilsmehrheit, die schlieB-
lich den Gedanken der Kollegialitit zum Siege fiihrte, stiitzte sich auf die Tradition der
Kirche in ihrer ganzen Breite zu allen Zeiten und an allen Orten.

Um in Erfahrung zu bringen, welche Regierungsform Christus seiner Kirche gegeben hat,
geniigt es nicht, das heute geltende positive Kirchenrecht zu betrachten®. Es geniigt auch nicht,
das Neue Testament zu studieren. Wir kénnen dort nicht juristisch klare und eindeutige
Formulierungen erwarten. Die Evangelien sind kein Rechts-Kodex. Die HI. Schrift muf im
Licht der gesamten Tradition der Kirche betrachtet werden. Dazu gehort die Lehre der
Viter, vor allem auch die Geschichte der Kirche. Mit der Struktur, die sie von Christus
empfangen hat, ist sie ihren Weg durch die Jahrhunderte unter Fithrung des Heiligen
Geistes gegangen. Tradition der Kirche heift Uberlieferung der ganzen ungeteilten Kirche.
Dazu gehort ganz wesentlich die Uberlieferung der Ostkirche. Im ersten Jahrtausend lag
das Schwergewicht der Kirche, anders als heute, im Osten?.

Greifen wir die letzten drei Skumenischen Konzilien des ersten Jahrtausends heraus und
betrachten wir sie unter der Riicksicht des Primats und der Kollegialitit. Diese Konzilien
haben dariiber keine theoretischen Dekrete erlassen, Aber sowohl der Papst (vor allem in
seinen Legaten) wie das Bischofskollegium treten auf diesen Konzilien und im Zusammen-
hang mit ihnen handelnd auf. Ihr Tun ist von einer bestimmten Auffassung ihrer Rolle in
der Kirche getragen. Wir wollen versuchen, aus der Art des Vorgehens beider zu ermitteln,
wie sie thre Aufgabe und ihre Rechte in der Kirche verstanden haben. Die Auffassung des
Westens und des Ostens in der Frage des Zusammenspiels von Primat und Kollegialitit in
der Kirche war nicht die gleiche. Im Westen legte man den Akzent mehr auf den Primat,
im Osten mehr auf die Kollegialitit. Trotzdem braucht hier kein uniiberbriickbarer Gegen-
satz vorzuliegen. Beide Auffassungen bezeugen, jede auf ihre Weise, die eine Tradition
der Kirche.

Das dritte Konzil von Konstantinopel hatte die Aufgabe, die durch die Monotheleten
hervorgerufene Spaltung zu beseitigen. Diese lehrten: in Christus gebe es nur einen
Willen. Kaiser Heraclius (610 bis 641) hatte den Versuch gemacht, mit dieser neuen
Formel die Monophysiten (Anhinger der Ein-Naturen-Lehre), die in der Osthilfte

! Wilhelm de Vries, Die Struktur der Kirche gemi#f dem III. Konzil von Konstantinopel
(680—681), in: Volk Gottes, Festgabe fiir Josef Hiéfer, hg. v. R. Bdumer u. H. Dolch.
Freiburg 1967, 262—285.

2 Darin finden sich Elemente, die von Menschen mit Recht der von Christus gewollten
Ordnung hinzugefiigt wurden, wie das Kardinalat u. a. m. Anderes, was Christus gewollt
hat, mag im heutigen Recht nur noch undeutlich zum Ausdruck kommen.

3 Die wichtigsten Kirchenviter: Athanasius, Basilius, Gregor v. Nazianz, Johannes Chryso-
stomus, Cyrill v. Alexandrien u. a. waren Bischiife der grofen Stiddte des Ostens. Die acht
Okumenischen Konzilien des ersten Jahrtausends, auf denen der katholische Glaube seine
klassische Formulierung gefunden hat, sind im Osten gehalten worden. Die Konzilsviiter
waren, von wenigen Vertretern des Westens, insbesondere Roms, abgesehen, Bischife der
Ostkirche, die damals vor der Spaltung zweifellos ein integrierender Bestandteil der
universalen Kirche war. Wenn wir von Tradition der Kirche sprechen, diirfen wir die
Uberlieferung des Ostens im ersten Jahrtausend vor der Spaltung nicht beiseite lassen.
Ein bedeutender und entscheidender Teil der Kirchengeschichte hat sich auf den acht ersten
tkumenischen Konzilien abgespielt, und dort ist ihre Uberlieferung autoritativ niedergelegt
worden.

154



des Reiches sehr zahlreich waren, wieder fiir die universale Kirche zu gewinnen?.
In Rom waren sich die Pipste ihrer Autoritit und ihrer Pflicht, iiber den rechten
Glauben in der ganzen Kirche, auch im Osten zu wachen, sehr wohl bewuft. Martin I
berief im Oktober 649 eine grofe Synode in den Lateranpalast ein, an der 105
Bischife, meist aus Italien und Afrika, teilnahmen. Die Synode, mit dem Papst an
der Spitze, verurteilte den Monotheletismus als Hiresie und schleuderte den Bann-
fluch gegen seine Anhinger. So sollte eine die ganze Kirche verpflichtende Glaubens-
entscheidung gefillt werden, um die Hiresie auszurotten und die katholische Kirche
dem Irrtum zu entreifen. Rom beanspruchte also unbedingte Glaubensautoritit.
Diese Autoritit wurde jedoch, und das ist sehr bezeichnend, synodal ausgeiibt. Der
Papst entscheidet nicht fiir sich allein, sondern er ruft seine Briider im Bischofsamt
zusammen, um gemeinsam mit ihnen zu beraten und eine Entscheidung zu Ffillen.

Typisch ist die Einleitung des Synodalschreibens an alle Christgldubigen: ,Martin, Knecht
der Knechte Gottes und durch seine Gnade Bischof der heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche der Stadt Rom, zusammen mit unserem heiligen Konzil, der hoch-
wiirdigen Bischofe...” Der Papst betont in seinem Schreiben an den Klerus von Jerusalem
eigens, daf die Entscheidungen, die er iibersendet, synodal gefillt wurden. Es handelt
sich hier um eine Ausdrucksweise, die alter Gewohnheit entsprach?®.

Die Idee kollegialer BeschluBfassung war also damals in Rom nicht unbekannt.
Uberraschend ist aber die Tatsache, daf Rom diese Idee nicht logisch durchdachte und
sie nicht auch auf die Gesamtkirche anwendete. Es ist nicht einzusehen, warum inner-
halb des Westens kollegial vorangegangen wurde, auf universal-kirchlicher Ebene
dagegen autoritir. Wenn die Autoritit des Papstes im Westen mit der kollegialen
Form der Beschluffassung vereinbar war, warum dann nicht auch in der Gesamt-
kirche? In der Tat verlangte Rom vom Osten eine bedingungslose und diskussionslose
Annahme seiner eigenen Entscheidung. Dem Osten gegeniiber lehnte Rom also ein
kollegiales Vorangehen ab. Fiir Rom war der Fall durch den Beschluf der rémischen
Synode mit dem Papst an der Spitze erledigt, jede weitere Diskussion ist iiberfliissig.
Es handelt sich nicht mehr darum, wie es wértlich im Schreiben der rémischen
Synode vom Jahre 680 an den Kaiser heifit: ,,Uber Ungewisses zu streiten’, sondern
nur noch um eine zusammenfassende Definition des bereits Sicheren und Unverinder-
lichen.

Rom beruft sich auf die Autoritit des heiligen Petrus, dessen Glaube in der rémischen
Kirche immer rein und unverfilscht bewahrt worden sei. Papst Agatho zitiert in seinem
Brief an Kaiser Konstantin IV. das Wort des Herrn an Petrus: ,Ich habe Ffiir dich gebetet,
daB dein Glaube nicht wanke” (Lk 22, 32). Rom beanspruchte also das Recht, Glaubens-
fragen fiir die universale Kirche verbindlich und endgiiltiz zu entscheiden, mit anderen
Worten, es beanspruchte die Unfehlbarkeit, die aber weniger dem Papst persénlich, als viel-
mehr der rémischen Kirche zugeschrieben wurde. Dahin deutet auch die Tatsache, daf
Leo II. die Verurteilung seines Vorgingers Honorius als eines Hiretikers durch das
Konzil widerspruchslos hinnahm.

Was man aber damals in Rom nicht geniigend sah, war die Tatsache, dafR trotz der Unfehl-
barkeit des Papstes eine Glaubensentscheidung fiir die ganze Kirche nicht notwendig durch
den Papst allein, sondern auch durch das Bischofskollegium mit dem Papst an der Spitze,
also durch ein allgemeines Konzil gefillt werden kann. Ja, wenn wir die Geschichte der
okumenischen Konzilien des ersten Jahrtausends betrachten, miissen wir sagen, dafl diese
kollegiale oder konziliare Form der Entscheidung damals jedenfalls das Normale war.
Das schlieft die Moglichkeit einer persénlichen Entscheidung des Oberhauptes der Gesamt-

4 Es ist eine Frage, ob diese Lehre unbedingt falsch sein mufte. Man kann sehr wohl von
einer moralischen Einheit des Willens in Christus reden, da der gottliche und der mensch-
liche Wille in ihm sich niemals widersprechen kénnen. Aber da es in Christus eine gottliche
und eine menschliche Natur gibt, ist ihm auch ein gbttlicher und ein menschlicher Wille
eigen. :

5D§s Vaticanum II. hat darauf wieder zuriickgegriffen und diese Art der Verkiindigung
kollegial gefaBter Entscheidungen wortlich iibernommen, und zwar im bewuften Unter-
schied zum Vaticanum 1., auf dem der Papst allein die Entscheidung verkiindete, die vom
Konzil nur bestitigt wurde.

155



kirche micht aus. Es war der Osten, der Rom gegeniiber das kollegiale Prinzip in der
Kirchenfithrung immer wieder betonte. Diese Tradition eines sehr bedeutenden Teiles der
Kirche kénnen wir nicht einfach beiseite lassen.

Sehen wir, wie der Osten in unserem Fall auf den Anspruch Roms, den Streitfall des
Monotheletismus bereits endgiiltic und autoritativ entschieden zu haben, reagierte.
Aufs Ganze gesehen lehnte der Osten diesen Anspruch ab, wenn auch einzelne
Stimmen den rémischen Standpunkt teilten. Zu Beginn des Konzils, das nach Ge-
wohnheit der Zeit durch den Kaiser und nicht durch den Papst berufen worden war,
sah man in Konstantinopel die Frage des Monotheletismus als véllig unentschieden
an. Sie muflte eben durch das Konzil und dessen Autoritit geldst werden. Schon
die Sitzordung auf dem Konzil zeigte, wie man die Lage auffafite: die Partei, die fiir
zwei Willen in Christus eintrat, saf der anderen Partei, die an der Einheit des Willens
Christi festhielt, gegeniiber. Beide wurden als gleichberechtigte Partner behandelt,
die iiber eine bisher noch schwebende Frage miteinander zu verhandeln hatten.
Monatelang priifte man die Dekrete fritherer Konzilien und die Zeugnisse der Viter,
um in der Frage zur Klarheit zu kommen. Das Schreiben des Papstes Agatho wurde
mit grofter Ehrfurcht aufgenommen®. Aber: dieses Schreiben wurde in der achten
Sitzung des Konzils durch den Kaiser, der persdnlich den Vorsitz fithrte, ausdriicklich
zur Diskussion gestellt?. Wihrend der dreizehnten Sitzung unterwarfen die Vertreter
des Kaisers das Schreiben Agathos nochmals einer Priifung. In der Schlufsitzung
erkliarte das Konzil feierlich, den dogmatischen Brief Agathos anzunehmen, aber es
fiigte hinzu, diese Annahme stiitze sich auf die Tatsache (die das Konzil also fest-
gestellt hatte), daf das Schreiben mit den Entscheidungen von Chalcedon iiberein-
stimme, ebenso mit dem Tomus Leos des Grofen und mit den Schriften des hl. Cyrill
von Alexandrien. Die Kirchenversammlung hat also den Brief des Papstes nicht
einfachhin aufgrund von dessen Autoritit angenommen, sondern weil sie nach monate-
langen Beratungen zur Einsicht gekommen war, daf der Brief den wahren Glauben
lehre. Dariiber befand das Konzil, also das Bischofskollegium, nicht ohne den Papst
und erst recht nicht gegen ihn, sondern mit ihm, aber kollegial. S0 war es die im
Osten durchaus vorherrschende Auffassung. Auch die beriihmte Akklamation: ,Durch
Agatho hat Petrus gesprochen”, will im Zusammenhang nichts anderes heilen, als die
feierliche Feststellung, die aufgrund sorgfiltiger Priifung gemacht worden ist, daB
Agathos Brief mit dem Zeugnis des hl. Petrus tibereinstimmt.

Es soll damit in keiner Weise gesagt sein, daf der Osten damals den Primat des
Papstes ablehnte. Aber er war der Auffassung, daB Glaubensentscheidungen, die fiir
die ganze Kirche verbindlich sein sollen, normalerweise durch ein Konzil, also kollegial
gefillt werden sollen®.

8 Das Konzil schrieb spiter an den Papst: ,,Wir anerkennen diesen Brief als vom héchsten
Gipfel der Apostel geschrieben . .. mit seiner Hilfe haben wir den gottlosen Irrtum
entlarvt und die verderbliche Lehre der Hiretiker besiegt.”

7 Der Kaiser forderte die Patriarchen Georg von Konstantinopel und Macarius von Anti-

ochien auf, ihre Meinung zu dufern. Georg antwortete: er habe die Biicher der Heiligen

und der anerkannten Viter studiert und sei zur Einsicht gekommen, dafl das, was im

Schreiben des Papstes und seiner Synode gesagt werde, mit diesen Zeugnissen iiberein-

stimme. Deshalb nehme er den Brief des Papstes an.

Es gab damals im Osten einzelne, die anders dachten. Das ausdriicklichste Zeugnis fiir den

Primat in den Konzilsakten legt der Bischof Domitius von Prusias ab. Er nimmt die

dogmatischen Darlegungen an, weil sie kommen ,von unserem Vater Agatho, dem heilig-

sten Erzbischof des apostolischen und ersten Sitzes des alten Rom . . . unserem Herrn, . . .

als vom Hl. Geist diktiert durch den Mund des Herrn und des seligsten Apostelfiirsten

Petrus, und von der Hand des dreimal seligen Agatho geschrieben”. Man kann aber nicht

sagen, diese Auffassung sei damals im Osten herrschend gewesen. In der unterschiedlichen

Auffassung von Primat und Kollegialitit lag der Keim des Konfliktes zwischen Ost und

West in der Kirche verborgen. Die Spaltung war jedoch kein unabwendbares Schicksal.

Bei groferem Verstindnis auf beiden Seiten fiir die Auffassung des andern hitte sie

vermieden werden kénnen.

-]

156



II. Zweites Konzil von Nicda (787)°

Das zweite Konzil von Nicda beseitigte die Kirchenspaltung, die der Osten durch
seine jahrzehntelang herrschende Bilderstiirmerei hervorgerufen hatte'®. 754 ver-
urteilte eine Synode in Hiereia an der asiatischen Kiiste des Bosporus die Bilder-
verehrung. Dagegen nahm die Lateran-Synode 769 unter Stephan IIL Stellung, die
sich entschieden fiir die Bilderverehrung aussprach. Man berief sich hierbei auch auf
die mit der romischen Lehre iibereinstimmende Lehre der Patriarchen von Alexandrien,
Antiochien und Jerusalem. Das zeigt wieder einmal, daf der Sinn fiir die Kollegialitdt
auch Rom nicht fremd war.

Die Ausgangssituation des Konzils von 787 war véllig anders als die vor dem dritten
Konzil von Konstantinopel. Damals hatte der Kaiser, Konstantin IV., den Monothele-
tismus trotz seiner Verurteilung durch Rom als eine offene Frage hingestellt, die auf
dem Konzil kollegial zu entscheiden sei. Diesmal gab die Kaiserin Irene schon vor
dem Konzil offen zu, daf die Bilderstiirmerei ein Irrweg gewesen sei. Damit nahm
sie bereits den romischen Standpunkt an. Zum Konzil von 787 wurden nur die
Bischdfe zugelassen, die ihren bisherigen Irrtum beziiglich der Bilderverehrung aus-
driicklich aufgaben. Man konnte also von vornherein vermuten, daf die Stellung-
nahme der Byzantiner zum Primat auf dem zweiten Konzil von Nicda positiver war
als gut hundert Jahre vorher in Konstantinopel. Das ist auch in weitem Umfang der
Fall. Im Grunde miissen wir aber doch auch fiir dieses Konzil den gleichen Gegensatz
zwischen West und Ost feststellen: im Westen wird der Primat Roms iiberbetont,
im Osten dagegen die Kollegialitit.

Schon die Ausgangsposition der Byzantiner vor dem Konzil ist dem Primat nicht so
giinstig, wie es auf den ersten Blick scheinen méchte. Rom betrachtete sich als das allein
entscheidende Zentrum der Kirchengemeinschaft; d. h., wem Rom seine Gemeinschaft ver-
weigerte, der stand damit auferhalb der einen wahren Kirche. Mithin gehorte die byzantini-
sche Kirche, weil von Rom aus der Gemeinschaft ausgeschlossen, nicht mehr zur wahren
Kirche. Dieser Anspruch Roms griindet sich auf das BewuBtsein, daf der Bischof der
romischen Kirche als Stellvertreter Petri an der Spitze der Gesamtkirche steht. Diesen Ge-
danken entwickelte Hadrian I. in einem Brief an die Kaiser vom Oktober 787. Auch die
Kaiser miissen in den SchoB der ,heiligen und apostolischen und untadeligen rmischen
Kirche” wieder aufgenommen werden.

In Konstantinopel war man sich bewuBt, durch die Ablehnung der Bilderverehrung in eine
unmégliche Situation hineingeraten zu sein. Konstantinopel fand sich isoliert von der
iibrigen Christenheit, Rom und die Patriarchate des Ostens standen gegen das Okumenische
Patriarchat. Der Patriarch Paulus war von seinem Amt zuriickgetreten mit der Begriindung,
er konne den Bannfluch der ganzen Kirche, der auf ihm laste, nicht ertragen. Der von der
Kaiserin Irene fiir das Patriarchenamt auserwihlte Tarasius striubte sich gegen die Amts-
iibernahme, weil alle anderen Patriarchate Konstantinopel als exkommuniziert betrachteten.
Es war also nicht der Bannfluch Roms fiir sich allein, der die Byzantiner ihre Lage als un-
moglich empfinden lieR, sondern das Anathem der ganzen Kirche, das auf ihnen lastete.
Rom ist fiir sie nur eine Teilkirche, wenn auch eine sehr wichtige, aber nur die kollegiale
Entscheidung aller Teilkirchen ist fiir sie letztlich maBgebend. Immerhin akzeptierten tat-
sichlich die Kaiserin Irene und der Patriarch Tarasius auch schon vor dem Konzil die rémische
Lehre iiber die Bilderverehrung.

Man fragt sich, wozu sie dann iiberhaupt noch ein Konzil fiir notwendig hielten.
Kaiserin und Patriarch waren schon zur Orthodoxie zuriickgekehrt, aber sie waren
sich sehr wohl bewuft, daf ein groBer Teil des Volkes und der Hierarchie noch bei
der Bilderfeindschaft beharrten. Um die Frage endgiiltig und radikal zu entscheiden,

® Wilhelm de Vries, Die Struktur der Kirche gemif dem II. Konzil von Nicda (787), in:
OrChrP XXXIII (1967), 47—71.

10 Kaiser Leo III. verurteilte 729 durch ein Edikt die Bilderverehrung als Gotzendienst und
verlangte vom Papst Gregor II. die Zustimmung, die dieser jedoch verweigerte. Der Papst
forderte den Kaiser in einem sehr entschiedenen Brief auf, sich zur Wahrheit zu bekehren,
die er verlassen habe. Gregor III. schlof 731 durch ein Synodaldekret die Bilderstiirmer
aus der Kirche aus.

157



brauchte es nach der Uberzeugung der Kaiserin wie des Patriarchen einen Spruch
der hochsten kirchlichen Autoritit, nimlich des auf einem Okumenischen Konzil in
seinen Vertretern versammelten Weltepiskopats. Die Autoritit des Papstes, der die
Bilderstiirmerei schon wiederholt auf rémischen Synoden verurteilt hatte, konnte nach
der Auffassung der Byzantiner nicht geniigen, um den Streit aus der Welt zu
schaffen. Die kollegiale Autoritit, welche die Kirche in ihrer Gesamtheit reprisentiert,
ist in den Augen der Ostchristen die hochste und sie ist allein imstande, die Glau-
benslehre unter dem Beistand des Heiligen Geistes unfehlbar richtig zu verkiinden
und so den Streit in der Kirche zu beseitigen.

Die Kaiserin schreibt an den Papst Hadrian, er mége sich ,mit allen Bischéfen, die hier
sind, zusammenfinden, damit so der Wille des Herrn geschehe”. Wenn er selbst nicht
kommen konne, so moége er Vertreter entsenden, mit denen zusammen dann die Konzils-
viter synodal, also kollegial, die alte Tradition der heiligen Viter bestitigen, das Unkraut
der falschen Lehre ausrotten und die Trennung in der einen heiligen katholischen Kirche,
deren Haupt Christus ist, beseitigen sollen. Die Kaiserin will eine synodale Entscheidung
der ganzen Kirche zusammen mit dem Papst. Der Spruch des Papstes fiir sich allein genom-
men geniigt ihr nicht.

In Rom war man anderer Auffassung. Der Papst gab zwar zu dem Konzilsplan der
Kaiserin seine Zustimmung, falls es unmoglich sein sollte, die Bilderverehrung ohne
den Spruch einer Synode in Konstantinopel wiederherzustellen. Hadrian wuflte also
auch die tatsdchlich stirkere Wirksamkeit einer synodalen Entscheidung zu schitzen.
Aber er verlangte von den Kaisern (von Irene und ihrem noch unmiindigen Sohn
Konstantin), sie sollten den wahren orthodoxen Glauben der heiligen katholischen
romischen Kirche annehmen. Dieser ist also fiir den Papst fiir sich allein schon
unbedingt mafgebend. Die pipstlichen Legaten verlangten dann auch auf dem
Konzil, gestiitzt auf die papstliche Autoritit, die bedingungslose Annahme des Lehr-
schreibens des Papstes Hadrian. Tatsdchlich nahm das Konzil dieses Lehrschreiben
auch an. Es wurde nicht, wie der entsprechende Brief Agathos auf dem dritten Konzil
von Konstantinopel, zur Diskussion gestellt!!. Es ist aber doch zuzusehen, wie und
warum die einzelnen Konzilsviter das Schreiben des Papstes akzeptierten. Der
Patriarch Tarasius erklirte, er nehme die Darlegungen des Papstes an, weil er auf-
grund eingehenden Studiums der HI. Schrift und der Viter zur Einsicht gekommen sei,
daB die Lehre Hadrians tatsichlich mit der alten Uberlieferung der katholischen
Kirche iibereinstimme. Mafigebend ist also fiir ihn nicht die Autoritit des Papstes an
sich, sondern die Uberlieferung der ganzen Kirche, die er selbst festgestellt hat.

Daf das Konzil als Ganzes dhnlich dachte, ergibt sich aus der Art seines tatsichlichen
Vorangehens. Mit der Annahme des Papstbriefes waren die Verhandlungen keines-
wegs zu Ende. Das Konzil untersuchte vielmehr in einem langwierigen Verfahren, ob
die Bilderverehrung der HIl. Schrift, der Lehre der Viter, und der Aussage der vor-
herigen sechs Konzilien entspreche. Eigentlich entscheidend ist also fiir das Konzil
nur die Uberlieferung und die Lehre der ganzen Kirche!2.

1 Auf die Frage der Legaten, ob die Synode den Brief des heiligsten Papstes des alten Rom
annehme, antwortete die Versammlung sofort mit einem feierlichen ,,Ja”.

12 Das erkldrten die Konzilsviter in ihrem Schreiben an die Kaiser: ,Wir folgen den
Traditionen der Apostel und der Viter, wir stimmen mit dem HI. Geist iiberein, wir
bezeugen die Tradition der katholischen Kirche, wie sie in den sechs Konzilien ausgespro-
chen wurde. Das Konzil verurteilt die Synode von Hiereia, weil sie gegen die Kirche
gehandelt habe und weil sie von den Vorstehern der anderen Kirchen, den Patriarchen,
nicht anerkannt, vielmehr mit dem Anathem belegt worden sei. Sie hatte nicht den Papst
der Rémer auf ihrer Seite, noch die Bischife, die mit ihm sind. Kein Vertreter von ihm
war da, kein Brief von ihm wurde verlesen, wie es das Gesetz der Konzilien verlangt.
Auch die Patriarchen von Alexandrien, Antiochien und Jerusalem waren nicht einverstan-
den. dZudem war die Entscheidung von Hiereia denen der sechs vorhergehenden Konzilien
zuwider.

Die Stellungnahme des Papstes ist also sehr wichtig, aber doch nicht allein ausschlaggebend.

158



Es ist freilich wahr, daR eine ganze Reihe von Konzilsvitern das pipstliche Schreiben auf-
grund der blofen Autoritit des Papstes akzeptierten. Die Idee des Primates hatte also in-
zwischen in Konstantinopel eine breitere Zustimmung gefunden. Andere Viter beriefen
sich auf Hadrian und Tarasius, wieder andere erkldrten, sie nihmen die Lehre des Papstes
an, weil sie selbst wiifiten, daR sie der Tradition der hl. Apostel und der hl. Lehrer ent-
spreche. Im allgemeinen konnen wir aber feststellen, daR zur Zeit des zweiten Konzils
von Nicda die romische Auffassung vom Primat des Papstes erheblich mehr Zustimmung
fand als hundert Jahre vorher. Die Verteidiger der Bilderverehrung, die es auch in
Konstantinopel gab, suchten gegen den hiretischen Kaiser Hilfe und Stiitze beim Bischof
von Rom. Der Patriarch Tarasius zeigt in seinen Briefen an Papst Hadrian L., die er nach
dem Konzil schrieb, eine schr positive Haltung zum Primat. Er schreibt dem Papst das
,hichste Priestertum” zu und sagt von den Legaten des Papstes, sie hitten dieselbe Voll-
macht wie der Apostelfiirst Petrus. Der Papst hat die Cathedra des erhabenen Apostels
Petrus inne. Tarasius billigt dem Papst eine hohe Lehrautoritiit zu, freilich keine absolute.
Der Papst hat durch ,seine Lehre, in der Gott spricht, zusammen mit den Aposteln und
den heiligen Vitern durch das von diesen empfangene Wort der Wahrheit das Unkraut
der Hiresie ausgerottet”, Fiir Tarasius war aber die Lehrautoritit des Papstes keine unfehl-
bare Autoritit. Das geht aus der Art der Annahme des pipstlichen Lehrschreibens hervor,
von der wir soeben schon sprachen.

Das klarste Zeugnis fiir eine Anerkennung des Primats findet sich im Brief der orientalischen
Patriarchen an Tarasius. Dieser Brief ist freilich nicht von den Patriarchen selbst geschrieben,
sondern von frommen Minnern, wohl von Ménchen, im Gebiet der &stlichen Patriarchate, die
damals bereits unter islamischer Herrschaft standen. Diese frommen Ménner erkldren, man
konne im Notfall auch eine allgemeine Synode abhalten ohne die Teilnahme der apostoli-
schen Sitze von Alexandrien, Antiochien und Jerusalem. Die Zustimmung des ,heiligsten und
apostolischen Papstes von Rom” kinne allenfalls auch geniigen, um einem Konzil die Voll-
macht zu verleihen, den Glauben autoritativ zu verkiinden'®,

Zusammenfassend kénnen wir sagen: Gemif dem zweiten Konzil von Nicda ist,
was Primat und Kollegialitit angeht, eine Anniherung der Auffassungen von West
und Ost festzustellen. Aber auch hier bestand in dieser Frage keine volle Uberein-
stimmung. Der Osten erkennt zwar einen Primat gdttlichen Rechts, der auf der
Petrusnachfolge griindet, an, zieht aber hieraus nicht alle Folgerungen, die Rom
daraus gezogen hat.

III. Viertes Konzil von Konstantinopel (869 bis 870)14

Auf dem vierten Konzil von Konstantinopel ging es nicht um eine Glaubensfrage, sondern
um den Fall Photius, eine disziplinire Angelegenheit. Papst Nikolaus I. hatte Photius als
Patriarchen nicht anerkannt und ihn exkommuniziert. Photius seinerseits hatte auf einer
Synode in Konstantinopel im August 867 es gewagt, den Papst zu bannen und ihn fiir
abgesetzt zu erkldren!s, Nikolaus starb, bevor die Nachricht von seiner in Konstantinopel
ausgesprochenen Absetzung in Rom ankam. Sein Nachfolger Hadrian II. hielt im Juni 869
eine Synode in Rom ab, die aufs neue den Bannfluch gegen Photius schleuderte. Die Akten
der photianischen Synode des Jahres 867 wurden feierlich vor dem Petersdom verbrannt.
So ging dem vierten allgemeinen Konzil von Konstantinopel eine Zeit der stirksten Spannung
zwischen Rom und Konstantinopel voraus.

Inzwischen waren aber Ereignisse eingetreten, welche die Situation von Grund aus dnderten.
Photius war durch Kaiser Basilius, der am 24. September 867 durch einen Staatsstreich zur
Macht gekommen war, abgesetzt worden. Basilius suchte sich, um seine noch wenig sichere
Stellung zu festigen, auch auf Rom zu stiitzen. Dies erklidrt, daf trotz der vorausgegangenen
Spannungen nunmehr in Konstantinopel eine geradezu unwahrscheinliche Bereitschaft vor-

13 Auf dem II. Konzil von Nicda wurden die Legaten des Papstes mit héchsten Ehren auf-
genommen, aber sie fiihrten nicht den Vorsitz. Dieser kam dem von der Kaiserin beauftrag-
ten Patriarchen von Konstantinopel Tarasius zu. Das Konzil bat den Papst nicht um
Bestitigung der Beschliisse, der Papst hat sie auch nicht ausdriicklich bestdtigt. Seine
Legaten unterschrieben die Konzilsakten, und das geniigte.

1 Wilhelm de Vries, Die Struktur der Kirche gemid8 dem IV. Konzil von Konstantinopel
(869/870), in: Archivum Historiae Pontificiae 6 (1968), 7—42.

15 Die Historiker streiten dariiber, ob dies ein offener Aufruhr gegen das Papsttum als solches
war oder ob sich das Vorgehen des Photius nur gegen die Person des Papstes Nikolaus
richtete. Jedenfalls war es etwas Unerhortes, und in Rom war man verstidndlicherweise
aufs duflerste gereizt.

159



handen war, den Primat des Papstes gelten zu lassen'®, Basilius begann seine Karriere mit
einer Geste des Entgegenkommens Rom gegeniiber, In einem Brief vom 11. Dezember 867
an den Papst iiberlief er es diesem, die fiir den Frieden der Kirche in Konstantinopel not-
wendigen MaBnahmen (die Absetzung des Photius und die Wiedereinsetzung des Ignatius,
seines Vorgiéngers) zu approbieren und iiber die Anhiinger des Photius zusammen mit
seiner Synode das Urteil zu sprechen!’.

Die Initiative zum Konzil ging diesmal vom Papst aus. In seinem Brief vom 10. Juni
869 an den Kaiser gab er seinen Willen kund, da ein grofes Konzil in Konstantinopel
abgehalten werde, auf dem seine Legaten den Vorsitz fithren sollten. Die technische
Ausfithrung der Berufung iiberlie8 der Papst dem Kaiser. Hier beanspruchte also der
Papst im Unterschied zu seinen Vorgingern das Recht der Berufung von Konzilien.
Auch das ist ein Zeichen fiir ein erstarktes Primatsbewufltsein in Rom. Der Osten
sah freilich nach wie vor das Konzil als vom Kaiser berufen an. Am schirfsten ist der
Primatsanspruch Roms formuliert in dem sogenannten , libellus satisfactionis”, dem
»Wiedergutmachungs-Akt”, der von allen reuig zuriickkehrenden Anhingern des
Photius unterschrieben werden mufte, ehe sie als Mitglieder des Konzils anerkannt
werden konnten. Rom beansprucht hier, fiir sich allein in Sachen des Glaubens, der
Disziplin und der Kirchengemeinschaft das entscheidende Wort zu sprechen, mithin
die hochste Instanz zu sein. Photius ist ein fiir allemal verurteilt; dariiber ist keine
Diskussion mehr méglich. Rom will also alles allein bestimmen und lehnt jede
kollegiale Teilnahme des Ostens an Entscheidungen, die ja schlieflich vor allem den
Osten betrafen, ab.

Wie stellte man sich nun in Konstantinopel zu diesen Forderungen? Beim Empfang
der pipstlichen Legaten in der Kaiserstadt erklirten Kaiser und Patriarch, das Ver-
langen Roms, den ,libellus” zu akzeptieren, als etwas Neues und Unerhortes. Der
Kaiser setzte sich aber trotzdem fiir die Unterzeichnung ein. Knapp hundert Bischife
fanden sich unter dem Druck des Kaisers dazu bereit. Das war etwas, aber nicht viel.
In der SchluBsitzung setzten 103 griechische Bischtfe ihre Unterschrift unter die
Konzilsdekrete. Das Konzil des Jahres 879, das den Photius rehabilitierte, begann
gleich mit 383 Bischofen. Es war also nur ein Bruchteil des byzantinischen Episkopats,
der sich zu einer Anerkennung des Primats, wie in Rom damals verstand, bereit-
fand!8,

Aus dem ,libellus” geht bereits hervor, da Rom den Fall Photius als abgeschlossen
und endgiiltig entschieden betrachtete. Das Konzil konnte also in der Auffassung
Roms nicht mehr die Aufgabe haben, den Fall Photius wieder aufzurollen und ein
eigenes Urteil zu fillen. Es war nur noch dazu da, der von Rom gefillten Ent-
scheidung in den Augen der Byzantiner ein griBeres Gewicht zu verleihen. Damit

18 Anderseits beharrten die Byzantiner nach wie vor auf dem fiir sie charakteristischen
kollegialen Prinzip. Rom, das von einem &kumenischen Patriarchen aufs duferste heraus-
gefordert war, versteifte sich noch mehr als bisher auf seinen iiberspitzten Primatsbegriff.
So blieb trotz aller freundlichen Worte, mit denen man auf beiden Seiten nicht geizte,
der alte Gegensatz in unverminderter Schirfe erhalten.

17 Basilius schickte Vertreter beider Parteien nach Rom, die angehort werden sollten, und bat
fiir die Photianer um Milde. Der Vertreter des Photius kam unterwegs ums Leben.
So wurde Photius verurteilt, ohne daf er eine Maglichkeit zur Verteidigung hatte. Die vom
Kaiser gewiinschte Milde lie8 Rom nicht walten.

18 Das Konzil verhielt sich dem ,libellus” gegeniiber sehr reserviert, es schwieg nach seiner
Verlesung. Erst auf die prizise Frage des papstlichen Legaten, ob es den libellus annehme,
sprach es sein ,placet”. Wie stark die Opposition gegen den ,libellus” war, zeigt die
Episode der Entwendung der bereits unterzeichneten Exemplare aus der Wohnung des
Legaten. Eine Abordnung der Bischéfe begab sich zum Kaiser und zum Patriarchen und
machte ihnen Vorstellungen: sie hiitten nicht gut daran getan, zu erlauben, daf sich die
Kirche Konstantinopels der rémischen wie eine Magd ihrer Herrin unterwiirfig zeige.
Der Kaiser lief daraufhin die bereits unterschriebenen Exemplare aus der Wohnung der
Legaten in deren Abwesenheit wegholen. Auf den heftigen Protest der Legaten hin wurden
die gestohlenen Papiere wieder zuriickerstattet.

160



war man in Konstantinopel ganz und gar nicht einverstanden. Die kollegiale Form
der Kirchenregierung, wie sie den Byzantinern als Ideal vorschwebte, war mit der
Forderung Roms unvereinbar. Es muflte deshalb zu einem harten Ringen kommen,
und dieses Ringen ist das eigentliche Hauptthema des Konzils.

In seinem Brief an den Kaiser Basilius vom Juni 869 stellte Hadrian die Forderung,
seine Legaten sollten auf dem Konzil den Vorsitz fithren und gemiff ihren In-
struktionen das Strafmafl fiir die verschiedenen Kategorien der Schuldigen bestim-
men. Die Akten der photianischen Synode des Jahres 867 sollten 6ffentlich verbrannt
werden. Die rémischen Beschliisse, die synodal in der Kirche des heiligen Petrus
gefaBt worden waren, sollten durch die Unterschrift aller Teilnehmer am Konzil
bekriftigt werden. Die Legaten des Papstes hielten sich strikte an ihre Instruktionen
und versuchten immer wieder mit aller Energie, eine Wiederaufnahme des Prozesses
gegen Photius zu verhindern. Damit stiefen sie aber auf den eisernen Widerstand
der Byzantiner, insbesondere der Vertreter des Kaisers. Basilius hatte urspriinglich, wie
wir sahen, das Urteil im Fall des Photius ganz dem Papst iiberlassen wollen. In-
zwischen hatte er seinen Sinn geiindert und verlangte eine neue konziliare Behandlung
des Falls Photius. Der Grund diirfte darin liegen, daff dem Kaiser die rémischen
Entscheidungen zu streng waren!®.

Die Verhandlungen leitete im Auftrag des Kaisers der Patrizier Baanes. Der Papst setzte
sich mit seiner Forderung, seine Legaten sollten den Vorsitz fiihren, nicht durch. Baanes erhob
schon bei der ersten Sitzung gegen Rom den Vorwurf, man habe dort den Photius verurteilt
und exkommuniziert, ohne ihn gesehen oder gehirt zu haben. Wihrend der vierten Sitzung
stellte der Patrizier kategorisch die Forderung, Photius und seine Anhinger miifiten vor
ihrer endgiiltigen Verurteilung durch das Konzil angehtrt werden und man miisse ihnen
Gelegenheit geben, sich zu verteidigen. Es sei nicht recht, jemanden ungehért zu verurteilen.
Gleichzeitig erkldrte Baanes dem Konzil und den Legaten feierlich, die Vertreter des
Kaisers wiirden ihre Unterschrift nur unter der Bedingung unter die Konzilsakten setzen,
dafl Photius und seine Anhdnger vom Konzil gehort wiirden. Das war eine unverhohlene
Drohung, das ganze Konzil auffliegen zu lassen, wenn die Legaten des Papstes in diesem
Punkt nicht nachgdben. Ohne die Unterschrift des Kaisers hatten Konzilsbeschliisse nach
damaligem Recht keinen Wert. Unter diesem massiven Druck gaben die pépstlichen Legaten
in etwa nach und willigten ein, da die Photianer vorgefiihrt wiirden, aber nicht ,zum
Streiten”, sondern nur um ihre Verurteilung durch die Pipste anzuhéren. Die Vertreter des
Kaisers verstanden aber die Vorfithrung der Photianer als eine Wiederaufrollung des
Falles Photius, weil sie ihnen Gelegenheit geben wollten, sich zu verteidigen. Baanes fragte
nachher den Photius feierlich: ,,Sag uns, Mann Gottes, was kannst du zu deiner Recht-
fertigung vorbringen20?”

Das Konzil bestitigte schlieflich trotz allem das romische Urteil, aber es legte
grofiten Wert darauf festzustellen, dal es dies kraft eigener Autoritdt, also kollegial
tat. In seinem Rundschreiben an die ganze Kirche betont das Konzil, daf es zu seinem
Urteil aufgrund eigenstindiger Untersuchung des Falls und neuer Verhore des Photius
gekommen sei, und zwar aufgrund der Gewalt, die ihm im Heiligen Geiste von
Christus dazu verliehen sei®!. Das Konzil bat den Papst ausdriicklich um Bestitigung
seiner Beschliisse, wihrend die anderen Patriarchen nur aufgefordert wurden, Gott
fiir das Ergebnis des Konzils zu danken.

Wir haben aus der Zeit des Konzils eine Menge von klaren Zeugnissen fiir die

1 Die von Photius geweihten Bischéfe konnten, auch wenn sie Bufle taten, nur als Laien
wieder aufgenommen werden.

?0 Nach Auffassung des Kaisers kam das endgiiltige Urteil iiber Photius vor allem den
Vertretern aller Patriarchen (den rémischen eingeschlossen), nicht aber Rom allein zu.
;E(r ha&te sie alle nach Konstantinopel berufen und sie bildeten den eigentlichen Kern des

onzils.

21 Immerhin, wenn das Konzil trotz allem das Urteil des Papstes restlos bestitigte, so zeigt
das, wie hoch im Kurs die pdpstliche Autoritdt damals in Konstantinopel stand.

1 161



Anerkennung eines echten Primats durch die Byzantiner??. Die Autoritit des Papstes
mufte aber in den Augen der Byzantiner synodal ausgeiibt werden, und zwar sowohl
im Westen wie auf gesamtkirchlicher Ebene. ,Regulir und synodal” oder ,kanonisch
und synodal” heiBt es so oft von den Beschliissen Roms, daf man den Eindruck
gewinnt, da nach der Konzeption des Ostens eben nur die synodale Form der
Beschluffassung die regulire und kanonische sei. Dabei findet sich das nreguldr und
synodal” auch in westlichen Texten. Der Papst war aber nur bereit, im Rahmen seines
westlichen Patriarchates synodal oder kollegial voranzugehen, nicht aber auf gesamt-
kirchlicher Ebene. Wir haben schon auf den Mangel an Konsequenz in dieser Haltung
hingewiesen.

Nach der Auffassung, die mindestens zu der von uns behandelten Zeit im Osten
herrschte, ist die Regierungsform der Kirche wesentlich kollegial. Das Kollegium der
finf Patriarchen und das dkumenische Konzil sind die hichsten Triger der kollegialen
Autoritdt. In beiden kommt dem Papst eine bedeutende Rolle zu, die aber nicht
geniigend klar definiert wird?3.

Zur Zeit des vierten Konzils von Konstantinopel tritt die Verschiedenheit der Auf-
fassung iiber die Kirchenregierung, wie sie zwischen West und Ost bestand, klar
zutage. Auf beiden Seiten iiberspitzte man eine richtige Idee: im Westen die der
Fiihrung der Kirche durch den Papst, im Osten das kollegiale Prinzip. Hier liegt die
eigentliche Wurzel fiir den Konflikt, der im 11. Jahrhundert offen ausbrach. Nur eine
allseitige und unvoreingenommene Klirung dieser Fragen kann uns der Wieder-
vereinigung zwischen West und Ost niherbringen.

* Der Kaiser sprach beim Empfang der pipstlichen Legaten von Rom als der ,Mutter aller

Kirchen” und nannte Hadrian ,universalis Papa”. (Diesen Titel hatte Gregor der Grofe
noch energisch abgelehnt.) Der Patriarch Ignatius stellt in einem Brief an Papst Nikolaus
zwar fest, daf Christus das Haupt der Kirche sei, er zitiert aber dann den klassischen
Text bei Mt 16, 18: ,Du bist Petrus, der Fels, und auf diesem Felsen will ich meine
Kirche bauen”, und anerkennt ausdriicklich, daf diese Worte auch von allen Nachfolgern
des Apostelfiirsten auf dem Stuhle des Alten Rom gelten.
Daf Rom auch in diszipliniren Angelegenheiten als Autoritit anerkannt wurde, erhellt
aus der Tatsache, daf8 Kaiser und Patriarch nach dem Konzil den Papst um Milderung der
Strafbestimmungen gegen die Photianer baten. Beide waren sich bewu8t, daf die diszipli-
niren Bestimmungen eines vom Papst gebilligten Konzils eben nur durch den Papst
abgedndert werden konnten. Freilich ging der Kaiser, da er in Rom taube Ohren fand,
dann doch selbstindig vor, ja er berief nach dem Tod des Ignatius (877) sogar Photius
wieder auf den Patriarchenthron, ohne Rom vorher zu fragen.

2 Der Patrizier Baanes beruft sich bei der sechsten Konzilssitzung auf das Urteil aller
Patriarchen, Gott habe seine Kirche auf den fiinf Patriarchen gegriindet. Das Herrenwort:
»Die Pforten der Hélle werden sie nicht iiberwiltigen”, wendet er auf die Patriarchen an.
Rom lehnt zwar die Idee der fiinf Patriarchen nicht ab, beansprucht aber unzweideutig die
Fiihrung in diesem Gremium.

162



