JAROSLAV KADLEC

Johannes Hus in neuem Licht?

1415 wurde der Magister Jan Hus zu Konstanz als Ketzer verbrannt. Fiinfeinhalb
Jahrhunderte sind seither verflossen, aber das Interesse an diesem Reformer ist nicht
erloschen. Neuestens hat der Benediktiner Paul De Vooght Hus in einem ganz neuen
Lichte gezeigtl. Er beschriinkt dessen Hiresie auf den Primat des Papstes und hilt
den Konstanzer Prozefy fiir ein Justizverbrechen. Auch eine Reihe anderer Arbeiten
sind erschienen, die Hussens Leben und Lehre beleuchten wollen?. Selbst das Vati-
canum II. befafite sich mit der Frage, und der marxistische Philosoph Milan Machovec
betitelte seine Broschiire: ,,Wird die katholische Kirche Johannes Hus rehabilitieren?”
(Prag, 1965)

Ohne Zweifel haben die katholischen Autoren Hus vielfach zu streng beurteilt.
Umgekehrt ist es aber auch nicht richtig, eine Person ungebiihrlich herauszuheben,
weil sie uns sympathisch ist, ihre Gegner ungerecht herabzusetzen oder das Zeit-
milieu auBBer Acht zu lassen. Dies vor Augen mochte ich berichten 1. iiber die Lehre
des Hus, 2. iiber seine Verurteilung in Konstanz, 3. iiber die Méglichkeit seiner
Rehabilitierung.

I. Die Lehre des Hus.

Hus war vor allem Sittenprediger mit der Mahnung zur Nachfolge Christi in Armut,
Demut und geduldigem Leiden. Seine Kritik der Simonie, Habsucht, Pflichtvergessen-
heit und Unsittlichkeit der Kleriker zielt auf die Besserung der Menschen®. Ahnlich
wie seine béhmischen Vorginger erstrebte Hus zunichst eine Reform der Gesinnung,
nicht des institutionellen Gefiiges der Kirche. Der Prager Erzbischof war mit Hus
zufrieden und berief ihn in die Kommission zur Bekimpfung jenes gewissenlosen
Geldgeschiftes, das der niedere Klerus mit dem angeblichen Hostienwunder von
Wilsnadk betrieb. Vorher hatte er ihn zum Synodalprediger ernannt. Diese Vertrauens-
stellung verlor Hus aber wieder, da sich die Prager Geistlichkeit die pauschalen
Strafpredigten gegen ihren Hochmut, ihre Herrschsucht, Geldgier, Trunksucht und
Unkeuschheit nicht lange gefallen lie8. Man warf Hus vor, er teile die Anschauungen
Wiclifs, mit denen er sich tatsichlich seit Jahren befaBte. Dieser Vorwurf seiner
Gegner war berechtigt, besonders hinsichtlich der Kirchenlehre des Hus. Das hat un-
ldngst der Berliner Medidvist Ernst Werner durch seine Untersuchung bestitigt®.

Zundchst war Wiclifs Philosophie, der strenge Realismus, in Béhmen eingedrungen.
Der Philosoph Wiclif trat aber bald in den Hintergrund. Gegenstand des Interesses
und Kampfes wurden Wiclifs neue Ansichten von Kirche und Staat. Diese ergaben
sich konsequent aus der philosophisch-theologischen Konzeption Wiclifs von der
Kirche als einer unsichtbaren Gemeinschaft, einem corpus praedestinatorum, einem

! Paul De Vooght, L’héresie de Jean Hus. Louvain 1960; ders. Hussiana. Louvain 1960;
ders. Jean Hus et ses juges. In: A. Franzen/W. Miiller, Das Konzil von Konstanz, Freiburg
1964, 152—173; ders. Jan Hus beim Symposium Hussianum Pragense (August 1965).
In: ThPQ 114 (1966) 81—95.

2 F. M. Bartos, Cechy v dobé Husové. Prag 1947; ders. Apologie de M. Jean Hus contre son
apologiste. In: Communio viatorum 8 (1965) 65—74. F. Seibf, Die Zeit der Luxemburger
und der hussitischen Revolution. In: Handbuch der Geschichte der bohmischen Linder.
I. Stuttgart 1967, 348—368. Ernst Werner, Der Kirchenbegriff bei Jan Hus, Jakoubek von
Mies, Jan Zelivsky und den linken Taboriten. Berlin 1967.

3 Hus klagt, schilt und droht: ,Prag, Prag, wenn du doch . . . deine Siinden von Herzen
erkidnntest . . ., so wiirdest du gewifllich weinen. Es wird Sodoma und Gomorra an jenem
Tage ertrédglicher gehen . . . Wehe dir, Prag!”

4 Ernst Werner, Der Kirchenbegriff bei Jan Hus, Jakoubek von Mies, Jan Zelivsky und den
linken Taboriten. Berlin 1967.

163



corpus mysticum. Dieser Kirchenbegriff ist Fundament seiner theologischen Spekula-
tion wie auch seiner kirchenpolitischen Konstruktion. Im Traktat ,,De ecclesia” (neben
der Schrift gegen die Simonie das wichtigste Werk) legt Hus seine Ansichten von der
Kirche dar. Dieses Thema lief ihn bis zum Tode nicht mehr los, er behandelt es auch
in seinen lateinischen und tschechischen Predigten, in Briefen, Postillen und Polemiken.

So wie Wiclif verwirft auch Hus die kanonistische Auffassung von der katholischen
Kirche und greift auf Augustinus zuriick. Dieser Kirchenlehrer redet auch von der
Kirche der Pridestinierten, aber er betrachtet die reale, streitende Kirche immer als
eine Gemeinschaft von Pridestinierten und Verworfenen (praescitorum), von Gerechten
und Siindern, die in Glaube, Hoffnung und Liebe durch die Sakramente verbunden
sind und von der kirchlichen Autoritiit geleitet werden. Augustinus suchte nachzuwei-
sen, daff trotzdem die irdische Kirche heilig sei und die einzige Stitte des Heils fiir
die Menschen, Hus dagegen lief nur die Gemeinschaft der Préidestinierten als wahre
Kirche gelten, vertauschte die irdische Kirche mit der himmlischen, indem er deren
Merkmale auf jene iibertrug. Fiir Hus besteht die hl. katholische Kirche aus allen
Pridestinierten, die zusammen das corpus Christi mysticum bilden®. Niemals kann ein
von Gott Verworfener (praescitus) Glied der hl. Universalkirche sein, er bildet
vielmehr mit seinesgleichen ebenfalls eine Gemeinschaft, ein corpus®. Zwar mischen
sich viele Christen nach dem gegenwirtigen Glauben und der Gnade unter die Pride-
stinierten und meinen, auch sie gehdrten zur Kirche, aber vor Gott gehdren sie zum
corpus der Verworfenen und sind als solche Glieder des Teufels?. Sie sind zwar in
der Kirche, aber nicht aus der Kirche, wie z. B. Schleim und stercora sich zwar im
Leibe befinden, den Leib aber nicht bilden. Hus irrt nicht, weil er vom corpus
praedestinatorum redet (nichts behindert eine solche theologische Spekulation), sondern
weil er die hl. katholische Kirche ausschlieflich als Gemeinschaft der Pridestinierten er-
kldrt und darauf die kirchliche Verfassung bauen wollte. Die Kirche der Pridestinierten
ist eine unsichtbare Kirche, niemand kann ohne géttliche Offenbarung wissen, ob er
dazu gehort. Damit ist aber alle Autoritit der sichtbaren Kirche erschiittert.

Wer da meint, das Kardinalskollegium bilde den Leib und der rémische Papst das
Haupt der katholischen Kirche, sagt Hus, der irrt, denn der Leib sind alle Pridestinier-
ten und das Haupt ist Christus8. Der Fels (petra) der Kirche ist nicht Petrus, nicht
Paulus, iiberhaupt kein Apostel, sondern einzig und allein Christus®?. Was aber macht
Petrus zum Vikar Christi? Der Vorzug (praeeminentia) an Tugenden, die sich aus
fides, humilitas und caritas zusammensetzen. Nur der ist ein echter Stellvertreter
Christi, sagt Hus an einer anderen Stelle!®, der ihn an Sitten und Gehorsam nach-
ahmt, d. h. der sich nicht um weltliche Dinge kiimmert, sondern Demut, Armut,
Keuschheit und Gehorsam zeigt wie der Menschensohn. Der romische Papst kann sich
also nur dann Vikar Christi nennen, wenn er pridestiniert ist und seinem Herrn treu
dient!*. Den Bannstrahl eines derartigen falschen Papstes muf man nicht fiirchten und
sein Predigtverbot braucht man nicht zu halten'2. In der 1414 abgefaften Schrift
gegen Stanislaus von Znaim betont Hus, daf die Gewalt Petri nicht iiber der Gewalt

5 ,Unica est sancta universalis ecclesia, quae est praedestinatorum numerus.” De ecclesia
(im folgenden DE) c. 1.

SDEc. 4, 6. TPE c.:5 SDEci 7

? ,Igitur neque Petrus neque Paulus nec aliquis alius citra Christum est principale funda-
mentum vel caput ecclesiae.” DE c. 9.

10 Contra occultum adversarium. M. J. Hus Polemica (ed. J. Er%il, Prag 1966) pg. 99 u. 103.

1 ,... si papa est praedestinatus et exercet officium pastorale, sequens Christum in
moribus, tunc est caput tantae militantis ecclesiae quantam regit; et si regit capitaliter
secundum legem Christi totam jam militantem ecclesiam, tunc est verus eius capitaneus
sub archicapite Jesu Christo. Si vero vivit Christo contrarie, tunc est fur, latro, ascendens
aliunde et est lupus rapax, hypocrita et nunc inter omnes viantes praecipuus Antichristus.”
DE c. 14.

12 DE c. 20.

164



der iibrigen Apostel stand. Christus kdnne sehr gut seine Kirche ohne Papst mit
seinen getreuen Priestern lenken'®. Bischife und Priester haben demnach die gleiche
apostolische Gewalt's. In der Auslegung der Zehn Gebote Gottes (LXXIII) schreibt
Hus: ,,Es steht fest, da der Papst nicht mehr Priester ist, als der kleinste Pfarrer, nur
daf er reicher ist, die Menschen mehr auf ihn blicken, er von der Welt mehr geschitzt
wird, und er mehr von seiner Gewalt, die er innehat, Gebrauch macht.” Die Schliissel-
gewalt bezieht sich keineswegs, wie der Papst behauptet, auf das Himmelreich, denn
das kann nur Christus selbst 6ffnen oder schlieBen, sondern ,,ad sententiam Dei
secundum legem suam promulgandam, quae vocatur solutio, absolutio vel peccati
remissio vel retentio”!s. Daraus wiirde folgen: Ist die Kirche nur eine Gemeinschaft
der Pridestinierten und Christus ihr einziges lebenspendendes Oberhaupt, dann
sind das Papsttum wie das Priestertum ganz iiberfliissig, ja unmoglich, weil niemand
von sich selbst und noch viel weniger von einem anderen wissen kann, ob er zum
Heile auserwihlt ist. Solche Konsequenzen zieht aber Hus nicht. Er ist zu sehr in der
katholischen Tradition verwurzelt und behilt mit dem priidestinatianischen Kirchen-
begriff Papsttum, Priestertum und Gnadenmittel bei, bleibt also duBerlich auf katholi-
schem Boden. Wenn Hus auch das Papsttum nicht a limine ablehnte, sondern darin
eine niitzliche, wenn auch reformbediirftige Institution sah, entscheidend blieb, daf8
er den Papst als Haupt der katholischen Kirche entthronte!®, Hitte Kaiser Konstantin
mit dem Papst der Kirche nicht ein weltliches Oberhaupt aufgezwungen, so wiichse
sie bestindig an Tugenden. Der romische Primat stammt demnach von einem
Menschen, nicht von Gott, Sukzession zwischen Aposteln und Pipsten besteht nur
hinsichtlich sittlicher Wesensgleichheit (conformitas) und urchristlicher Lebensfiithrung.

Ernst Werner bemerkt dazu folgendes: ,,Wiahrend in katholischer Sicht die Pradestina-
tion nur ein Gegenstand der Hoffnung und des Vertrauens im Hinblick auf Recht-
fertigung und Seligkeit war, benutzte sie Hus zu theologischen Spekulationen fiir
seine Ekklesiologie. Er rithrte damit an die Existenzgrundlagen des Papsttums und
der romisch-katholischen Kirche, Das Konstanzer Konzil konnte nicht zustimmen,
daf die hl. Universalkirche nur aus einer Versammlung von Priidestinierten bestand;
denn dann hitte die reale Kirche als hierarchische Organisation ihre Verankerung
verloren, sofern sie nicht mit dem Ideal der unsichtbaren Geistkirche hussischer
Prigung iibereinstimmte ... Nach katholischer Uberzeugung hatten die Konstanzer
Konzilsviter recht, die hussische Ekklesiologie als durchwegs irrig und ihren Urheber
als Erzketzer zu bezeichnen. Hierin sah die iltere katholische Forschung!? weit klarer
als die moderne!®.” Soweit E. Werner.

Ich stimme mit ihm véllig iiberein. Der philosophisch-theologische Eklektizismus des
bohmischen Wiclifiten geniigt zwar zur reformatorischen Praxis, noetisch aber war er
ein katholisch-hiretisches mixtum compositum. Der in diesen Fragen versierte Geist
unterschied darin deutlich die grundlegende Primisse: den wiclifschen Realismus und
Kirchenbegriff. Ohne diesen Ausgangspunkt konnten alle iibrigen Thesen und ihre
Folgerungen ,richtig lauten”, d. h. sie konnten in gewissen Zusammenhingen gut
katholisch sein. Jene hussischen Aussagen, in denen der Zusammenhang mit der
wiclifschen Primisse nicht offenbar war, konnten ,,in melius”, im katholischen Sinn
ausgelegt werden. So ist es De Vooght wirklich gelungen, Hus in manchen Punkten
zu rechtfertigen, z. B. daB Hus an das Fegefeuer und an die Fiirbitte fiir die Toten
glaubte. Aber die wiclifsche Lehre von der Kirche, die Hus mit der Autoritit des
hl. Augustinus zu verteidigen suchte, hat ihn ins Verderben gestiirzt.

13 Contra Stanislaum de Znoymo, c. 6. u. 8. M. J. Hus Polemica, pg. 324 u. 337. 14 DE c. 10.

15 Contra octo doctores c. 9. M. J. Hus Polemica, pg. 431.

16 Nullus papa est persona dignissima illius ecclesiae catholicae praeter Christum, igitur
nullus papa est caput illius ecclesiae catholicae praeter Christum.” DE c. 13.

17 7, B. ]. Sedldk, M. Jan Hus. Prag 1915. 18 Ernst Werner, a, a. O. 22.

165



IL. Die Verurteilung des Hus.

Der Prozefs am Konstanzer Konzil darf nicht nur aus einem Gesichtswinkel betrachtet
werden. Hus behauptete, er sei aus eigenem Willen gekommen, um seine Wahrheit
gegen falsche Zeugen zu verteidigen. Der Historiker muR auch die Meinung der
Konzilsviter horen, die den schon frither begonnenen Prozef mit einem Ketzer zu
Ende fiihren wollten. Damit soll der Eindruck nicht verwischt werden, daB sie iibereilt
gehandelt haben. Sie waren damals ohne Oberhaupt und wollten irgendwie ihre
Legitimitat beweisen. So griffen sie zu einem bewihrten Mittel und verurteilten einen
Ketzer, um ihre Sorge fiir die Reinerhaltung des Glaubens zu zeigen. Es ist zu
bedauern, daf sie diese causa nicht dem kommenden Papste iiberliefen; denn Rom
urteilt in solchen Fillen gewdhnlich ruhiger und gemifigter als solch stiirmische Ver-
sammlungen.

Die Meinung: das Konzil habe Hus wie jeden anderen Ketzer behandelt, ist irrig.
Soweit sie es nicht schon frither wufiten, haben die Konzilsviter es doch bald erkannt,
daB Hus ein ernster politischer Fall war. Darin hat sie auch das Benehmen des
Kaisers Sigismund bestdrkt. Dieser hatte bestimmt kein enges Gewissen, war auch
kein Fanatiker und zeigte am Konzil eine politische Behutsamkeit, die weder den
Feinden noch den Freunden des angeklagten Hus angenehm war. Er machte aber den
Fehler, daf er Hus nicht nach Bohmen zuriickschickte zu seinem Bruder Wenzel.
Wenzel IV. hitte gewifs fiir seinen Schiitzling auf eine mildere Strafe erkannt.

Auf alle Fille ist es sicher, daB8 die Konzilsviter in Konstanz sich mit jedem Widerruf
zufriedengegeben hiitten und nicht den Tod des Verklagten anstrebten. Schon
Palacky sah ein, daf die Richter in ihrer Nachgiebigkeit bis an die duBersten Grenzen
gingen. Hus hatte immer wieder gefordert, 6ffentlich vom Konzil gehort zu werden.
Nach einer Belehrung zum Besseren werde er sich unterwerfen. Mit einem ungerecht-
fertigten Optimismus sah er dieser Gelegenheit entgegen, aber die Verhdre am 5., 7.
und 8. Juni 1415 nahmen einen ihn enttiuschenden Verlauf. Er weigerte sich zu wider-
rufen, was er nie behauptet habe. Seine Richter suchten ihm entgegenzukommen durch
stindige Verminderung der Anklagepunkte. SchlieRlich beschrinkten sie sich auf
30 Ausziige aus De ecclesia und solchen Schriften, die Hus in den letzten zwei Jahren
verfaBt hatte. Auch verzichteten sie auf simtliche Zeugenaussagen. Hus widerrief
nicht, obschon er zuvor stets die ,falschen Zeugen” als das gréfte Hindernis fiir den
Widerruf bezeichnet hatte. Es ging ihm offenbar darum, durch keinerlei Zugestindnisse
des Hiresieverdachtes seine Freunde und Anhinger in Prag zu belasten. Hierin
liegt die eigentliche Problematik des Husprozesses, der als politischer oder konfessionel-
ler Justizmord wohl kaum richtig zu verstehen ist. Nach den Normen des kanonischen
Rechtes war sein Ausgang klar vorauszusehen, nachdem er in Rom schon einmal ver-
loren war. Auf direkte Angriffe (Hus nahm 1412 Stellung gegen den Ablafhandel)
war Rom immer empfindlich. Hus opferte sich freiwillig im reformatorischen Geist,
der ihn und seine Freunde erfiillte. Es war aber keine ,erkannte Lebenswahrheit”,
fiir die er starb. Auch De Vooght gibt zu, da Hus sich seiner Ansichten nicht sicher
war, daf er sie ofters dnderte und verschiedene Ausfliichte suchte. Den eigenen
Traktat ,Contra occultum adversarium” hielt er gefdhrlich fiir seine Sache!®, auch
die Schrift ,,De ecclesia” suchte er vor dem Konzil zu verbergen, obschon ihm daran
gelegen sein mufBte, gerade sie den Vitern vorzulegen, falls die ihm angelasteten
Artikel daraus unrichtig zitiert waren. Bei Hus handelt es sich also um keine theologisch
und sittlich ausgeglichene Personlichkeit, sondern eher um einen Volkstribun, dessen
Rednerbithne die Kanzel war. Entscheidendes Motiv der Handlung fiir ihn war die
Riicksichtnahme auf andere, die Sorge, was die Zuhorer, die Offentlichkeit, die Nation
sagen, wie sie dariiber urteilen wiirden. Diese Riicksicht war es, die letztlich entschied,

19 Als seine Freunde ihm mitteilten, daf sie diesen Traktat wieder nach Prag zuriickgebracht
hitten, schrieb er ihnen: ,,Valde gratus sum, quod Occultus est occultus.”

166



ob er widerrufen und sich retten oder nicht widerrufen und sich opfern sollte. War
das nicht eine Art Messianismus, der dann auf die Hussiten iiberging und sie unerhérte
Taten vollbringen lie2? Seine wankenden Ansichten konnten Hus keine innere Gewif-
heit verschaffen, diese konnte ihm nur die Uberzeugung geben, von Gott berufen
oder von seiner Nation gesandt zu sein als Werkzeug, das nach Vollbringung seiner
Aufgabe vernichtet wird. Das alles kann freilich keine noch so gute Historie ergriinden.

Aus dem Gesagten ergibt sich, daf es nicht die bohmischen ,falschen Zeugen”
und Feinde waren, die Hus auf den Scheiterhaufen gebracht haben. Nach De Vooght
sollen es Kreaturen schlimmster Art gewesen sein: Vielpfriindner, Feinde der Kirchen-
reform, Menschen voller Haf, denen daran gelegen war, sich Hus vom Halse zu
schaffen. Das trifft nicht zu. Unter den Gegnern des Hus befanden sich viele auf-
richtige Freunde der Kirchenreform, wie z. B. M. Andreas von Brod, M. Mauritius
Rvacka, M. Stanislaus von Znaim u. v. a. Diese Reformer sprachen freilich auf dem
kompetenten Forum der Ditzesansynode und nicht vor der fanatisierten Menge in der
Bethlehemskapelle. Hus und seine Anhinger fanden an hochster kirchlicher Stelle
groBes Verstindnis, konnten beim Erzbischof Zbyntk viele Forderungen durchsetzen
und die Fithrung an der Universitit iibernehmen. Alles wire gut gegangen, hitte es
keinen Wiclif gegeben und hitte sich Hus nicht gegen die kirchliche Autoritdt auf-
gelehnt. Sein Weg war keine Reform im Rahmen der kirchlichen Lehre und Disziplin,
er steuerte zur Revolution und zur Hiresie. Seitdem aber beginnt das Bemiihen seiner
Gegner, der Vielpfriindner sowohl wie der getreuen Hiiter der reinen Lehre, ihn un-
schidlich zu machen.

Zu den treuen Hiitern der reinen Lehre gehort auch M. Stephan von Paled.
De Vooght hat fiir ihn nur die schroffsten Worte der Verurteilung. J. Pekaf,
einer der groften tschechischen Historiker, ist anderer Ansicht: ,,Stephan wandte sich
von Hus, seinem Freunde und Genossen im Kampfe fiir die Ideen Wiclifs, erst in dem
Augenblicke ab, als er erschrocken sah, daf die Bewegung zur Revolution steuerte.
Die Tatsache, da} die Entwicklung der Ereignisse seinen Befiirchtungen und Warnun-
gen recht gab, rechtfertigte sein Vorgehen wie vor der Welt, so vor seinem eigenen
Gewissen. Dadurch und gewiff auch aus Erbitterung iiber alles, was er von seinen
Gegnern personlich erleiden mufte, konnte er so plastisch und satt die furchtbaren
Folgen des Sturzes schildern. Dabei sollte man nicht auler Acht lassen, daf es sich
um einen Mann handelt, der von seiner Wahrheit nicht weniger iiberzeugt war als
z. B. Hus von der seinigen. Zu einer besonders eindrucksvollen Szene in Hussens
Drama kommt es in Konstanz, wie bekannt, in jener Stunde, als Hus, schon bereit, auf
den Scheiterhaufen zu treten, seinen leidenschaftlichen Kliger zu sich ruft, um bei ihm
vor dem Tode die Beichte abzulegen und von ihm die Lossprechung zu erlangen.
In diesem Treffen zweier Jugendfreunde, die schlieflich drei Jahre des hartnickigen
Ringens voneinander getrennt haben, im Treffen, in dem das Weinen die gegenseitigen
Bekenntnisse und Verteidigungen unterbrach, mufite im Vordergrund der Gedanke
stehen bleiben, daf beide ihren Kampf im Dienste ihres sittlichen Gewissens fiihrten.
In ihrem Kampfe, wie immer er mit personlichem Groll getriibt wurde, war doch ein
Stiick des ewigen Streites zwischen dem Prinzip der Freiheit und dem Prinzip der
Autoritit einverleibt, der durch die Geschichte zieht*0.”

III. Rehabilitierung des Hus.

In einem diesbeziiglichen Interview sagte der Prager Apostolische Administrator
Bischof Fr. Tomasek: ,,Das ist eine Frage, die, soweit es sich um eine Losung handelt,
bis jetzt praktisch unberiihrt blieb. Man diskutierte dariiber wihrend des II. Vat. Kon-
zils, und nach allen Verhandlungen, die ich in dieser Angelegenheit hatte, kam ich zu
dem Ergebnis, daf sie eine lange und sorgfiltige Vorbereitung braucht, denn die Zeit
Hussens ist uns sehr entfernt, und man muf griindlich die Quellen studieren und

20 7, Pekar, Zizka a jeho doba II. Prag 1928, 67—70.

167



alles sorgfiltig vorbereiten, bevor man zu einer konkreten Behandlung schreiten
konnte. Es ist nur eine Rehabilitation nach ihrer, ich wiirde sagen, menschlichen Seite
moglich, mit Riicksicht auf die damalige Situation, die wirklich konfus und verworren
war. Man kann heute nicht sagen, in wie langer Zeit man zur Rehabilitation Hussens
wird schreiten konnen, soweit sie nach ihrer menschlichen, psychologischen, zeit-
geschichtlichen Seite moglich ist®1.”

Damit ist der rechte Weg angegeben, auf dem man zur Lésung der Frage gelangen
kann. Vom dogmatischen Standpunkt aus kann von einer Rehabilitierung des Hus
keine Rede sein. Selbst die modernen Verteidiger halten Hus fiir einen Ketzer, wenn
auch nicht fiir einen so groBen, wie man bisher gemeint hat. Und wer iiber die Giiltig-
keit des Konstanzer Verdiktes diskutieren will, der muf zur Kenntnis nehmen, daf
Martin V. 1418 die 30 Artikel des Hus als ,propositiones temerariae, erroneae,
haereticae, piarum aurium offensivae” verurteilt hat. Etwas anderes ist aber die
Frage, wie Hus zu seinen Irrtiimern kam. Das ist psychologisch nicht schwer zu
erkliren. Die Situation in der Kirche damals war wirklich konfus. Hus, der un-
bescholtene Priester, litt unter der Zuchtlosigkeit der Geistlichen. Er konnte sich micht
mit dem Gedanken abfinden, da die Kirche, in der drei Pipste einander verketzerten,
in der es so viele und so grofe Argernisse gab, die wahre Kirche Christi sei. So ist es
verstindlich, daf er zur Lehre von der Pridestination seine Zuflucht nahm.

Wer das iiberlegt, wird kaum den Mut aufbringen, Hus zu richten oder zu verurteilen.
Hus selbst hat Christus, den er liebte, angerufen, und darum wird es am besten sein,
wenn auch wir das Urteil Christus iiberlassen. Wir konnen aber noch mehr tun:
Wir distanzieren uns grundsitzlich vom Standpunkt der Theologen wie der staatlichen
Macht des Mittelalters. Die Inquisition war eine schreckliche Einrichtung, die niemand
zuriickwiinscht. Can. 1351 des CJC sagt: ,,Ad amplexandam fidem catholicam nemo
invitus cogatur.” In der Enzyklika ,Pacem in terris’” ist zu lesen: ,Man mége immer
unterscheiden, zwischen dem Irrtum und den Irrenden, auch wenn es sich um solche
handelt, die im Irrtum oder in ungeniigender Kenntnis iiber Dinge der religiGs-sitt-
lichen Werte befangen sind. Denn der dem Irrtum Verfallene hort nicht auf, Mensch
zu sein, und verliert nie seine perstnliche Wiirde, die doch immer geachtet werden
muf. In der Natur des Menschen geht auch nie die Fahigkeit verloren, sich vom Irr-
tum frei zu machen und die Wahrheit zu suchen. Hierin fehlt dem Menschen auch nie
die Hilfe der gottlichen Vorsehung. Wenn heute also jemand der Klarheit des
Glaubens ermangelt oder zu falschen Lehren abgewichen ist, kann es sein, daf er
spater, von Gottes Licht erleuchtet, die Wahrheit umfaft®2.” Und auch die Konzils-
viter des II. Vatikanums bekennen: ,In Demut bitten wir Gott und die getrennten
Briider um Verzeihung, wie auch wir unseren Schuldigern vergeben?3.”

Im angedeuteten Sinne konnte man also an eine Rehabilitierung des Hus denken.
Das Rad der Geschichte werden wir freilich nicht zuriickdrehen kénnen. Hus hat seine
Bedeutung in der Kirchengeschichte sowie in der Geschichte der tschechischen Nation
gerade durch seine Verurteilung erlangt. Ohne sie und seinen persénlichen Heldenmut
wire er einer der vielen Reformprediger geblieben und die Geschichte seines Volkes
wire einen anderen Weg gegangen.

21 Interview vom 13. 7. 1968 (Kvéty Nro 28).

* AAS LV (1963) 299 sq: ,[Omnino errores ab iis qui opinione labuntur semper distinguere
aequum est, quamvis de hominibus agatur, qui aut errore veritatis, aut impari rerum
cognitione capti sint, vel ad sacra, vel ad optimam vitae actionem attinentium, Nam homo
ad errorem lapsus iam non humanitate instructus esse desinit, neque suam umgquam
personae dignitatem amittit, cuius nempe ratio est semper habenda. Praeterea in hominis
natura numquam facultas perit et refragandi erroribus, et viam ad veritatem quaerendi.
Neque umgquam hac in re providentissimi Dei auxilia hominem deficiunt. Ex quo fieri
potest, ut, si quis hodie vel fidei perspicuitate egeat, vel in falsas discesserit sententias,
possit postmodum, Dei collustratus lumine, veritatem amplecti.”

23 Dekret iiber den Jkumenismus, Art 7.

168



