
KADLEC

Johannes Hus 1n Liıcht?
1415 wurde der Magister Jan Hus Konstanz als Ketzer verbrannt. Fünfeinhalb
Jahrhunderte sind seither verflossen, aber das Interesse diesem Reformer ist nicht
erloschen. Neuestens hat der Benediktiner Paul De Vooght Hus 1n einem ganz
Lichte gezeigt*. Er beschränkt dessen Ääresie auf den Primat des Papstes un hält
den Konstanzer Prozeß für eın Justizverbrechen. Auch 1N€e Reihe anderer Arbeiten
sind erschienen, die Hussens Leben und Lehre beleuchten wollen?. Gelbst das Vati-
1U Il befaßte sich mit der Frage, und der marxistische Philosoph Milan Machovec
betitelte Se1INe Broschüre: „Wird die katholische Kirche Johannes Hus rehabilitieren?“
(Prag,
hne 7 weifel haben die katholischen Autoren Hus vielfach streng beurteilt.
Umgekehrt 1st aber auch nicht richtig, 1ne Person ungebührlich herauszuheben,
weil G1€e uns sympathisch ist, ihre Gegner ungerecht herabzusetzen oder das eit-
milieu außer cht lassen. Dies Vor Augen möchte ich berichten über die Lehre
des Hus, über seine Verurteilung 1n Konstanz, über die Möglichkeit sSeiner
Rehabilitierung.

Die Lehre des Hus.
Hus War VOT allem Sittenprediger mit der Mahnung ZUT Nachfolge Christi 1n Armut,
Demut und geduldigem Leiden Seine Kritik der 5imonie, Habsucht, Pflichtvergessen-
heit und Unsittlichkeit der Kleriker zielt auf die Besserung der Menschen?. Ahnlich
wıe seine böhmischen Vorgänger erstrehte Hus zunächst 1Ne Reform der Gesinnung,
nicht des institutionellen Gefüges der Kirche. Der Prager Erzbischof War miıt Hus
zufrieden und berief ihn 1n die Kommission ZUrTr Bekämpfung Jjenes gewissenlosen
Geldgeschäftes, das der niedere Klerus mıiıt dem angeblichen Hostienwunder VO
Wilsnack betrieb Vorher hatte ihn ZU Synodalprediger ernannt. Diese Vertrauens-
stellung verlor Hus aber wieder, da sich die Prager Geistlichkeit die pauschalen
Strafpredigten ihren Hochmut, ihre Herrschsucht, Geldgier, Irunksucht un
Unkeuschheit nicht lange gefallen ieß Man warf Hus VOT, teile Clie Anschauungen
Wiclifs, mıiıt denen sich tatsächlich seit Jahren befaßte. Dieser Vorwurtf seiner
Gegner War berechtigt, besonders hinsichtlich der Kirchenlehre des Hus Das hat —

längst der Berliner Mediävist Ernst Werner durch seine Untersuchung bestätigt“*.,
Zunächst War Wiclifs Philosophie, der strenge Realismus, 1n Böhmen eingedrungen.
Der Philosoph Wicli$f tTat aber bald 1n den Hintergrund. Gegenstand des Interesses
und Kampfes wurden Wiclifs LECUE Ansichten Vomn Kirche un Staat Diese ergaben
sich konsequent aus der philosophisch-theologischen Konzeption Wiclifs VO'  3 der
Kirche als einer unsichtbaren Gemeinschaft, einem COTDUS praedestinatorum, einem

Paul De Voocht, L’heresie de Jean Hus Louvain 1960; ders. Hussiana. Louvain 1960;
ders Jean Hus Ses Juges In Franzen / W. Müller, [)Das Konzil Vo Konstanz, Freiburg
1964, 152—1753; ders Jan Hus beim 5ymposium Hussianum Pragense (August
In ThPO 114 (1966) 81—95

Barto  5y Cechy dobe Husovä. Prag 1947 ; ders. Apologie de Jean Hus contre 50
apologiste. In Communio viatorum (1965) 65—74 Seibt, Die eit der Luxemburger
Un der hussitischen Revolution. In Handbuch der Geschichte der böhmischen Länder.

Stuttgart 1967, 345— 368 rns Werner, Der Kirchenbegriff bei Jan Hus, Jakoubek VO
Mies, Jan Zelivsky un den linken Taboriten. Berlin 1967
Hus klagt, schilt un droht „Prag, Prag, wenn du doch deine Sünden Vo  3 Herzen
erkänntest würdest du gewißlich weinen. Es wird Sodoma und Omorra' jenem
Tage erträglicher gehen Wehe dir, Prag!“
TNS Werner, Der Kirchenbegriff bei Jan Hus, Jakoubek VO  3 Mies, Jan Zelivsky un den
linken Taboriten. Berlin 1967

163

JAROSLAV KADLEC 

Johannes Hus in neuem Licht? 

1415 wurde der Magister Jan Hus zu Konstanz als Ketzer verbrannt. Fünfeinhalb 
Jahrhunderte sind seither verflossen, aber das Interesse an diesem Reformer ist nicht 
erloschen. Neuestens hat der Benediktiner Paul De Vooght Hus in einem ganz neuen 
Lichte gezeigt1• Er beschränkt dessen Häresie auf den Primat des Papstes und hält 
den Konstanzer Prozeß für ein Justizverbrechen. Auch eine Reihe anderer Arbeiten 
sind erschienen, die Hussens Leben und Lehre beleuchten wollen2• Selbst das Vati­
canum II. befaßte sich mit der Frage, und der marxistische Philosoph Milan Machovec 
betitelte seine Broschüre: ,,Wird die katholische Kirche Johannes Hus rehabilitieren?" 
(Prag, 1965) 
Ohne Zweifel haben die katholischen Autoren Hus vielfach zu streng beurteilt. 
Umgekehrt ist es aber auch nicht richtig, eine Person ungebührlich herauszuheben, 
weil sie uns sympathisch ist, ihre Gegner ungerecht herabzusetzen oder das Zeit­
milieu außer Acht zu lassen. Dies vor Augen möchte ich berichten 1. über die Lehre 
des Hus, 2. über seine Verurteilung in Konstanz, 3. über die Möglichkeit seiner 
Rehabilitierung. 

I. Die Lehre des Hus. 

Hus war vor allem Sittenprediger mit der Mahnung zur Nachfolge Christi in Armut, 
Demut und geduldigem Leiden. Seine Kritik der Simonie, Habsucht, Pflichtvergessen­
heit und Unsittlichkeit der Kleriker zielt auf die Besserung der Menschen3• Ähnlich 
wie seine böhmischen Vorgänger erstrebte Hus zunächst eine Reform der Gesinnung, 
nicht des institutionellen Gefüges der Kirche. Der Prager Erzbischof war mit Hus 
zufrieden und berief ihn in die Kommission zur Bekämpfung jenes gewissenlosen 
Geldgeschäftes, das der niedere Klerus mit dem angeblichen Hostienwunder von 
Wilsnack betrieb. Vorher hatte er ihn zum Synodalprediger ernannt. Diese Vertrauens­
stellung verlor Hus aber wieder, da sich die Prager Geistlichkeit die pauschalen 
Strafpredigten gegen ihren Hochmut, ihre Herrschsucht, Geldgier, Trunksucht und 
Unkeuschheit nicht lange gefallen ließ. Man warf Hus vor, er teile die Anschauungen 
Wiclifs, mit denen er sich tatsächlich seit Jahren befaßte. Dieser Vorwurf seiner 
Gegner war berechtigt, besonders hinsichtlich der Kirchenlehre des Hus. Das hat un­
längst der Berliner Mediävist Ernst Werner durch seine Untersuchung bestätigt4 • 

Zunächst war Wiclifs Philosophie, der strenge Realismus, in Böhmen eingedrungen. 
Der Philosoph Wiclif trat aber bald in den Hintergrund. Gegenstand des Interesses 
und Kampfes wurden Wiclifs neue Ansichten von Kirche und Staat. Diese ergaben 
sich konsequent aus der philosophisch-theologischen Konzeption Wiclifs von der 
Kirche als einer unsichtbaren Gemeinschaft, einem corpus praedestinatorurn, einem 

1 Paul De Vooght, L'heresie de Jean Hus. Louvain 1960; ders. Hussiana. Louvain 1960; 
ders. Jea'n Hus et ses juges. In: A. Franzen/ W. Müller, Das Konzil von Konstanz, Freiburg 
1964, 152-173; ders. Jan Hus beim Symposium Hussianum Pragense (August 1965). 
In: ThPQ 114 (1966) 81-95. 

2 F. M. Bartoii, C::echy v dobe Husovc. Prag 1947; ders. Apologie de M. Jean Hus contre son 
apologiste. In: Communio viatorum 8 (1965) 65-74. F. Seibt, Die Zeit der Luxemburger 
und der hussitischen Revolution. In: Handbuch der Geschichte der böhmischen Länder. 
I. Stuttgart 1967, 348-368. Ernst W erner, Der Kirchenbegriff bei Jan Hus, Jakoubek von 
Mies, Jan Zelivsky und den linken Taboriten. Berlin 1967. 

3 Hus klagt, schilt und droht: ,,Prag, Prag, wenn du doch . . . -deine Sünden von Herzen 
erkänntest ... , -so würdest du gewißlich weinen. Es wird Sodoma und Gomorra.· an jenem 
Tage erträglicher gehen ... Wehe dir, Prag!" 

4 Ernst Werner, D er Kirchenbegriff bei Ja n Hus, Jakoubek von Mies, Jan Zelivsky und den 
linken Taboriten. Berlin 1967. 

163 



COTDUS mysticum Dieser Kirchenbegriff ist Fundament sSeiner theologischen Spekula-
tıon wıe auch sSeiNer kirchenpolitischen Konstruktion. Im Traktat „De ecclesia” (neben
der Schrift die Simonie das wichtigste Werk) legt Hus sSeine Ansichten VO:  »3 der
Kirche dar. Dieses Thema ieß ihn bis ZU Tode nicht mehr los, behandelt auch
In seinen lateinischen un tschechischen Predigten, 1n Briefen, Postillen und Polemiken.
50 wWwI1ıe Wiclif verwirtt auch Hus die kanonistische Auffassung VO  - der katholischen
Kirche und greift auf Augustinus zurück. Dieser Kirchenlehrer redet auch VO:  3 der
Kirche der Prädestinierten, aber betrachtet die reale, streitende Kirche immer als
ıne Gemeinschaft VO:  3 Prädestinierten und Verworfenen (praescitorum), VO  3 Gerechten
und Sündern, die 1n Glaube, Hoffnung und Liebe durch die Sakramente verbunden
sind und VO'  - der kirchlichen Autorität geleitet werden. Augustinus suchte nachzuwei-
SCIl, daß trotzdem die irdische Kirche heilig Ge1 und die einzige S+ätte des Heils für
die Menschen, Hus dagegen ieß 1Ur die Gemeinschaft der Prädestinierten als wahre
Kirche gelten, vertauschte die irdische Kirche mıit der himmlischen, indem deren
Merkmale auf jene übertrug. Für Hus besteht die katholische Kirche Aau$s allen
Prädestinierten, die I1NmMen das COTDUS Christi mysticum bilden®. Niemals annn eın
VO  -} Gott Verwortener (praescitus) Gilied der Universalkirche sein, bildet
vielmehr mıit seinesgleichen ebenfalls 1Ne Gemeinschaft, eın  A corpus®, WwWwWar mischen
sich viele Christen nach dem gegenwartigen Glauben und der Gnade unter die Präde-
stinierten und meınen, auch S1e gehörten ZUT Kirche, aber VOT Gott gehören G1e ZU

COTDUS der Verworfenen und sind als solche Gilieder des Teufels? Sie sind WwWar In
der Kirche, aber nicht UUS der Kirche, wıe Da Schleim und Stercora sich WarTr 1
Leibe befinden, den Leib aber nicht bilden. Hus irrt nicht, weil VO COTDUS
praedestinatorum redet (nichts behindert 1n€e solche theologische Spekulation), sondern
weil die katholische Kirche ausschließlich als Gemeinschaft der Prädestinierten ET1-
klärt und darauf die kirchliche Verfassung bauen wollte Die Kirche der Prädestinierten
1st 111e unsichtbare Kirche, niemand ann ohne göttliche Offenbarung wWIissen, ob
dazu gehört. Damit ist aber alle Autorität der sichtbaren Kirche erschüttert.
Wer da meınt, das Kardinalskollegium bilde den Leib und der römische Papst das
Haupt der katholischen Kirche, Ssagt Hus, der ırrt, denn der Leib S1N. alle Prädestinier-
ten un das Haupt 1st Christus®8. Der Fels petra) der Kirche 1st nicht Petrus, nicht
Paulus, überhaupt kein Apostel, sondern eINZIg und allein Christus®. Was aber macht
Petrus ZU Vikar Christi? Der Vorzug (praeeminentia) Tugenden, die sich auUs
fides, humilitas und cCarıtas zusammensetzen. Nur der ist eın echter Stellvertreter
Christi, sagt Hus 1ner anderen der ih Sitten und Gehorsam nach-
ahmt, der sich icht weltliche Dinge kümmert, sondern Demut, Ärmut,
Keuschheit und Gehorsam zeigt wWwWI1e der Menschensohn Der römische Papst kann sich
also LUr dann Vikar Christi CMHNNECIL, wenn prädestiniert ist und seinem Herrn treu
dient11. Den Bannstrahl eines derartigen falschen Papstes mu{ I11d  — nicht üUurchten un:
Sein Predigtverbot braucht InNnan nicht halten!? In der 1414 abgefaßten Schrift

Stanislaus Von Znaim betont Hus, daß die Gewalt Detri nicht über der Gewalt
5 „Unica est sancta universalis ecclesia, qUa«L est praedestinatorum numerus.“ De ecclesia

(im folgenden DE)
4I

„Agitur DPetrus Paulus NeC aliquis alius cıtra Christum est principale “unda-
mentum vel ecclesiae.”
C ontra occultum adversarium. Hus Polemica (ed ErSil, Prag 99 Ul. 103

11 S61 PapDa est praedestinatus exercet officium pastorale, SECQqUENS Christum ın
moribus, tunc est Cap tantae militantis ecclesiae quantam regit; et S1 regıt capitaliter
secundum legem Christi am jJam militantem ecclesiam, TUNC est 1US capıtaneus
Su archicapite Jesu Christo. 51 eiIQ Vivit Christo contrarie, tunc est fur, latro, ascendens
aliunde et est lupus J hypocrita et M1UNC inter viantes praecipuus Antichristus.”

C,.

164

corpus mysticum. Dieser Kirchenbegriff ist Fundament seiner theologischen Spekula­
tion wie auch seiner kirchenpolitischen Konstruktion. Im Traktat „De ecclesia" (neben 
der Schrift gegen die Simonie das wichtigste Werk) legt Hus seine Ansichten von der 
Kirche dar. Dieses Thema ließ ihn bis zum Tode nicht mehr los, er behandelt es auch 
in seinen lateinischen und tschediischen Predigten, in Briefen, Postillen und Polemiken. 

So wie Wiclif verwirft audi Hus die kanonistisdie Auffassung von der katholischen 
Kirdie und greift auf Augustinus zurück. Dieser Kirdienlehrer redet audi von der 
Kirche der Prädestinierten, aber er betraditet die reale, streitende Kirdie immer als 
eine Gemeinsdiaft von Prädestinierten und Verworfenen (praescitorum), von Gerediten 
und Sündern, die in Glaube, Hoffnung und Liebe durch die Sakramente verbunden 
sind und von der kirchlidien Autorität geleitet werden. Augustinus sudite nachzuwei­
sen, daß trotzdem die irdische Kirche heilig sei und die einzige Stätte des Heils für 
die Mensdien, Hus dagegen ließ nur die Gemeinschaft der Prädestinierten als wahre 
Kirche gelten, vertausdite die irdisdie Kirdie mit der himmlisdien, indem er deren 
Merkmale auf jene übertrug. Für Hus besteht die hl. katholisdie Kirche aus allen 
Prädestinierten, die zusammen das corpus Christi mysticum bilden5• Niemals kann ein 
von Gott Verworfener (praescitus) Glied der hl. Universalkirdie sein, er bildet 
vielmehr mit seinesgleichen ebenfalls eine Gemeinsdiaft, ein corpus6• Zwar misdien 
sidi viele Christen nadi dem gegenwärtigen Glauben und der Gnade unter die Präde­
stinierten und meinen, auch sie gehörten zur Kirche, aber vor Gott gehören sie zum 
corpus der Verworfenen und sind als soldie Glieder des Teufels7• Sie sind zwar in 
der Kirdie, aber nidit aus der Kirche, wie z. B. Schleim und stercora sich zwar im 
Leibe befinden, den Leib aber nicht bilden. Hus irrt nicht, weil er vom corpus 
praedestinatorum redet (nichts behindert eine soldie theologische Spekulation), sondern 
weil er die hl. katholische Kirdie ausschließlich als Gemeinsdiaft der Prädestinierten er­
klärt und darauf die kirdiliche Verfassung bauen wollte. Die Kirche der Prädestinierten 
ist eine unsiditbare Kirdie, niemand kann ohne göttliche Offenbarung wissen, ob er 
dazu gehört. Damit ist aber alle Autorität der sichtbaren Kirche ersdiüttert. 

Wer da meint, das Kardinalskollegium bilde den Leib und der römische Papst das 
Haupt der katholischen Kirdie, sagt Hus, der irrt, denn der Leib sind alle Prädestinier­
ten und das Haupt ist Christus8• Der Fels (petra) der Kirche ist nicht Petrus, nicht 
Paulus, überhaupt kein Apostel, sondern einzig und allein Christus0 • Was aber macht 
Petrus zum Vikar Christi? Der Vorzug (praeeminentia) an Tugenden, die sidi aus 
fides, humilitas und caritas zusammensetzen. Nur der ist ein echter Stellvertreter 
Christi, sagt Hus an einer anderen Stelle10, der ihn an Sitten und Gehorsam nadi­
ahmt, d. h. der sidi nicht um weltliche Dinge kümmert, sondern Demut, Armut, 
Keuschheit und Gehorsam zeigt wie der Menschensohn. Der römisdie Papst kann sich 
also nur dann Vikar Christi nennen, wenn er prädestiniert ist und seinem Herrn treu 
dient11• Den Bannstrahl eines derartigen falsdien Papstes muß man nicht fürditen und 
sein Predigtverbot braucht man nicht zu halten12• In der 1414 abgefaßten Schrift 
gegen Stanislaus von Znaim betont Hus, daß die Gewalt Petri nidit über der Gewalt 

5 „Unica e.st sancta universalis ecclesia, quae est praedestinatorum numerus." De ecclesia 
(im folgenden DE) c. 1. 

6 DE c. 4, 6. 7 DE c. 5. 8 DE c. 7. 
9 „Igitur neque Petrus neque Paulus nec aliquis alius citra Chris tum est principale funda­

mentum vel caput eeclesiae." DE e. 9. 
1° Contra oeeultum adversarium. M. J. Hus Polemiea (ed. J. Ersil, Prag 1966) pg. 99 u. 103. 
11 ,, • • • si papa est praedestinatus et exereet officium pastorale, sequens Christum in 

moribus, tune est eaput tantae militia'ntis eeclesiae quantam regit; et si regit eapitaliter 
seeundum legem Christi totam jam milita'ntem eeclesiam, tune est verus eius eapitaneus 
sub archieapite Jesu Christo. Si vero vivit Christo eontrarie, tune est fur, latro, aseendens 
aliunde et est lupus rapax, hypoerita et nune inter omnes via'ntes praecipuus Antichristus." 
DE e. 14. 

12 DE e. 20. 

164 



der übrigen Apostel stand. Christus könne cehr gut seine Kirche ohne Papst mıiıt
seinen getreuen Priestern lenken!®. Bischöfe und Priester haben demnach die gleiche
apostolische Gewalt14 In der Auslegung der Zehn Gebote Gottes schreibt
Hus „ES steht fest, daß der Papst nicht mehr Priester ist, als der kleinste Pfarrer, UTr

dafß reicher st, die Menschen mehr auf ih licken, VO  - der Welt mehr geschätzt
wird, und mehr Von seiner Gewalt, die innehat, Gebrauch macht.” Die Schlüssel-
gewalt bezieht sich keineswegs, wıe der Papst behauptet, auf das Himmelreich, denn
das kann L11UX Christus celbst öffnen oder schließen, sondern „‚ad sententiam Dei
secundum legem SUamn promulgandam, quae vVvocatur solutio, absolutio vel peccatı
TemM1SS10 vel retentio‘“1>. Daraus würde folgen: Ist die Kirche LLUTI 1ne Gemeinschaft
der Prädestinierten und Christus ihr einz1ges lebenspendendes Oberhaupt, dann
sind das Papsttum wıe das Priestertum ganz überflüssig, ja unmöglich, weil niemand
VO  - sich celbst un: noch viel weniger VO  - einem anderen wIıssen kann, ob ZUuU

Heile auserwählt ist. Solche Konsequenzen zieht aber Hus icht. Er 1st sehr 1ın der
katholischen Tradition verwurzelt und behält mıit dem prädestinatianischen Kirchen-
begriff Papsttum, Priestertum und Gnadenmittel bei, bleibt also Sußerlich auf katholi-
schem Boden Wenn Hus auch das Papsttum icht limine ablehnte, sondern darin
ıne nützliche, wenn auch reformbedürftige Institution sah, entscheidend blieb,

den Papst als Haupt der katholischen Kirche entthrontel®. Hätte Kaiser Konstantin
mit dem Papst der Kirche icht eın weltliches Oberhaupt aufgezwungen, WU:  e.  chse
61€e beständig Tugenden. Der römische Primat stammıt demnach VO'  - einem
Menschen, nicht VO  - Gott Sukzession zwischen Aposteln Un Päpsten besteht LLUTI

hinsichtlich cittlicher Wesensgleichheit (conformitas) und urchristlicher Lebensführung.
Ernst Werner bemerkt dazu folgendes: ‚„Während 1n katholischer Sicht die Prädestina-
tiıon 1UTLT: eın Gegenstand der Hoffnung und des Vertrauens 1 Hinblick auf Recht-
fertigung und Seligkeit WAarT, benutzte S1e Hus theologischen Spekulationen für
seine Ekklesiologie. Er rührte damit die Existenzgrundlagen des Papsttums un
der römisch-katholischen Kirche. Das Konstanzer Konzil konnte nicht zustimmen,
daß die Universalkirche L1UT aus einer Versammlung VO  »3 Prädestinierten bestand;
denn dann hätte die reale Kirche als hierarchische Urganisation ihre Verankerung
verloren, sofern S1e icht miıt dem Ideal der unsichtbaren Geistkirche hussischer
Prägung übereinstimmte . ach katholischer Überzeugung hatten die Konstanzer
Konzilsväter recht, die hussische Ekklesiologie als durchwegs 1IIT1g un ihren Urheber
als Erzketzer bezeichnen. Hierin sah die ältere katholische Forschung!” weıt klarer
als die moderne18,“ Soweit Werner.
Ich stimme mit ihm völlig überein. Der philosophisch-theologische Eklektizismus des
böhmischen Wiclifiten genugt WAar ZUrTr reformatorischen Praxis, noetisch aber War

ein katholisch-häretisches mıxtum compositum. Der 1n diesen Fragen versierte Geist
unterschied darin eutlich die grundlegende Prämisse: den wiclifschen Realismus un
Kirchenbegriff. diesen Ausgangspunkt konnten alle übrigen Thesen und ihre
Folgerungen „richtig lauten”, S1e konnten 1n gewilssen Zusammenhängen gut
katholisch sSe1InN. Jene hussischen Aussagen, 1n denen der Zusammenhang mıit der
wiclifschen Prämisse nicht ftenbar Warl, konnten ‚„n melius”, 1m katholischen Sinn
ausgelegt werden. S0 ist De Vooght wirklich gelungen, Hus 1n manchen Punkten

rechtfertigen, s daß Hus das Fegefeuer und die Fürbitte Für die loten
glaubte. ber die wiclifsche Lehre VOoO  »3 der Kirche, die Hus mıit der Autorität des
hl Augustinus verteidigen suchte, hat ihn 1NS Verderben gestüurzt.

Contra Stanislaum de Znoymo, Hus Polemica, 3724 0 337 14

15 C ontra Ccto doctores Hus Polemica, 431
„Nullus papa est PersonNna dignissima illius ecclesiae catholicae praeter Christum, igıtur
nullus papa est cCapu' illius ecclesiae catholicae praeter Christum.“”

Sedlak, Jan Hus. Prag 1915., Ernst Werner, d. z

165

der übrigen Apostel stand. Christus könne sehr gut seine Kirche ohne Papst mit 
seinen getreuen Priestern lenken13• Bischöfe und Priester haben demnach die gleiche 
apostolische Gewalt14• In der Auslegung der Zehn Gebote Gottes (LXXIII) schreibt 
Hus: ,,Es steht fest, daß der Papst nicht mehr Priester ist, als der kleinste Pfarrer, nur 
daß er reicher ist, die Menschen mehr auf ihn blicken, er von der Welt mehr geschätzt 
wird, und er mehr von seiner Gewalt, die er innehat, Gebrauch macht." Die Schlüssel­
gewalt bezieht sich keineswegs, wie der Papst behauptet, auf das Himmelreich, denn 
das kann nur Christus selbst öffnen oder schließen, sondern „ad sententiam Dei 
secundum legem suam promulgandam, quae vocatur solutio, absolutio vel peccati 
remissio vel retentio"15• Daraus würde folgen: Ist die Kirche nur eine Gemeinschaft 
der Prädestinierten und Christus ihr einziges lebenspendendes Oberhaupt, dann 
sind das Papsttum wie das Priestertum ganz überflüssig, ja unmöglich, weil niemand 
von sich selbst und noch viel weniger von einem anderen wissen kann, ob er zum 
Heile auserwählt ist. Solche Konsequenzen zieht aber Hus nicht. Er ist zu sehr in der 
katholischen Tradition verwurzelt und behält mit dem prädestinatianischen Kirchen­
begriff Papsttum, Priestertum und Gnadenmittel bei, bleibt also äußerlich auf katholi­
schem Boden. Wenn Hus auch das Papsttum nicht a limine ablehnte, sondern darin 
eine nützliche, wenn auch reformbedürftige Institution sah, entscheidend blieb, daß 
er den Papst als Haupt der katholischen Kirche entthronte16• Hätte Kaiser Konstantin 
mit dem Papst der Kirche nicht ein weltliches Oberhaupt aufgezwungen, so wüchse 
sie beständig an Tugenden. Der römische Primat stammt demnach von einem 
Menschen, nicht von Gott. Sukzession zwischen Aposteln und Päpsten besteht nur 
hinsichtlich sittlicher Wesensgleichheit (conformitas) und urchristlicher Lebensführung. 

Ernst Werner bemerkt dazu folgendes: ,,Während in katholischer Sicht die Prädestina­
tion nur ein Gegenstand der Hoffnung und des Vertrauens im Hinblick auf Recht­
fertigung und Seligkeit war, benutzte sie Hus zu theologischen Spekulationen für 
seine Ekklesiologie. Er rührte damit an die Existenzgrundlagen des Papsttums und 
der römisch-katholischen Kirche. Das Konstanzer Konzil konnte nicht zustimmen, 
daß die hl. Universalkirche nur aus einer Versammlung von Prädestinierten bestand; 
denn dann hätte die reale Kirche als hierarchische Organisation ihre Verankerung 
verloren, sofern sie nicht mit dem Ideal der unsichtbaren Geistkirche hussischer 
Prägung übereinstimmte . . . Nach katholischer Überzeugung hatten die Konstanzer 
Konzilsväter recht, die hussische Ekklesiologie als durchwegs irrig und ihren Urheber 
als Erzketzer zu bezeichnen. Hierin sah die ältere katholische Forschung17 weit klarer 
als die moderne18." Soweit E. Werner. 

Ich stimme mit ihm völlig überein. Der philosophisch-theologische Eklektizismus des 
böhmischen Wiclifiten genügt zwar zur reformatorischen Praxis, noetisch aber war er 
ein katholisch-häretisches mixtum compositum. Der in diesen Fragen versierte Geist 
unterschied darin deutlich die grundlegende Prämisse: den wiclifschen Realismus und 
Kirchenbegriff. Ohne diesen Ausgangspunkt konnten alle übrigen Thesen und ihre 
Folgerungen „richtig lauten", d. h. sie konnten in gewissen Zusammenhängen gut 
katholisch sein. Jene hussischen Aussagen, in denen der Zusammenhang mit der 
wiclifschen Prämisse nicht offenbar war, konnten „in melius", im katholischen Sinn 
ausgelegt werden. So ist es De Vooght wirklich gelungen, Hus in manchen Punkten 
zu rechtfertigen, z. B. daß Hus an das Fegefeuer und an die Fürbitte für die Toten 
glaubte. Aber die wiclifsche Lehre von der Kirche, die Hus mit der Autorität des 
hl. Augustinus zu verteidigen suchte, hat ihn ins Verderben gestürzt. 

13 Contra Stanislaum de Znoymo, c. 6. u. 8. M. J. Hus Polemica, pg. 324 u. 337. 14 DE c. 10. 
u Contra octo doctores c. 9. M. J. Hus Polemica, pg. 431. 
15 „Nullus papa est persona dignissima illius ecclesiae catholicae praeter Christum, igitur 

nullus pa'pa est caput illius ecclesiae catholicae praeter Christum." DE c. 13. 
17 z.B. ]. Sedlak, M. Jan Hus. Prag 1915. 18 Ernst Werner, a. a. 0. 22. 

165 



IL Die Verurteilung des Hus
Der Prozeß Konstanzer Konzil darf nicht I1IUT AauUSs einem Gesichtswinkel betrachtet
werden. Hus behauptete, G@e1 aUuUs eigenem Willen gekommen, SeinNe Wahrheit

alsche Zeugen verteidigen. Der Historiker mMu auch die Meinung der
Konzilsväter hören, die den schon früher begonnenen Prozeß® mıiıt einem Ketzer
Ende führen wollten Damit soll der 1INATUCH nicht verwischt werden, daß S1e übereilt
gehandelt haben S5ie damals ohne Oberhaupt und wollten irgendwie ihre
Legitimität beweisen. 50 griffen S1e einem bewährten Mittel und verurteilten einen
Ketzer, ihre Sorge für die Reinerhaltung des Glaubens zeigen. Es 1st
bedauern, daß S1e diese nicht dem kommenden Papste überließen; denn Rom
urteilt 1n olchen Fällen gewöhnlich ruhiger und gemäßigter als solch stürmische Ver-
sammlungen.
Die Meinung: das Konzil habe Hus wIıe jeden anderen Ketzer behandelt, 1st 1IN1g.
Soweit G1€e nicht schon früher wußten, haben die Konzilsväter doch bald erkannt,
daß Hus eın ernster politischer Fall WAarl. Darin hat S1e auch das Benehmen des
aisers Sigismund bestärkt. Dieser hatte bestimmt kein Ng| Gewissen, War auch
kein Fanatiker und zeigte Konzil ine politische Behutsamkeit, die weder den
Feinden noch den Freunden des angeklagten Hus angenehm WAarTl. Er machte aber den
Fehler, daß Hus nicht nach Böhmen zurückschickte seinem Bruder enzel
enzel hätte gewiß für seinen Schützling auf 1Ne mildere Gtrafe erkannt.
Auf alle Fälle ist sicher, daß die Konzilsväter 1n Konstanz sich mıiıt jedem Widerruf
zufriedengegeben hätten un nicht den Tod des Verklagten anstrebten. Schon
Palacky cah ein, daß die Richter 1ın ihrer Nachgiebigkeit bis die äußersten TeNzen
gingen. Hus hatte immer wieder gefordert, öffentlich VO: Konzil gehört werden.
ach einer Belehrung ZUuU Besseren werde sich unterwerten. Mit einem ungerecht-
fertigten Optimismus cah dieser Gelegenheit entgegen, aber die Verhöre D
und Juni 1415 nahmen einen ihn enttäuschenden Verlauf. Er weıigerte sich wider-
rufen, Wäas n1ıe behauptet habe Seine Richter suchten ihm entgegenzukommen durch
ständige Verminderung der Anklagepunkte. Schließlich beschränkten GS1e sich auf

Auszüge aus De ecclesia und solchen Schriften, die Hus 1n den etzten wel Jahren
verfaßt hatte uch verzichteten S1Ce auf cämtliche Zeugenaussagen. Hus widerrieft
nicht, obschon UVO STEeis die „falschen Zeugen“ als das größte Hindernis für den
Widerruf bezeichnet hatte Es ZiNg ihm offenbar darum, durch keinerlei Zugeständnisse
des Häresieverdachtes seine Freunde und Anhänger iın Prag belasten. Hierin
liegt die eigentliche Problematik des Husprozesses, der als politischer oder konfessionel-
ler Justizmord wohl kaum richtig verstehen ist. ach den Normen des kanonischen
Rechtes War SeiIN Ausgang klar vorauszusehen, nachdem 1in Rom schon einmal VOeT-
loren WAaäarl. Auf irekte Angriffe (Hus nahm 1412 Stellung den Ablaßhandel)
War Rom immer empfindlich. Hus opferte sich freiwillig 1 reformatorischen Geist,
der ih und SEeINE reunde erfüllte. Es War aber keine „erkannte Lebenswahrheit“”,
für die starb. Auch De Vooght zibt Z daß Hus sich seiner Ansichten nicht sicher
Warl, daß GS1e Ööfters äanderte und verschiedene Ausflüchte suchte. Den eigenen
Traktat „Contra occultum acdlversarium”” hielt gefährlich für sSeine Sache!?, uch
die Schrift „De ecclesia”” suchte Vor dem Konzil verbergen, obschon ihm daran
gelegen Se1IN mußte, gerade 61e den Vätern vorzulegen, die ihm angelasteten
Artikel daraus unrichtig zıtiert Bei Hus handelt sich also keine theologisch
un sittlich ausgeglichene Persönlichkeit, sondern eher un einen Volkstribun, dessen
Rednerbühne die Kanzel WAarT. Entscheidendes Motiv der andlung für ihn wWar die
Rücksichtnahme auf andere, die D0Trge, Was die Zuhörer, die Öffentlichkeit, die Nation
gCH, wıe 61€e arüber urteilen würden. Diese Rücksicht War CD, die etztlich entschied,
19 Als seine Freunde ihm mitteilten, daß S1ie diesen Traktat wieder nach Prag zurückgebrachthätten, schrieb ihnen: „Valde gratus SUumı, quod Occultus est occultus.”

166

II. Die Verurteilung des Hus. 

Der Prozeß am Konstanzer Konzil darf nicht nur aus einem Gesichtswinkel betrachtet 
werden. Hus behauptete, er sei aus eigenem Willen gekommen, um seine Wahrheit 
gegen falsche Zeugen zu verteidigen. Der Historiker muß auch die Meinung der 
Konzilsväter hören, die den schon früher begonnenen Prozeß mit einem Ketzer zu 
Ende führen wollten. Damit soll der Eindruck nicht verwischt werden, daß sie übereilt 
gehandelt haben. Sie waren damals ohne Oberhaupt und wollten irgendwie ihre 
Legitimität beweisen. So griHen sie zu einem bewährten Mittel und verurteilten einen 
Ketzer, um ihre Sorge für die Reinerhaltung des Glaubens zu zeigen. Es ist zu 
bedauern, daß sie diese causa nicht dem kommenden Papste überließen; denn Rom 
urteilt in solchen Fällen gewöhnlich ruhiger und gemäßigter als solch stürmische Ver­
sammlungen. 
Die Meinung: das Konzil habe Hus wie jeden anderen Ketzer behandelt, ist irrig. 
Soweit sie es nicht schon früher wußten, haben die Konzilsväter es doch bald erkannt, 
daß Hus ein ernster politischer Fall war. Darin hat sie auch das Benehmen des 
Kaisers Sigismund bestärkt. Dieser hatte bestimmt kein enges Gewissen, war auch 
kein Fanatiker und zeigte am Konzil eine politische Behutsamkeit, die weder den 
Feinden noch den Freunden des angeklagten Hus angenehm war. Er machte aber den 
Fehler, daß er Hus nicht nach Böhmen zurückschickte zu seinem Bruder Wenzel. 
Wenzel IV. hätte gewiß für seinen Schützling auf eine mildere Strafe erkannt. 
Auf alle Fälle ist es sicher, daß die Konzilsväter in Konstanz sich mit jedem Widerruf 
zufriedengegeben hätten und nicht den Tod des Verklagten anstrebten. Schon 
Palacky sah ein, daß die Richter in ihrer Nachgiebigkeit bis an die äußersten Grenzen 
gingen. Hus hatte immer wieder gefordert, öffentlich vom Konzil gehört zu werden. 
Nach einer Belehrung zum Besseren werde er sich unterwerfen. Mit einem ungerecht­
fertigten Optimismus sah er dieser Gelegenheit entgegen, aber die Verhöre am 5., 7. 
und 8. Juni 1415 nahmen einen ihn enttäuschenden Verlauf. Er weigerte sich zu wider­
rufen, was er nie behauptet habe. Seine Richter suchten ihm entgegenzukommen durch 
ständige Verminderung der Anklagepunkte. Schließlich beschränkten sie sich auf 
30 Auszüge aus De ecclesia und solchen Schriften, die Hus in den letzten zwei Jahren 
verfaßt hatte. Auch verzichteten sie auf sämtliche Zeugenaussagen. Hus widerrief 
nicht, obschon er zuvor stets die „falschen Zeugen" als das größte Hindernis für den 
Widerruf bezeichnet hatte. Es ging ihm offenbar darum, durch keinerlei Zugeständnisse 
des Häresieverdachtes seine Freunde und Anhänger in Prag zu belasten. Hierin 
liegt die eigentliche Problematik des Husprozesses, der als politischer oder konfessionel­
ler Justizmord wohl kaum richtig zu verstehen ist. Nach den Normen des kanonischen 
Rechtes war sein Ausgang klar vorauszusehen, nachdem er in Rom schon einmal ver­
loren war. Auf direkte Angriffe (Hus nahm 1412 Stellung gegen den Ablaßhandel) 
war Rom immer empfindlich. Hus opferte sich freiwillig im reformatorischen Geist, 
der ihn und seine Freunde erfüllte. Es war aber keine „erkannte Lebenswahrheit", 
für die er starb. Auch De Vooght gibt zu, daß Hus sich seiner Ansichten nicht sicher 
war, daß er sie öfters änderte und verschiedene Ausflüchte suchte. Den eigenen 
Traktat „Contra occultum adversarium" hielt er gefährlich für seine Sache10, auch 
die Schrift „De ecclesia" suchte er vor dem Konzil zu verbergen, obschon ihm daran 
gelegen sein mußte, gerade sie den Vätern vorzulegen, falls die ihm angelasteten 
Artikel daraus unrichtig zitiert waren. Bei Hus handelt es sich also um keine theologisch 
und sittlich ausgeglichene Persönlichkeit, sondern eher um einen Volkstribun, dessen 
Rednerbühne die Kanzel war. Entscheidendes Motiv der Handlung für ihn war die 
Rücksichtnahme auf andere, die Sorge, was die Zuhörer, die Öffentlichkeit, die Nation 
sagen, wie sie darüber urteilen würden. Diese Rücksicht war es, die letztlich entschied, 

19 Als seine Freunde ihm mitteilten, daß sie diesen Traktat wieder nach Prag zurückgebracht 
hätten, schrieb er ihnen: ,,Valde gratus sum, quod Occultus est occultus." 

166 



ob widerrufen und sich retten oder nicht widerrutfen un! sich opfern sollte. War
das nicht iıne Art Messianismus, der dann auf die Hussiten überging un sS1e unerhörte
Taten vollbringen ließ? Seine wankenden Ansichten konnten Hus keine innere Gewiß-
heit verschaffen, diese konnte ihm 1Ur die Überzeugung geben, VOoO Gott berufen
oder VO  - seiner Nation gesandt SeIN als Werkzeug, das nach Vollbringung seiner
Aufgabe vernichtet wird. DDas es kann Freilich keine noch gute Historie ergründen.
Aus dem Gesagten ergibt sich, daß nicht die böhmischen „falschen Zeugen“
und Feinde I1, die Hus auf den Scheiterhaufen gebracht haben ach De Vooght
sollen Kreaturen schlimmster Art SCeWESEN SEe1IN:! Vielpfründner, Feinde der Kirchen-
reform, Menschen voller Hadß, denen daran gelegen WaTl, sich Hus VO alse
schaffen Das trif+t nicht Unter den Gegnern des Hus befanden sich viele auf-
richtige reunde der Kirchenreform, WI1e / B Andreas VO  - Brod, Mauritius
Rvacka, Stanislaus VO  3 /naim U, V, d. DDiese Reformer sprachen Freilich auf dem
kompetenten Forum der Diözesansynode und nicht VOT der fanatisierten Menge 1n der
Bethlehemskapelle. Hus und seine Anhänger tanden höchster kirchlicher Gt+elle
großes Verständnis, konnten beim Erzbischof Zbynek viele Forderungen durchsetzen
und die Führung der Universität übernehmen. es ware gut CHANHCH, hätte
keinen Niclitf gegeben und hätte sich Hus nicht die kirchliche Autorität auf-
gelehnt Sein Weg War ke  1ne Retform 1m Rahmen der kirchlichen Lehre und Disziplin,
er ZUur Revolution und ZUr äresie. eitdem aber beginnt das Bemühen seiner

Gegner, der Vielpfründner sowohl wıe der getreuen Hüter der reinen Lehre, ih:
schädlich machen.
Zu den treuen Hütern der reinen TE gehört auch Stephan VOoO Palee
De Vooght hat für ih 1Ur die schroffsten Worte der Verurteilung. Peka  T:
einer der größten tschechischen Historiker, 1st anderer Ansicht „Stephan wandte sich
VO  3 Hus, seinem Freunde und Genossen 1m Kampfe Für die Ideen Wiclifs, TST 1n dem
Augenblicke ab, als erschrocken sah, dafß die Bewegung ZUT Revolution STteUuUer
Die Tatsache, da{fß die Entwicklung der Ereignisse seinen Befürchtungen und Warnun-
gyen recht xab, rechtfertigte SEe1N Vorgehen wıe VOT der Welt, VOT seinem eigenen
(jewissen. Dadurch und gewiß auch aAau$S Erbitterung über alles, Was VO  3 seinen
Gegnern persönlich erleiden mußte, konnte plastisch un: satt die furchtbaren
Folgen des Sturzes schildern. Dabei sollte INan nicht außer cht lassen, daß sich

einen Mannn handelt, der VO  3 seiner Wahrheit nicht weniger überzeugt wWarTr als
D Hus VO  3 der sein1gen. Zu einer besonders eindrucksvollen Szene In uUussens
Drama kommt 1n Konstanz, wWıe bekannt, 1n jener Stunde, als Hus, schon bereit, auf
den Scheiterhaufen treten, seinen leidenschaftliche Kläger sich ruft, bei ihm
VOT dem Tode die Beichte abzulegen und VONn ihm die Lossprechung erlangen.
In diesem Treffen zweiler Jugendfreunde, die schließlich drei Jahre des hartnäckigen
Kingens voneinander getrenn haben, 1 Treffen, 1n dem das Weinen die gegenseit1gen
Bekenntnisse und Verteidigungen unterbrach, mußte 1 Vordergrund der Gedanke
stehen bleiben, dafß beide ihren amp 1 Dienste ihres sittlichen Gewissens führten.
In ihrem Kampfe, wıe immer mit persönlichem Grolii getrübt wurde, War doch eın
Stück des ewıgen Streites zwischen dem Prinzip der Freiheit un dem Prinzip der
Autorität einverleibt, der durch die Geschichte zieht20 “
11L Rehabilitierung des Hus.
In einem diesbezüglichen Interview der Prager Apostolische Administrator
Bischof Fr. Tomaßsek: „Das 1st ıne Frage, die, sSsOweit sich ıne Lösung handelt,
bis jetz praktisch unberührt blieb Man diskutierte arüber während des Il Vat Kon-
zils, und nach allen Verhandlungen, die ich 1ın dieser Angelegenheit hatte, kam ich
dem Ergebnis, daß S1€e 1Nne lange und sorgfältige Vorbereitung braucht, denn die eit
ussens ist uns sechr entfernt, und INna  j muß gründlich die Quellen studieren und

Pekafr, iZka A jeho doba I1 Prag 1928, 67—70

167

ob er widerrufen und sich retten oder nicht widerrufen und sich opfern sollte. War 
das nicht eine Art Messianismus, der dann auf die Hussiten überging und sie unerhörte 
Taten vollbringen ließ? Seine wankenden Ansichten konnten Hus keine innere Gewiß­
heit verschaffen, diese konnte ihm nur die überzeugung geben, von Gott berufen 
oder von seiner Nation gesandt zu sein als Werkzeug, das nach Vollbringung seiner 
Aufgabe vernichtet wird. Das alles kann freilich keine noch so gute Historie ergründen. 
Aus dem Gesagten ergibt sich, daß es nicht die böhmischen „falschen Zeugen" 
und Feinde waren, die Hus auf den Scheiterhaufen gebracht haben. Nach De Vooght 
sollen es Kreaturen schlimmster Art gewesen sein : Vielpfründner, Feinde der Kirchen­
reform, Menschen voller Haß, denen daran gelegen war, sich Hus vom Halse zu 
schaffen. Das trifft nicht zu. Unter den Gegnern des Hus befanden sich viele auf­
richtige Freunde der Kirchenreform, wie z. B. M. Andreas von Brod, M. Mauritius 
Rvacka, M. Stanislaus von Znaim u. v. a. Diese Reformer sprachen freilich auf dem 
kompetenten Forum der Diözesansynode und nicht vor der fanatisierten Menge in der 
Bethlehemskapelle. Hus und seine Anhänger fanden an höchster kirchlicher Stelle 
großes Verständnis, konnten beim Erzbischof Zbynck viele Forderungen durchsetzen 
und die Führung an der Universität übernehmen. Alles wäre gut gegangen, hätte es 
keinen Wiclif gegeben und hätte sich Hus nicht gegen die kirchliche Autorität auf­
gelehnt. Sein Weg war keine Reform im Rahmen der kirchlichen l ehre und Disziplin, 
er steuerte zur Revolution und zur Häresie. Seitdem aber beginnt das Bemühen seiner 
Gegner, der Vielpfründner sowohl wie der getreuen Hüter der reinen l ehre, ihn un­
schädlich zu machen. 
Zu den treuen Hütern der reinen l ehre gehört auch M. Stephan von Palec. 
De Vooght hat für ihn nur die schroffsten Worte der Verurteilung. J. Pekar·, 
einer der größten tschechischen Historiker, ist anderer Ansicht: ,,Stephan wandte sich 
von Hus, seinem Freunde und Genossen im Kampfe für die Ideen Wiclifs, erst in dem 
Augenblicke ab, als er erschrocken sah, daß die Bewegung zur Revolution steuerte. 
Die Tatsache, daß die Entwicklung der Ereignisse seinen Befürchtungen und Warnun­
gen recht gab, rechtfertigte sein Vorgehen wie vor der Welt, so vor seinem eigenen 
Gewissen. Dadurch und gewiß auch aus Erbitterung über alles, was er von seinen 
Gegnern persönlich erleiden mußte, konnte er so plastisch und satt die furchtbaren 
Folgen des Sturzes schildern. Dabei sollte man nicht außer Acht lassen, daß es sich 
um einen Mann handelt, der von seiner Wahrheit nicht weniger überzeugt war als 
z. B. Hus von der seinigen. Zu einer besonders eindrucksvollen Szene in Hussens 
Drama kommt es in Konstanz, wie bekannt, in jener Stunde, als Hus, schon bereit, auf 
den Scheiterhaufen zu treten, seinen leidensd1aftlichen Kläger zu sich ruft, um bei ihm 
vor dem Tode die Beichte abzulegen und von ihm die lossprechung zu erlangen. 
In diesem Treffen zweier Jugendfreunde, die schließlich drei Jahre des hartnäckigen 
Ringens voneinander getrennt haben, im Treffen, in dem das Weinen die gegenseitigen 
Bekenntnisse und Verteidigungen unterbrach, mußte im Vordergrund der Gedanke 
stehen bleiben, daß beide ihren Kampf im Dienste ihres sittlichen Gewissens führten. 
In ihrem Kampfe, wie immer er mit persönlichem Groll getrübt wurde, war doch ein 
Stück des ewigen Streites zwischen dem Prinzip der Freiheit und dem Prinzip der 
Autorität einverleibt, der durch die Geschichte zieht20." 

III. Rehabilitierung des Hus. 
In einem diesbezüglichen Interview sagte der Prager Apostolische Administrator 
Bischof Fr. Tomasek: ,,Das ist eine Frage, die, soweit es sich um eine Lösung handelt, 
bis jetzt p raktisch unberührt blieb. Man diskutierte darüber während des II. Vat. Kon­
zils, und nach allen Verhandlungen, die ich in dieser Angelegenheit hatte, kam ich zu 
dem Ergebnis, daß sie eine lange und sorgfältige Vorbereitung braucht, denn die Zeit 
Hussens ist uns sehr entfernt, und man muß gründlich die Quellen studieren und 
20 ]. Pekai, Zizka a jeho doba II. Prag 1928, 67-70. 

167 



alles sorgfältig vorbereiten, bevor INa  - iner konkreten Behandlung schreiten
könnte. Es 1st L1UT 1ne Rehabilitation nach ihrer, ich würde gen, menschlichen Geite
möglich, mıiıt Rücksicht auf die damalige Situation, die wirklich konfus und verworTtren
WAarl. Man kann heute icht eN, In wWI1ıe langer eit INa  j ZUrTr Rehabilitation ussens
wird schreiten können, soweit S1e nach ihrer menschlichen, psychologischen, zeıt-
geschichtlichen Seite möglich 15  1
Damit ist der rechte Weg angegeben, auf dem INan ZUT Lösung der Frage gelangen
kann. Vom dogmatischen Standpunkt aus kann VO  ; einer Rehabilitierung des Hus
keine Rede Se1N. GSelbst die modernen Verteidiger halten Hus für einen Ketzer, wenn
auch icht für ınen großen, WIıe INa  . bisher gemeınt hat. Und wWerTr über die Gültig-
eit des Konstanzer Verdiktes diskutieren will, der mMu. ZUr Kenntnis nehmen, daflß
Martin 1418 die Artikel des Hus als „propositiones temerarlae, J
haereticae, plarum aurıum offensivae“” verurteilt hat Etwas anderes 1st aber die
Frage, wıe Hus seinen Irrtümern kam Das ist psychologisch nicht schwer
erklären. Die Situation 1 der Kirche damals WarTr wirklich konfus. Hus, der -
bescholtene Priester, litt unter der Zuchtlosigkeit der Geistlichen. Er konnte sich rücht
mıiıt dem Gedanken abfinden, dafß die Kirche, 1n der drei Päpste einander verketzerten,
1n der viele und große Argernisse gab, die wahre Kirche Christi €1. 50 1st
verständlich, daß ZUT Lehre VO  3 der Prädestination seine Zuflucht ahm
Wer das überlegt, wird kaum den Mut aufbringen, Hus richten oder verurteilen.
Hus selbst hat Christus, den jebte, angerufen, und darum wird besten se1ın,
wenn auch WIT das Urteil Christus überlassen. Wir können aber noch mehr tun
Wir distanzieren uns grundsätzlich VO Standpunkt der Theologen wWIıe der staatlichen
acht des Mittelalters. Die Inquisition wWar 1ne schreckliche Einrichtung, die niemand
zurückwünscht. Can 1351 des CC sagt 1r amplexandam idem catholicam MNEeINO
1n vıtus cogatur.“ In der Enzyklika „Pacem ın terris“”“ 1st lesen: „Man mOge immer
unterscheiden, zwischen dem Irrtum und den Irrenden, auch wenn sich SO
handelt, die 1m Irrtum oder 1n ungenügender Kenntnis über Dinge der religiös-sitt-
lichen Werte befangen sind Denn der dem Irrtum Vertfallene OÖört nicht auf, ens

sein, und verliert n1ıe seine persönliche Würde, die doch immer geachtet werden
mu In der Natur des Menschen geht auch nıe die Fähigkeit verloren, sich VO: Irr-
tum frei machen und die Wahrheit suchen. Hierin fehlt dem Menschen auch Nnıe
die Hilfe der gyöttlichen Vorsehung. Wenn heute also jemand der Klarheit des
Glaubens ermangelt oder alschen Lehren abgewichen ist, kann se1n, daß
spater, VvVon Gottes Licht erleuchtet, die Wahrheit umftalgt*2 “ Und auch die Konzils-
vater des II Vatikanums bekennen: „In Demut bitten WITr Gott und die getrennten
Brüder Verzeihung, wıe auch WIT unseren Schuldigern vergeben?®3 44
Im angedeuteten Sinne könnte iNnan also ıne Rehabilitierung des Hus denken.
Das Rad der Geschichte werden WIT reilich icht zurückdrehen können. Hus hat seine
Bedeutung 1ın der Kirchengeschichte SOWIle 1n der Geschichte der tschechischen Nation
gerade durch SEe1INEe Verurteilung erlangt. hne S1e und seinen persönlichen Heldenmut
ware einer der vielen Reformprediger geblieben und die Geschichte SE1INES Volkes
ware einen anderen Weg

Interview VO 1968 (Kvety Nro 28)
E AAS (1963) 299 5 „Omnino EeITOTES ab 115 quı opinıone abuntur SCIMPDET distinguere

deQUUMM est, quamVv1s de hominibus agatur, qu]1 aut eITOTE veritatis, aut imparı
cognitione captı sınt, vel ad <  / vel ad optimam vitae actıonem attınentium Nam homo
ad erTrTITOTEIN lapsus 1am NO  ”3 humanitate instructus S56 desinit, u SUuamll UMIMYqU am

dignitatem amıiıttit, CU1US ratio est SCINDET habenda'\ Praeterea ın hominis
natura NUMmMqU am facultas peri et refragandi erroribus, vıam ad veritatem quaerendi.
Neque u 1n providentissimi Dei auxilia hominem deficiunt. Ex quo fieri
potest, ut, S1 qu1s hodie vel fidei perspicuitate egeat, vel 1n falsas discesserit sententias,
possit postmodum, Dei collustratus lumine, verıtatem amplecti.”

22 Dekret über den Okumenismus, Art

168

alles sorgfältig vorbereiten, bevor man zu einer konkreten Behandlung schreiten 
könnte. Es ist nur eine Rehabilitation nach ihrer, ich würde sagen, menschlichen Seite 
möglich, mit Rücksicht auf die damalige Situation, die wirklich konfus und verworren 
war. Man kann heute nicht sagen, in wie langer Zeit man zur Rehabilitation Hussens 
wird schreiten können, soweit sie nach ihrer menschlichen, psychologischen, zeit­
geschichtlichen Seite möglich ist21." 

Damit ist der rechte Weg angegeben, auf dem man zur Lösung der Frage gelangen 
kann. Vom dogmatischen Standpunkt aus kann von einer Rehabilitierung des Hus 
keine Rede sein. Selbst die modernen Verteidiger halten Hus für einen Ketzer, wenn 
auch nicht für einen so großen, wie man bisher gemeint hat. Und wer über die Gültig­
keit des Konstanzer Verdiktes diskutieren will, der muß zur Kenntnis nehmen, daß 
Martin V. 1418 die 30 Artikel des Hus als „propositiones temerariae, erroneae, 
haereticae, piarum aurium offensivae" verurteilt hat. Etwas anderes ist aber die 
Frage, wie Hus zu seinen Irrtümern kam. Das ist psychologisch nicht schwer zu 
erklären. Die Situation in der Kirche damals war wirklich konfus. Hus, der un­
bescholtene Priester, litt unter der Zuchtlosigkeit der Geistlichen. Er konnte sich nicht 
mit dem Gedanken abfinden, daß die Kirche, in der drei Päpste einander verketzerten, 
in der es so viele und so große Ärgernisse gab, die wahre Kirche Christi sei. So ist es 
verständlich, daß er zur Lehre von der Prädestination seine Zuflucht nahm. 
Wer das überlegt, wird kaum den Mut aufbringen, Hus zu richten oder zu verurteilen. 
Hus selbst hat Christus, den er liebte, angerufen, und darum wird es am besten sein, 
wenn auch wir das Urteil Christus überlassen. Wir können aber noch mehr tun: 
Wir distanzieren uns grundsätzlich vom Standpunkt der Theologen wie der staatlichen 
Macht des Mittelalters. Die Inquisition war eine schreckliche Einrichtung, die niemand 
zurückwünscht. Can. 1351 des CJC sagt: ,,Ad amplexandam fidem catholicam nemo 
invitus cogatur." In der Enzyklika „Pacem in terris" ist zu lesen: ,,Man möge immer 
unterscheiden, zwischen dem Irrtum und den Irrenden, auch wenn es sich um solche 
handelt, die im Irrtum oder in ungenügender Kenntnis über Dinge der religiös-sitt­
lichen Werte befangen sind. Denn der dem Irrtum Verfallene hört nicht auf, Mensch 
zu sein, und verliert nie seine persönliche Würde, die doch immer geachtet werden 
muß. In der Natur des Menschen geht auch nie die Fähigkeit verloren, sich vom Irr­
tum frei zu machen und die Wahrheit zu suchen. Hierin fehlt dem Menschen auch nie 
die Hilfe der göttlichen Vorsehung. Wenn heute also jemand der Klarheit des 
Glaubens ermangelt oder zu falschen Lehren abgewichen ist, kann es sein, daß er 
später, von Gottes Licht erleuchtet, die Wahrheit umfaßt22." Und auch die Konzils­
väter des II. Vatikanums bekennen: ,,In Demut bitten wir Gott und die getrennten 
Brüder um Verzeihung, wie auch wir unseren Schuldigem vergeben 23." 

Im angedeuteten Sinne könnte man also an eine Rehabilitierung des Hus denken. 
Das Rad der Geschichte werden wir freilich nicht zurückdrehen können. Hus hat seine 
Bedeutung in der Kirchengeschichte sowie in der Geschichte der tschechischen Nation 
gerade durch seine Verurteilung erlangt. Ohne sie und seinen persönlichen Heldenmut 
wäre er ein er der vielen Reformprediger geblieben und die Geschichte seines Volkes 
wäre einen anderen Weg gegangen. 

21 Interview vom 13.7.1968 (Kvety Nro 28). 
22 AAS LV (1963) 299 sq: ,,Omnino errores ab iis qui opinione labuntur semper dis tinguere 

aequum est, quamvis de hominibus agatur, qui a·ut errore veritatis, aut impari rerum 
cognitione capti sint, vel ad sacra, vel ad optimam vitae actionem attinentium. Nam homo 
ad errorem lapsus iam non humanitate instructus esse desinit, neque suam umquam 
personae dignitatem amittit, cuius nempe ratio est semper habenda', Praeterea in hominis 
natura numquam facultas perit et refragandi erroribus, et viam ad veritatem quaerendi. 
Neque umquam hac in re providentissimi Dei auxilia hominem deficiunt. Ex quo fieri 
potest, ut, si quis hodie vel fidei perspicuitate egeat, vel in f.a1sas discesserit sententias, 
possit postmodum, Dei collustratus lumine, veritatem amplecti." 

23 Dekret über den ökumenismus, Art 7. 

168 


