RAHNER KARL/DARLAP ADOLF, Sacra-
mentum Mundi. Theologisches Lexikon fiir
die Praxis. IV. Bd. Qumran bis Zukunft.
Register, Autorenverzeichnis. (Sp. 1458,
33 S.) Herder, Freiburg 1969. Ln. DM 98.—.
SCHNITZLER THEODOR, Neue Liturgie
und Altardienst mit Ergiinzungen zum Hand-
buch fiir Sakristane. (95.) Winfried-Werk,
Augsburg 1969, Kart. lam. DM 3.80.

SCHRODI ALFONS, Gottes Wort im Kir-
chenjahr 1970. 1. Bd. Advent bis Ascher-

mittwoch. (192.) Echter, Wiirzburg 1969,
Kart. DM 10.—.
VORGRIMLER HERBERT / VANDER

GUCHT ROBERT, Bilanz der Theologie im
20. Jahrhundert. Perspektiven, Stromungen,
Motive in der christlichen und nichtchrist-
lichen Welt. Bd. II. (453.) Herder, Freiburg
1969. Ln. DM 56.— (Subskr.).

BUCHBESPRECHUNGEN

PHILOSOPHIE

MADER JOHANN, Fichte, Feuerbach, Marx.
Leib, Dialog, Gesellschaft. (206.) Herder,
Wien 1968. Kart. 5 98.—, DM/sfr 15.80.

Um in sachlichen Uberlegungen auf die Be-
deutsamkeit der Untersuchung Maders hin-
zuweisen, soll ein kurzer Uberblick iiber die
Ergebnisse versucht werden, der sowohl eine
einfiihrende Orientierung iiber den Gesamt-
Duktus als auch eine Zusammenfassung fiir
den am praktischen Ergebnis Interessierten
sein kann.

Das Grundproblem ist der Mensch in sei-
nem Bezug zum Sein. In der neuzeitlichen
Philosophie erhielt dieses Problem durch
Descartes eine ganz bestimmte Akzentuie-
rung: ,Als Fundament der neuzeitlichen
Philosophie wird also von R. Descartes das
Ich gedacht als dasjenige, das sich als dieses
Fundament selbst iiber den Gang der an
allem  zweifelnden  Selbstvergewisserung
setzt, und dies so, daf es sich in der Unter-
suchung von seinem Leibe als reines Selbst-
bewuftsein und im Gegensatz zu Gott als
unendlichem Denken als endliches Denken
zum unerschiitterlichen Fundament der Phi-
losophie macht, als dieses weiff und will”
(17). In dieser Tradition steht die Problema-
tik des Ich als Fundament der Philosophie
auch bei J. G. Fichte und L. Feuerbach; aller-
dings stellt sich diesen bei der Frage der
Begriindung der Philosophie im Ich auch die
Frage nach der Leiblichkeit und Dialogizitét
des Ich. Die Antwort Fichtes hinsichtlich des
Ich-Du fithrt zu keiner der Ich-Du-Bezie-
hung entsprechenden Aussage, denn ,das
Ich weif nur von sich selbst und erschliefit
den Anderen, das Du, als das andere Ich
erst auf Grund der Erfahrung im Leben mit
dem Anderen” (78). Jedoch gelangt Fichte auf
einem anderen Weg zu einem Ffiir die Fort-
fithrung des Denkens sehr wesentlichen Ge-
danken: ,,Wird das Du nicht als wesens-
bestimmend fiir die Ichheit des Ich gedacht,

dann muf das Denken notwendig iiber das
Ich hinausgehen zu einem jedwedes Ich um-
fassenden Ganzen, einer ,gemeinschaftlich
geistigen  Quelle, einem  ,unendlichen
Willen’ “ (81). Damit wird ein gesellschaft-
lich-soziales Element als Wesenskonstitutiv
eingefithrt, das spidter in naturalistischer
Verwandlung wieder hervorgehoben wird.
Mit dem ,unendlichen Willen” wird schlief3-
lich Gott als (onto-)theologisches Element in
die Begriindung des Menschen eingefiihrt. Da
in solcher Abhingigkeit die Freiheit des
Menschen in Frage gestellt ist, wird der dar-
auf aufbauende Atheismus die Gestalt der
Befreiung des Menschen annehmen, die den
Menschen zu sich selbst kommen laBt.

Damit sind jene zwei wesentlichen Punkte
aufgezeigt, bei denen die feuerbach-marx-
sche Verwandlung ansetzen wird; zwei wei-
tere Perspektiven sind noch zu ergidnzen: Die
eine betrifft die Funktion philosophischen
Denkens ganz allgemein und findet sich
ebenfalls schon bei Fichte, da er ,den Ge-
danken der Selbstverwirklichung des Men-
schen in der Geschichte der Menschheit durch
sich selbst kraft des Praktischwerdens der
Philosophie formuliert” (28). Die andere er-
gibt sich aus dem Problem des Leibes, dem
bei Feuerbach zentrale Bedeutung zukommt
und woraus die Notwendigkeit ,sinnlichen,
okonomischen und politischen Handelns”
(138) resultiert. Mit dieser Konsequenz ist
der Standort einer neuen Philosophie er-
reicht, die im Gegensatz zur alten Onto-
theologik ihre erste Verwirklichung in der
Religionskritik sieht, so da ,der theoretische
Atheismus zum notwendigen Postulat der
Selbstverwirklichung des Menschen als eines
sinnlichen konkreten Wesens” (176) wird.

Diese ganz groben Linien machen die Reich-
haltigkeit dieses Buches sichtbar, das nicht
nur historisches Interesse hat, wenn auch
dadurch der revolutionire Bruch vom Idea-
lismus zum Materialismus im 19. Jh. durch
die Ausleuchtung der wesentlichen Vorge-
schichte deutlicher wird; vielmehr hilft es
auch zum Verstindnis des gegenwirtigen
Materialismus und Kommunismus, ist also
auch fiir den Theologen aktuell.

ILLIES JOACHIM, Wissenschaft als Heils-
erwartung. Der Mensch zwischen Furcht und
Hoffnung. (Bd. 84 der Stundenbiicher.) (133.)
Furche-V., Hamburg 1969, Kart. DM 3.80.

Der Autor, der zu den profilierten Natur-
wissenschaftern Deutschlands zahlt, legt in
essayartigen Betrachtungen sein Augenmerk
darauf, was hinter der die Gegenwart kenn-
zeichnenden Wissenschaftlichkeit liegt. Ernst
und selbstkritisch stellt er den Menschen vor
jene Entscheidung, von der die Zukunft ab-
hiingt: ,,An welches Bild des Menschen der
einzelne zu glauben gewillt ist (Glauben im
strengen Sinne von: fiir die eigene Existenz
verbindlich anerkennen). ,Ebenbild Gottes’
oder ,nackter Affe’ sind zwei Mdgglichkeiten

183



solchen Glaubens, jede mit tiefen Konse-
quenzen bis in die moralische Alltagsent-
scheidung hinein” (131).

VERWEYEN HANSJURGEN, Ontfologische
Voraussetzungen des Glaubensaktes. Zur
transzendentalen Frage nach der Moglichkeit
von Offenbarung. (Themen und Thesen der
Theologie.) (236.) Patmos, Diisseldorf 1969,
Ln. DM 38.—.

Nachdem es lange gedauert hatte, bis sich die
kath. Theologie mit der Transzendental-
philosophie auseinandersetzte, kommt es
heute im theologischen Raum zu ablehnender
Kritik. Es scheint, daf Zoégern und Ableh-
nung aus ein und derselben Wurzel stam-
men: Es ist das sachlich bedingte Mif-
trauen der Theologie gegeniiber der Philo-
sophie, das aus der Inkongruenz beider
kommt, da es der Theologie um ein indi-
viduelles und personales Absolutes geht, in-
des die Philosophie im allgemeinen bleibt,
Zigern wie Ablehnung stehen im Gegen-
satz: jenes befiirchtete einen Subjektivismus,
diese fiirchtet einen Objektivismus; iiberse-
hen wird beide Male das eigentliche Anlie-
gen: mit philosophischen Mitteln nach den
Moglichkeitsbedingungen dessen zu fragen,
was die Theologie Offenbarung nennt. Im
Nachweis muf3 diese Differenz erhalten blei-
ben, die den Ausgangspunkt bestimmt, und
so wird der philosophische Nachweis immer
hinter der theologischen Wirklichkeit zu-
riickbleiben; aber gerade in diesem Zuriick-
bleiben wird dem philosophischen Anliegen
Rechnung getragen werden. In dieser Span-
nung wird sich jede weitere transzendental-
philosophische Begriindung der Offenbarung
bewegen miissen, so dafl die Kritik des Bis-
herigen nur um der Ergénzung und Verdeut-
lichung willen geschehen kann, oder kon-
kret: die Ansditze Maréchals, Rahners, Co-
reths usw. sind zwar noch keine endgiiltigen
Losungen, aber Ansitze, hinter die nicht
mehr zuriickgegangen werden darf. Dieser
Aspekt scheint uns bei der Kritik Maré-
chals, Rahners, Coreths, die im 1. Teil stell-
vertretend fiir die ganze Schule durchge-
fithrt wird, zu wenig deutlich.

Im 2. Teil wird die Abkiinftigkeit des Zwei-
fels (Descartes), des Urteils (Maréchal,
Lotz) und der Frage (Coreth) ,gegeniiber
einer vorausgesetzten urspriinglicheren
Weise der Offenbarkeit des begegnenden
anderen” aufgegriffen und angeregt. Gefiihrt
von den Gedanken G. Siewerths wird ge-
sagt: ,Jene urspriingliche Offenbarkeit des
begegnenden anderen, die als Grund der
Mboglichkeit den bisher betrachteten Denk-
vollziigen vorausliegt, diirfte am ehesten in
dem Akt des Geistes zu suchen sein, der in
der deutschen Sprache mit dem Wort ,Stau-
nen’ bezeichnet wird und den die Griechen
zum Ursprungsort der Philosophie erklirt
haben” (164 f). Im Staunen geschieht der
»Einblick in die Identitit des begegnenden

184

anderen mit seinem absoluten und unend-
lichen Grund” (181). Auf derselben Linie
liegt dann auch das Erfahren der Offen-
barung und ,im Rahmen einer systematisch
entfalteten Philosophie der Offenbarung wi-
ren von hierher nun die einzelnen Momente
ausfiihrlich darzustellen, die im Staunen not-
wendig enthalten sind, soll aus ihm wirk-
lich hinreichend die Mboglichkeit christlicher
Offenbarung aufgewiesen werden kdnnen”
(198).

Sicherlich ist damit ein in der Erfahrung der
Offenbarung wesentliches Element aufge-
zeigt, wenngleich 1. nur der Nachweis er-
bracht ist, daB eine andersgeartete Erfah-
rung moglich ist, was aber die in der son-
stigen transzendentalphilosophischen Unter-
suchung implizierte Wahrheitsfrage nicht
stellt und auch nicht beantwortet und 2. —
trotz gegenteiliger Behauptung des Autors —
die Uberlegungen das Ontologische nicht
erreichen, sondern im Anthropologischen
bleiben, und schlieflich 3. die hermeneuti-
sche Frage, wieso es zu dieser theologischen
Deutung kommt, aufler Sicht bleibt. Da der
Autor der Transzendentaltheologie Ontolo-
gisierung vorwirft, wire es nicht ungerecht,
von einer Anthropologisierung zu sprechen.
Diese kritische Bemerkung soll aber nicht
das wesentliche Ergebnis verstellen: Die An-
dersartigkeit der Offenbarung impliziert auf
der Seite des Subjektes jene urspriingliche
Einheit von Denken und Wollen, die dem
Staunen eignet.

MOLLER JOSEPH, Glauben und Denken im
Widerspruch? Philosophische Fragen an die
Theologie der Gegenwart. (136.) Wewel,
Miinchen 1969. Ln. DM 12.50.

Der Autor begibt sich in das gemeinsame
Zwischen der modernen Hermeneutik, das
Philosophie und Theologie umgreift. ,Unser
Verstehen von Offenbarung bedingt nicht
nur den Weg auf die Offenbarung hin, son-
dern zugleich eine Analyse unseres Verste-
hens” (10). Die Theologie muf ,Ernst mit
der Erkenntnis machen, daf? unsere Aussagen
Interpretationen sind und daf wir einem
hermeneutischen Zirkel nicht entflichen kon-
nen” (11). Daneben hebt M. auch die funda-
mentaltheologische Frage hervor, die immer
schon eine hermeneutische einschlof: ,,wieso
kann die Theologie iiberhaupt etwas ausle-
gen, was die Philosophie nicht kann, da der
Horizont menschlicher Auslegung auch nicht
durch géttliche Offenbarung iiberbietbar zu
sein scheint?” (25). Damit verbindet M. jene
beiden Strémungen, die zur modernen Frage-
stellung iiber das Verhiltnis von Theologie
und Philosophie fiihrten: diese kommt nicht
einfach nur von Heidegger her, sondern ist
auch die Weiterfithrung der theologisch-
philosophischen Problematik des 19. Jahr-
hunderts.

Die Verbindung beider Ansitze zeigt sich
auch in der Gottesfrage: ,wenn im mensch-



