
RAHNER KA Sacra- dann muß das Denken notwendig über das
entum Munädi. Theologisches Lexikon für Ich hinausgehen einem jedwedes Ich
die Praxis. Qumran bis Zukunft. fassenden Ganzen, einer ‚gemeinschaftlich
Register, Autorenverzeichnis. (Sp 1458, geistigen Quelle, einem ‚unendlichen

5;) Herder, Freiburg 1969 Ln. Willen‘ “ 81) Damit wird eın gesellschaft-
SCHNITZLER THEODOR, Neue Liturgıie lich-soziales Element als Wesenskonstitutiv

eingeführt, das spater ın naturalistischerun Altardienst mi1t Ergänzungen ZUm and-
buch für Sakristane. 95.) Winfried-Werk, Verwandlung wieder hervorgehoben wird.
Augsburg 1969, art lam 3 8|  O Mit dem ‚unendlichen Willen“ wird schließ-
SCHRODI ALFONS, Gottes Wort ım Kir- ich ott als (onto-)theologisches Element 1n
chenjahr 1970 Advent bis Ascher- die Begründung des Menschen eingeführt. Da
mittwoch. Echter, Würzburg 1969 1n solcher Abhängigkeit die Freiheit des
art. Menschen 1n rage gestellt ist, ird der dar-
VORGRIMLER HERBERT VANDER auf aufbauende Atheismus die Gestalt der

ROBERT, Bilanz der Theologie ım Befreiung des Menschen annehmen, die den
Jahrhundert. Perspektiven, Strömungen, Menschen S1CH selbst kommen äßt

otive 1n der christlichen und nichtchrist- amı sind jene wel wesentlichen Punkte
lichen Welt Il Herder, Freiburg aufgezeigt, bei denen die feuerbach-marx-
1969 Ln (Subskr.) sche Verwandlung ansetzen wird; wel wel-

tere Perspektiven sind noch erganzen: Die
CHBESPRECHUNGEN eine betrifft die Funktion philosophischen

Denkens Banz allgemein un findet sich
P H  OSOCOPHIE ebenfalls schon bei Fichte, da „den Ge-

JOHANN, Fichte, Feuerbach, Marzx. danken der Selbstverwirklichung des Men-
Gesellschaft. schen 1n der Geschichte der Menschheit durchLeib, Dialog, Herder, sich selbst kraft des Praktischwerdens derWien 1968 art 98.—, DM/sfr 15.80 Philosophie formuliert“ 28) Die andere CI -Um ın sachlichen Überlegungen auf die Be-

deutsamkeit der Untersuchung Maders hin- gibt sich aus dem Problem des Leibes, dem
zuweisen, soll eın kurzer Überblick über die bei Feuerbaich zentrale Bedeutung zukommt
Ergebnisse versucht werden, der sowochl eıne und WOTaWus die Notwendigkeit „sinnlichen,

ökonomischen un: politischen Handelns”einführende Orientierung über den Gesamt- resultiert. Mit dieser Konsequenz istDuktus als auch eine Zusammenfassung für der Standort einer Philosophie CI-den a praktischen Ergebnis Interessierten
sSeın annn reicht, die 1m Gegensatz ZUr alten Onto-
Das Grundproblem 1st der Mensch ın SE1- theologik ihre erste Verwirklichung 1n der
ne Bezug zu eıin. In der neuzeitlichen Religionskritik sieht, da{fß „der theoretische
Philosophie erhielt dieses Problem durch Atheismus z notwendigen Postulat der

Selbstverwirklichung des Menschen als einesDescartes 1ne Zanz estimmte kzentuie- sinnlichen konkreten Wesens“” wird.
TrTung ,  Is Fundament der neuzeitlichen
Philosophie wird Iso VO  ; Descartes das Diese maANZ groben Linien machen die Reich-
Ich gedacht als dasjenige, das sich als dieses haltigkeit dieses Buches sichtbar, das nicht
Fundament celbst über den ang der Ar historisches Interesse hat, wenn uch
allem zweifelnden Selbstvergewisserung dadurch der revolutionäre Bruch Vo Idea-

lismus um Materialismus 117 durchsetzt, un: 1es S daß sich ın der Unter-
die Ausleuchtung der wesentlichen Vorge-suchung Vo  j seinem Leibe als reines Gelbst-

bewußtsein un 1 Gegensatz ott als schichte deutlicher wird; vielmehr hilft
unendlichem Denken als endliches Denken auch erständnis des gegenwartigen
zZzu unerschütterlichen Fundament der Phi- Materialismus un Kommunismus, ist Iso
losophie macht, als dieses weiß un will” uch für den Theologen aktuell.
17) In dieser Tradition csteht die Problema-

ILLIES OACHIM, Wissenschaft als Heils-tik des als Fundament der Philosophie
auch bei Fichte un Feuerbach; aller- ErWwartung. Der Mensch zwischen Furcht un
dings stellt sich diesen bei der rage der Hoffnung. (Bd 84 der Stundenbücher.)
Begründung der Philosophie 177 auch die Furche-V,, Hamburg 1969, art 38  -
F}rage nach der Leiblichkeit un Dialogizität Der Autor, der den profilierten atur-
des Die Antwort Fichtes hinsichtlich des wissenschaftern Deutschlands zählt, legt 1n
Ich-Du führt keiner der Ich-Du-Bezie- essayartigen Betrachtungen sSein Augenmerk

darauf, wWas hinter der die Gegenwart kenn-hung entsprechenden Aussage, enn ‚„das
Ich weiß 1Ur Vo  3 sich selbst und erschließt zeichnenden Wissenschaftlichkeit liegt. 1TNS
den nderen, das Du, als das andere un celbstkritisch ctellt den Menschen VOT

rst auf Grund der Erfahrung 177 Leben mit jene Entscheidung, VO  3 der die Zukunft ab-
dem Anderen“” 78) Jedoch gelangt Fichte auf hängt: „An welches Bild des Menschen der
einem anderen Weg einem für die Fort- einzelne glauben gewillt ist (Glauben 1
führung des Denkens csechr wesentlichen (z0. strengen Sinne von für die eigene Existenz

verbindlich anerkennen). ‚Ebenbild Gottes’danken: „Wird das Du nicht als wesens-
bestimmend für die Ichheit des Ich gedacht, oder ‚nackter fte’‘ sind weıl Möglichkeiten

183

RAHNER KARL/DARLAP ADOLF, Sacra­
mentum Mundi . Theologisches Lexikon für 
die Praxis. IV. Bd. Qumran bis Zukunft. 
Register, Autorenverzeichnis. (Sp. 1458, 
33 S.) Herder, Freiburg 1969. Ln. DM 98.-. 
SCHNITZlER THEODOR, Neue Liturgie 
und Altardienst mit Ergänzungen zum Hand­
buch fü r Sakristane. (95.) Winfried-Werk, 
Augsburg 1969, Kart. 1am. DM 3.80. 
SCHRODI ALFONS, Gottes Wort im Kir­
chenjahr 1970. 1. Bd. Advent bis Ascher­
mittwoch. (192.) Echter, W ürzburg 1969. 
Kart. DM 10.-. 
VORGRIMLER HERBERT / VANDER 
GUCHT ROBERT, Bilanz der Tl1eologie im 
20. ]al1rl1undert. Perspektiven, Strömungen, 
Motive in der christlichen und nichtchrist­
lichen Welt. Bd. II. (453.) Herder, Freiburg 
1969. Ln. DM 56.- (Subskr.). 

BUCHBESPRECHUNGEN 
PHILOSOPHIE 

MADER JOHANN, Firnte, Feuerbach, Marx. 
Leib, Dialog, Gesellschaft. (206.) Herder, 
Wien 1968. Kart. S 98.-, DM/sfr 15.80. 
Um in sachlichen Oberlegungen auf die Be­
deutsamkeit der Untersuchung Maders hin­
zuweisen, soll ein kurzer überblick über die 
Ergebnisse versucht werden, der sowohl eine 
einführende Orientierung über den Gesamt­
Duktus a'ls auch eine Zusammenfassung für 
den am praktischen Ergebnis Interessierten 
sein kann. 
Das Grundproblem ist der Mensch in sei­
nem Bezug zum Sein. In der neuzeitlichen 
Philosophie erhielt dieses Problem durch 
Descartes eine ganz bestimmte Akzentuie­
rung : ,,Als Fundament der neuzeitlichen 
Philosophie wird also von R. Descartes das 
Ich gedacht als dasjenige, das sich als dieses 
Fundament selbst über den Gang der an 
,a'llem zweifelnden Selbstvergewisserung 
setzt, und dies so, daß es sich in der Unter­
suchung von seinem Leibe als reines Selbst­
bewußtsein und im Gegensatz zu Gott als 
unendlichem Denken als endliches Denken 
zum unerschütterlichen Fundament der Phi­
losophie macht, als dieses weiß und will" 
(17). In dieser Tradition steht die Problema­
tik des Ich als Fundament der Philosophie 
auch bei J. G. Fichte und L. Feuerbach; aller­
dings stellt sich diesen bei der Frage der 
Begründung der Philosophie im Ich auch die 
Frage na·ch der Leiblichkeit und Dialogizität 
des Ich. Die Antwort Fichtes hinsichtlich des 
Ich-Du führt zu keiner der Ich-Du-Bezie­
hung entsprechenden Aussage, denn „das 
Ich weiß nur von sich selbst und erschließt 
den Anderen, das Du, als das andere Ich 
erst auf Grund der Erfahrung im Leben mit 
dem Anderen" (78). Jedoch gelangt Fichte auf 
einem anderen Weg zu einem für die Fort­
führung des Denkens sehr wesentlichen Ge­
danken: ,,Wird das Du nicht als wesens­
b estimmend für .die Ichheit des Ich gedacht, 

da'nn muß das D!?nken notwendig über das 
Ich hinausgehen zu einem jedwedes Ich um­
fassenden Ganzen, einer ,gemeinschaftlich 
geistigen Quelle, einem ,un endlichen 
Willen'" (81). Damit wird ein gesellschaft­
lich-soziales Element als Wesenskonstitutiv 
eingeführt, das später in naturalistischer 
Verwandlung wieder h ervorgehoben wird. 
Mit dem „unendlichen Willen" wird schließ­
lich Gott als ( onto-) theologisches Element in 
die Begründung des Menschen eingeführt. D a 
in solcher Abhängigkeit die Freiheit des 
Menschen in Frage gestellt ist, wird der dar­
auf aufbauende Atheismus die Gestalt der 
Befreiung des Menschen annehmen, die den 
Menschen zu sich selbst kommen läßt. 
Damit sind jene zwei wesentlichen Punkte 
aufgezeigt, bei denen die feuerbach-marx­
sche Verwandlung ansetzen wird; zwei wei­
tere Perspektiven sind noch zu ergänzen: Die 
eine betri fft die Funktion philosophischen 
Denkens ganz allgemein und findet sich 
ebenfalls schon bei Fichte, da er „den Ge­
danken der Selbstverwirklichung des Men­
schen in der Geschichte der Menschheit durch 
sich selbst kraft des Praktischwerdens der 
Philosophie formuliert" (28). D ie andere er­
gibt sich aus dem Problem des Leibes, dem 
bei Feuerba'ch zentrale Bedeutung zukommt 
und woraus die Notwendigkeit „sinnlichen, 
ökonomischen und politischen Handelns" 
(138) resultiert. Mit dieser Konsequenz ist 
der Standort einer neuen Philosophie er­
reicht, die im Gegensatz zur alten Onto­
theologik ihre erste Verwirklichung in der 
Religionskritik sieht, so daß „der theoretische 
Atheismus zum notwendigen Postulat der 
Selbstverwirklichung des Menschen a'ls eines 
sinnlichen konkreten Wesens" (176) wiro. 
Diese ganz groben Linien machen die Reich­
haltigkeit dieses Buches sichtbar, das nicht 
nur historisches Interesse hat, wenn auch 
dadurch der revolutionäre Bruch vom Idea­
lismus zum Materialismus im 19. Jh. durch 
die Ausleuchtung der wesentlichen Vorge­
schichte deutlicher wird; vielmehr h ilft es 
auch zum Verständnis des gegenwärtigen 
Materialismus und Kommunismus, ist a lso 
auch für den Theologen aktuell. 

ILLIES JOACHIM, Wissenschaft als Heils­
erwartu ng. Der Mensch zwischen Furcht und 
Hoffnung. (Bd. 84 der Stundenbücher.) (133.) 
Furche-V., Hamburg 1969, Kart. DM 3.80. 
Der Autor, der zu den profilierten Natur­
wissensdrnftern D eutschlands zählt, legt in 
essayartigen Betrachtungen sein Augenmerk 
da'rauf, was hinter der die Gegenwart kenn­
zeichnenden Wissenschaftlichkeit liegt. Ernst 
und selbstkritisch stellt er den Menschen vor 
jene Entscheidung, von der die Zukunft ab­
hängt: ,,An welches Bild des Menschen der 
einzelne zu glauben gewillt ist (Glauben im 
st rengen Sinne von: für die eigene Existenz 
verbindlich anerkennen). ,Ebenbild Gottes' 
oder ,nackter Affe' sind zwei Möglichkeiten 

183 



solchen Glaubens, ede mıit tiefen Konse- anderen mi1t seinem absoluten und unend-
JUENZEN bis ıIn die moralische Alltagsent- lichen Grund” Auf derselben Linie
scheidung hinein” liegt annn uch das Erfahren der Offen-

barung un „Iim Rahmen einer systematischHANSJURGEN, Ontologische entfalteten Philosophie der Offenbarung wWa-
Voraussetzungen des Glaubensaktes. Zur T  - VOoO  »3 hierher 1U  ; die einzelnen Momente
transzendentalen Frage nach der Möglichkeit ausführlich darzustellen, die 11771 Staunen not-
VO  3 Offenbarung. (Themen und Thesen der wendig enthalten sind, soll auUs ihm wirk-
Theologie.) Patmos, Düsseldorf 1969, ich hinreichend die Möglichkeit christlicher
Ln. Offenbarung aufgewiesen werden können“
Nachdem lange gedauert hatte, bis sich die
kath Theologie mit der Transzendental- Sicherlich ist damit eın 1n der Erfahrung der
philosophie auseinandersetzte, kommt Offenbarung wesentliches Element aufge-
heute 1 theologischen Raum ablehnender zeigt, wenngleich Ur der Nachweis P1-
Kritik. Es scheint, dafß Zögern und Ableh- bracht ist, daß 1ıne andersgeartete Erfah-
Nung aus eın und derselben Wurzel stam- IunNng möglich ist, wWwWäas ber die 1n der 5O11-
inen: Es ıst das sachlich bedingte Miß@- stigen transzendentalphilosophischen Unter-
trauen der Theologie gegenüber der Philo- suchung implizierte Wahrheitsfrage nicht
sophie, das e  us der Inkongruenz beider stellt un! uch nicht beantwortet un!
kommt, da der Theologie eın indi- gegenteiliger Behauptung des Autors
viduelles und personales Absolutes geht, 111 - die Überlegungen das Ontologische nicht
des die Philosophie 177 allgemeinen bleibt. erreichen, sondern 1 Anthropologischen
Zögern WIıe Ablehnung stehen 1 Gegen- bleiben, un schließlich die hermeneuti-
satz jenes befürchtete einen Subjektivismus, sche rage, WIeso dieser theologischen
diese fürchtet einen Objektivismus; überse- Deutung kommt, außer Sicht bleibt. Da der
hen wird beide Male das eigentliche Anlie- Autor der Transzendentaltheologie Ontolo-
gen miı+t philosophischen Mitteln ach den gisierung vorwirft, ware nicht ungerecht,
Möglichkeitsbedingungen dessen fragen, Vo  »3 einer Anthropologisierung sprechen.
Was die Theologie Offenbarung nennt. Im Diese kritische Bemerkung sol] ber nicht
Nachweis MU diese Differenz erhalten blei- das wesentliche Ergebnis verstellen: Die An-
ben, die den Ausgangspunkt bestimmt, und dersartigkeit der Offenbarung impliziert auf

wird der philosophische Nachweis immer der Seite des Subjektes jene ursprüngliche
hinter der theologischen Wirklichkeit - Einheit Vo Denken un Wollen, die dem
rückbleiben; ber gerade 1n diesem Zurück- Staunen eignet.
bleiben ird dem philosophischen Anliegen

ÖLLER JOSEPH, Glauben un Denken 1mRechnung etragen werden. In dieser 5pan-
Nung ird sich ede weitere transzendental- Widerspruch? Philosophische Fragen die
philosophische Begründung der Offenbarung Theologie der Gegenwart. Wewel,bewegen müssen, daß die Kritik des Bis- München 1969 Ln 12.50.
herigen 1Ur der Ergänzung und Verdeut-
lichung willen geschehen kann, der kon-

Der Autor begibt sich 1n das gemeinsame
Zwischen der modernen Hermeneutik, daskret die Ansätze Marechals, Rahners, Co- Philosophie und Theologie umgreift. „Unserreths uUuSWw. S1IN! War noch keine endgültigen Verstehen Vo  ; Offenbarung bedingt nicht

Lösungen, ber Ansätze, hinter die nicht Ur den Weg auf die Offenbarung hin, S5071-mehr zurückgegangen werden darf Dieser
Aspekt scheint uns bei der Kritik Mare-

ern zugleich ıne Analyse unseTrTes Verste-
hens  44 10) Die Theologie mMu „Erns miıtchals, Rahners, Coreths, die 1 eil stell- der Erkenntnis machen, daß uUNseTe Aussagenvertretend für die IL Schule durchge- Interpretationen sind und daß WIr einemführt wird, wenig deutlich., hermeneutischen Zirkel nicht entfliehen kön-

Im eil wird die Abkünftigkeit des Zwei- nen  LA 11) Daneben hebt 'uch die funda-
fels (Descartes), des Urteils (Marechal, mentaltheologische Hrage hervor, die immer
Lotz) un der Frage (Coret „gegenüber schon ine hermeneutische einschloß : „wI1eso
einer vorausgesetzten ursprünglicheren annn die Theologie überhaupt Eetwas ausle-
Weise der Offenbarkeit des begegnenden gen, was die Philosophie nicht kann, da der
anderen“” aufgegriffen un:e Geführt Horizont menschlicher Auslegung auch nicht
VO den Gedanken Siewerths wird BE- durch yöttliche Offenbarung überbietbar
sagt „Jene ursprüngliche Offenbarkeit des sein scheint?” 25) Damit verbindet jenebegegnenden anderen, die als Grund der beiden Strömungen, die ZUr modernen Frage-Möglichkeit den bisher betrachteten enk- stellung ber das Verhältnis VOoO  3 Theologievollzügen vorausliegt, dürfte ehesten ıIn und Philosophie führten: diese kommt nicht
dem Akt des Geistes suchen se1n, der 1n einfach LUr VO Heidegger her, sondern 1st
der deutschen Sprache miıt dem Wort ‚5tau-
nen bezeichnet wird un den die Griechen

uch die Weiterführung der theologisch-
philosophischen Problematik des Jahr-

zu Ursprungsort der Philosophie erklärt hunderts.
haben“” (164 Im Staunen geschieht der Die Verbindung beider Ansätze zeigt sich
„Einblick 1n die Identität des begegnenden auch 1n der Gottesfrage: „WENN 1 mensch-

184

solchen Glaubens, jede mit tiefen Konse­
quenzen bis in die moralische Alltagsent­
scheidung hinein" (131). 

VERWEYEN HANSJÜRGEN, Ontologische 
Voraussetzungen des Glaubensaktes. Zur 
transzendentalen Frage nach der Möglichkeit 
von Offenbarung. (Themen und Thesen der 
Theologie.) (236.) Pa'lmos, Düsseldorf 1969, 
Ln. DM 38.-. 

Nachdem es lange gedauert halte, bis sich die 
kath. Theologie mit der Transzendental­
philosophie auseinandersetzte, kommt es 
heute im theologischen Raum zu ablehnender 
Kritik. Es scheint, daß Zögern und Ableh­
nung aus ein und derselben Wurzel stam­
men: Es ist das sachlich bedingte Miß­
trauen der Theologie gegenüber der Philo­
sophie, das a·us der Inkongruenz beider 
kommt, da es der Theologie um ein indi­
viduelles und personales Absolutes geht, in­
des die Philosophie im allgemeinen bleibt. 
Zögern wie Ablehnung stehen im Gegen­
satz: jenes befürchtete einen Subjektivismus, 
diese fürchtet einen Objektivismus; überse­
hen wird beide Male das eigentliche Anlie­
gen: mit philosophischen Mitteln nach den 
Möglichkeitsbedingungen dessen zu fragen, 
was die Theologie Offenbarung nennt. Im 
Nachweis muß diese Differenz erhalten blei­
ben, die den Ausgangspunkt bestimmt, und 
so wird der philosophische Nachweis immer 
hinter der theologischen Wirklichkeit zu­
rückbleiben; aber gerade in diesem Zurück­
bleiben wird dem philosophischen Anliegen 
Rechnung getragen werden. In dieser Span­
nung wird sich jede weitere transzendental­
philosophische Begründung der Offenbarung 
bewegen müssen, so daß die Kritik des Bis­
herigen nur um der Ergänzung und Verdeut­
lichung willen geschehen kann, oder kon­
kret: die Ansätze Marechals, Rahners, Co­
reths usw. sind zwar noch keine endgültigen 
Lösungen, aber Ansätze, hinter die n icht 
mehr zurückgegangen werden darf. Dieser 
Aspekt scheint uns bei der Kritik Mare­
chals, Rahners, Coreths, die im 1. Teil stell­
vertretend für die ganze Schule durchge­
führt wird, zu wenig deutlich. 
Im 2. Teil wird die Abkünftigkeit des Zwei­
fels (Descartes), des Urteils (Marechal, 
Lotz) und der Frage (Coreth) ,,gegenüber 
einer vora·usgesetzten ursprlinglicheren 
Weise der Offenbarkeit des begegnenden 
anderen" aufgegriffen und angeregt. Geführt 
von den Gedanken G. Siewerths wird ge­
sagt: ,,Jene ursprüngliche Offenbarkeit des 
begegnenden anderen, die als Grund der 
Möglichkeit den bisher betrachteten Denk­
vollzügen vorausliegt, dürfte am ehesten in 
dem Akt des Geistes zu suchen sein, der in 
der deutschen Sprache mit dem Wort ,Stau­
nen' bezeichnet wird und den die Griechen 
zum Ursprungsort der Philosophie erklärt 
haben" (164 f). Im Staunen geschieht der 
„Einblick in ,die Identität des begegnenden 

184 

anderen mit seinem absoluten und unend­
lichen Grund" (181). Auf derselben Linie 
liegt da'nn auch das Erfahren der Offen­
barung und „im Rahmen einer systematisch 
entfalteten Philosophie der Offenbarung wä­
ren von hierher nun die einzelnen Momente 
ausführlich darzustellen, die im Staunen not­
wendig enthalten sind, soll aus ihm wirk­
lich hinreichend die Möglichkeit christlicher 
Offenbarung aufgewiesen werden können" 
(198). 
Sicherlich ist damit ein in der Erfahrung der 
Offenbarung wesentliches Element aufge­
zeigt, wenngleich 1. nur der Nachweis er­
bracht ist, da'ß eine andersgeartete Erfah­
rung möglich ist, was aber die in der son­
stigen transzendentalphilosophischen Unter­
suchung implizierte Wahrheitsfrage nicht 
stellt und auch nicht beantwortet und 2. -
trotz gegenteiliger Behauptung des Autors -
die Überlegungen das Ontologische nicht 
erreichen, sondern im Anthropologischen 
bleiben, und schließlich 3. die hermeneuti­
sche Frage, wieso es zu dieser theologischen 
Deutung kommt, außer Sicht bleibt. Da der 
Autor der Transzendentaltheologie Ontolo­
gisierung vorwirft, wäre es nicht ungerecht, 
von einer Anthropologisierung zu sprechen. 
Diese kritische Bemerkung soll aber nicht 
das wesentliche Ergebnis verstellen: Die An­
dersartigkeit der Offenbarung impliziert auf 
der Seite des Subjektes jene ursprüngliche 
Einheit von Denken und Wollen, die dem 
Staunen eignet. 

MÖLLER JOSEPH, Glauben und Denken im 
Widerspruch? Philosophische Fragen an die 
Theologie der Gegenwart. (136.) Wewel, 
München 1969. Ln. DM 12.50. 
Der Autor begibt sich in das gemeinsame 
Zwischen der modernen Hermeneutik, das 
Philosophie und Theologie umgreift. ,,Unser 
Verstehen von O ffenbarung bedingt nicht 
nur den Weg auf die Offenbarung hin, son­
dern zugleich eine Analyse unseres Verste­
hens" (10). Die Theologie muß „Ernst mit 
der Erkenntnis machen, daß unsere Aussagen 
Interpretationen sind und daß wir einem 
hermeneutischen Zirkel nicht entfliehen kön­
nen" (11). Daneben hebt M. a'uch die funda­
mentaltheologische Frage hervor, die immer 
schon eine hermeneutische einschloß: ,,wieso 
kann die Theologie überhaupt etwas ausle­
gen, was die Philosophie nicht kann, da der 
Horizont mensd1licher Auslegung auch nicht 
durch göttliche Offenbarung überbietbar zu 
sein scheint?" (25). Damit verbindet M. jene 
beiden Strömungen, die zur modernen Frage­
stellung über das Verhältnis von Theologie 
und Philosophie führten: diese kommt nicht 
einfach nur von Heidegger her, sondern ist 
auch die Weiterführung der theologisch­
philosophischen Problematik des 19. Jahr­
hunderts. 
Die Verbindung beider Ansätze zeigt sich 
auch in der Gottesfrage: ,,wenn im mensch-


