solchen Glaubens, jede mit tiefen Konse-
quenzen bis in die moralische Alltagsent-
scheidung hinein” (131).

VERWEYEN HANSJURGEN, Ontfologische
Voraussetzungen des Glaubensaktes. Zur
transzendentalen Frage nach der Moglichkeit
von Offenbarung. (Themen und Thesen der
Theologie.) (236.) Patmos, Diisseldorf 1969,
Ln. DM 38.—.

Nachdem es lange gedauert hatte, bis sich die
kath. Theologie mit der Transzendental-
philosophie auseinandersetzte, kommt es
heute im theologischen Raum zu ablehnender
Kritik. Es scheint, daf Zoégern und Ableh-
nung aus ein und derselben Wurzel stam-
men: Es ist das sachlich bedingte Mif-
trauen der Theologie gegeniiber der Philo-
sophie, das aus der Inkongruenz beider
kommt, da es der Theologie um ein indi-
viduelles und personales Absolutes geht, in-
des die Philosophie im allgemeinen bleibt,
Zigern wie Ablehnung stehen im Gegen-
satz: jenes befiirchtete einen Subjektivismus,
diese fiirchtet einen Objektivismus; iiberse-
hen wird beide Male das eigentliche Anlie-
gen: mit philosophischen Mitteln nach den
Moglichkeitsbedingungen dessen zu fragen,
was die Theologie Offenbarung nennt. Im
Nachweis muf3 diese Differenz erhalten blei-
ben, die den Ausgangspunkt bestimmt, und
so wird der philosophische Nachweis immer
hinter der theologischen Wirklichkeit zu-
riickbleiben; aber gerade in diesem Zuriick-
bleiben wird dem philosophischen Anliegen
Rechnung getragen werden. In dieser Span-
nung wird sich jede weitere transzendental-
philosophische Begriindung der Offenbarung
bewegen miissen, so dafl die Kritik des Bis-
herigen nur um der Ergénzung und Verdeut-
lichung willen geschehen kann, oder kon-
kret: die Ansditze Maréchals, Rahners, Co-
reths usw. sind zwar noch keine endgiiltigen
Losungen, aber Ansitze, hinter die nicht
mehr zuriickgegangen werden darf. Dieser
Aspekt scheint uns bei der Kritik Maré-
chals, Rahners, Coreths, die im 1. Teil stell-
vertretend fiir die ganze Schule durchge-
fithrt wird, zu wenig deutlich.

Im 2. Teil wird die Abkiinftigkeit des Zwei-
fels (Descartes), des Urteils (Maréchal,
Lotz) und der Frage (Coreth) ,gegeniiber
einer vorausgesetzten urspriinglicheren
Weise der Offenbarkeit des begegnenden
anderen” aufgegriffen und angeregt. Gefiihrt
von den Gedanken G. Siewerths wird ge-
sagt: ,Jene urspriingliche Offenbarkeit des
begegnenden anderen, die als Grund der
Mboglichkeit den bisher betrachteten Denk-
vollziigen vorausliegt, diirfte am ehesten in
dem Akt des Geistes zu suchen sein, der in
der deutschen Sprache mit dem Wort ,Stau-
nen’ bezeichnet wird und den die Griechen
zum Ursprungsort der Philosophie erklirt
haben” (164 f). Im Staunen geschieht der
»Einblick in die Identitit des begegnenden

184

anderen mit seinem absoluten und unend-
lichen Grund” (181). Auf derselben Linie
liegt dann auch das Erfahren der Offen-
barung und ,im Rahmen einer systematisch
entfalteten Philosophie der Offenbarung wi-
ren von hierher nun die einzelnen Momente
ausfiihrlich darzustellen, die im Staunen not-
wendig enthalten sind, soll aus ihm wirk-
lich hinreichend die Mboglichkeit christlicher
Offenbarung aufgewiesen werden kdnnen”
(198).

Sicherlich ist damit ein in der Erfahrung der
Offenbarung wesentliches Element aufge-
zeigt, wenngleich 1. nur der Nachweis er-
bracht ist, daB eine andersgeartete Erfah-
rung moglich ist, was aber die in der son-
stigen transzendentalphilosophischen Unter-
suchung implizierte Wahrheitsfrage nicht
stellt und auch nicht beantwortet und 2. —
trotz gegenteiliger Behauptung des Autors —
die Uberlegungen das Ontologische nicht
erreichen, sondern im Anthropologischen
bleiben, und schlieflich 3. die hermeneuti-
sche Frage, wieso es zu dieser theologischen
Deutung kommt, aufler Sicht bleibt. Da der
Autor der Transzendentaltheologie Ontolo-
gisierung vorwirft, wire es nicht ungerecht,
von einer Anthropologisierung zu sprechen.
Diese kritische Bemerkung soll aber nicht
das wesentliche Ergebnis verstellen: Die An-
dersartigkeit der Offenbarung impliziert auf
der Seite des Subjektes jene urspriingliche
Einheit von Denken und Wollen, die dem
Staunen eignet.

MOLLER JOSEPH, Glauben und Denken im
Widerspruch? Philosophische Fragen an die
Theologie der Gegenwart. (136.) Wewel,
Miinchen 1969. Ln. DM 12.50.

Der Autor begibt sich in das gemeinsame
Zwischen der modernen Hermeneutik, das
Philosophie und Theologie umgreift. ,Unser
Verstehen von Offenbarung bedingt nicht
nur den Weg auf die Offenbarung hin, son-
dern zugleich eine Analyse unseres Verste-
hens” (10). Die Theologie muf ,Ernst mit
der Erkenntnis machen, daf? unsere Aussagen
Interpretationen sind und daf wir einem
hermeneutischen Zirkel nicht entflichen kon-
nen” (11). Daneben hebt M. auch die funda-
mentaltheologische Frage hervor, die immer
schon eine hermeneutische einschlof: ,,wieso
kann die Theologie iiberhaupt etwas ausle-
gen, was die Philosophie nicht kann, da der
Horizont menschlicher Auslegung auch nicht
durch géttliche Offenbarung iiberbietbar zu
sein scheint?” (25). Damit verbindet M. jene
beiden Strémungen, die zur modernen Frage-
stellung iiber das Verhiltnis von Theologie
und Philosophie fiihrten: diese kommt nicht
einfach nur von Heidegger her, sondern ist
auch die Weiterfithrung der theologisch-
philosophischen Problematik des 19. Jahr-
hunderts.

Die Verbindung beider Ansitze zeigt sich
auch in der Gottesfrage: ,wenn im mensch-



