
solchen Glaubens, ede mıit tiefen Konse- anderen mi1t seinem absoluten und unend-
JUENZEN bis ıIn die moralische Alltagsent- lichen Grund” Auf derselben Linie
scheidung hinein” liegt annn uch das Erfahren der Offen-

barung un „Iim Rahmen einer systematischHANSJURGEN, Ontologische entfalteten Philosophie der Offenbarung wWa-
Voraussetzungen des Glaubensaktes. Zur T  - VOoO  »3 hierher 1U  ; die einzelnen Momente
transzendentalen Frage nach der Möglichkeit ausführlich darzustellen, die 11771 Staunen not-
VO  3 Offenbarung. (Themen und Thesen der wendig enthalten sind, soll auUs ihm wirk-
Theologie.) Patmos, Düsseldorf 1969, ich hinreichend die Möglichkeit christlicher
Ln. Offenbarung aufgewiesen werden können“
Nachdem lange gedauert hatte, bis sich die
kath Theologie mit der Transzendental- Sicherlich ist damit eın 1n der Erfahrung der
philosophie auseinandersetzte, kommt Offenbarung wesentliches Element aufge-
heute 1 theologischen Raum ablehnender zeigt, wenngleich Ur der Nachweis P1-
Kritik. Es scheint, dafß Zögern und Ableh- bracht ist, daß 1ıne andersgeartete Erfah-
Nung aus eın und derselben Wurzel stam- IunNng möglich ist, wWwWäas ber die 1n der 5O11-
inen: Es ıst das sachlich bedingte Miß@- stigen transzendentalphilosophischen Unter-
trauen der Theologie gegenüber der Philo- suchung implizierte Wahrheitsfrage nicht
sophie, das e  us der Inkongruenz beider stellt un! uch nicht beantwortet un!
kommt, da der Theologie eın indi- gegenteiliger Behauptung des Autors
viduelles und personales Absolutes geht, 111 - die Überlegungen das Ontologische nicht
des die Philosophie 177 allgemeinen bleibt. erreichen, sondern 1 Anthropologischen
Zögern WIıe Ablehnung stehen 1 Gegen- bleiben, un schließlich die hermeneuti-
satz jenes befürchtete einen Subjektivismus, sche rage, WIeso dieser theologischen
diese fürchtet einen Objektivismus; überse- Deutung kommt, außer Sicht bleibt. Da der
hen wird beide Male das eigentliche Anlie- Autor der Transzendentaltheologie Ontolo-
gen miı+t philosophischen Mitteln ach den gisierung vorwirft, ware nicht ungerecht,
Möglichkeitsbedingungen dessen fragen, Vo  »3 einer Anthropologisierung sprechen.
Was die Theologie Offenbarung nennt. Im Diese kritische Bemerkung sol] ber nicht
Nachweis MU diese Differenz erhalten blei- das wesentliche Ergebnis verstellen: Die An-
ben, die den Ausgangspunkt bestimmt, und dersartigkeit der Offenbarung impliziert auf

wird der philosophische Nachweis immer der Seite des Subjektes jene ursprüngliche
hinter der theologischen Wirklichkeit - Einheit Vo Denken un Wollen, die dem
rückbleiben; ber gerade 1n diesem Zurück- Staunen eignet.
bleiben ird dem philosophischen Anliegen

ÖLLER JOSEPH, Glauben un Denken 1mRechnung etragen werden. In dieser 5pan-
Nung ird sich ede weitere transzendental- Widerspruch? Philosophische Fragen die
philosophische Begründung der Offenbarung Theologie der Gegenwart. Wewel,bewegen müssen, daß die Kritik des Bis- München 1969 Ln 12.50.
herigen 1Ur der Ergänzung und Verdeut-
lichung willen geschehen kann, der kon-

Der Autor begibt sich 1n das gemeinsame
Zwischen der modernen Hermeneutik, daskret die Ansätze Marechals, Rahners, Co- Philosophie und Theologie umgreift. „Unserreths uUuSWw. S1IN! War noch keine endgültigen Verstehen Vo  ; Offenbarung bedingt nicht

Lösungen, ber Ansätze, hinter die nicht Ur den Weg auf die Offenbarung hin, S5071-mehr zurückgegangen werden darf Dieser
Aspekt scheint uns bei der Kritik Mare-

ern zugleich ıne Analyse unseTrTes Verste-
hens  44 10) Die Theologie mMu „Erns miıtchals, Rahners, Coreths, die 1 eil stell- der Erkenntnis machen, daß uUNseTe Aussagenvertretend für die IL Schule durchge- Interpretationen sind und daß WIr einemführt wird, wenig deutlich., hermeneutischen Zirkel nicht entfliehen kön-

Im eil wird die Abkünftigkeit des Zwei- nen  LA 11) Daneben hebt 'uch die funda-
fels (Descartes), des Urteils (Marechal, mentaltheologische Hrage hervor, die immer
Lotz) un der Frage (Coret „gegenüber schon ine hermeneutische einschloß : „wI1eso
einer vorausgesetzten ursprünglicheren annn die Theologie überhaupt Eetwas ausle-
Weise der Offenbarkeit des begegnenden gen, was die Philosophie nicht kann, da der
anderen“” aufgegriffen un:e Geführt Horizont menschlicher Auslegung auch nicht
VO den Gedanken Siewerths wird BE- durch yöttliche Offenbarung überbietbar
sagt „Jene ursprüngliche Offenbarkeit des sein scheint?” 25) Damit verbindet jenebegegnenden anderen, die als Grund der beiden Strömungen, die ZUr modernen Frage-Möglichkeit den bisher betrachteten enk- stellung ber das Verhältnis VOoO  3 Theologievollzügen vorausliegt, dürfte ehesten ıIn und Philosophie führten: diese kommt nicht
dem Akt des Geistes suchen se1n, der 1n einfach LUr VO Heidegger her, sondern 1st
der deutschen Sprache miıt dem Wort ‚5tau-
nen bezeichnet wird un den die Griechen

uch die Weiterführung der theologisch-
philosophischen Problematik des Jahr-

zu Ursprungsort der Philosophie erklärt hunderts.
haben“” (164 Im Staunen geschieht der Die Verbindung beider Ansätze zeigt sich
„Einblick 1n die Identität des begegnenden auch 1n der Gottesfrage: „WENN 1 mensch-

184

solchen Glaubens, jede mit tiefen Konse­
quenzen bis in die moralische Alltagsent­
scheidung hinein" (131). 

VERWEYEN HANSJÜRGEN, Ontologische 
Voraussetzungen des Glaubensaktes. Zur 
transzendentalen Frage nach der Möglichkeit 
von Offenbarung. (Themen und Thesen der 
Theologie.) (236.) Pa'lmos, Düsseldorf 1969, 
Ln. DM 38.-. 

Nachdem es lange gedauert halte, bis sich die 
kath. Theologie mit der Transzendental­
philosophie auseinandersetzte, kommt es 
heute im theologischen Raum zu ablehnender 
Kritik. Es scheint, daß Zögern und Ableh­
nung aus ein und derselben Wurzel stam­
men: Es ist das sachlich bedingte Miß­
trauen der Theologie gegenüber der Philo­
sophie, das a·us der Inkongruenz beider 
kommt, da es der Theologie um ein indi­
viduelles und personales Absolutes geht, in­
des die Philosophie im allgemeinen bleibt. 
Zögern wie Ablehnung stehen im Gegen­
satz: jenes befürchtete einen Subjektivismus, 
diese fürchtet einen Objektivismus; überse­
hen wird beide Male das eigentliche Anlie­
gen: mit philosophischen Mitteln nach den 
Möglichkeitsbedingungen dessen zu fragen, 
was die Theologie Offenbarung nennt. Im 
Nachweis muß diese Differenz erhalten blei­
ben, die den Ausgangspunkt bestimmt, und 
so wird der philosophische Nachweis immer 
hinter der theologischen Wirklichkeit zu­
rückbleiben; aber gerade in diesem Zurück­
bleiben wird dem philosophischen Anliegen 
Rechnung getragen werden. In dieser Span­
nung wird sich jede weitere transzendental­
philosophische Begründung der Offenbarung 
bewegen müssen, so daß die Kritik des Bis­
herigen nur um der Ergänzung und Verdeut­
lichung willen geschehen kann, oder kon­
kret: die Ansätze Marechals, Rahners, Co­
reths usw. sind zwar noch keine endgültigen 
Lösungen, aber Ansätze, hinter die n icht 
mehr zurückgegangen werden darf. Dieser 
Aspekt scheint uns bei der Kritik Mare­
chals, Rahners, Coreths, die im 1. Teil stell­
vertretend für die ganze Schule durchge­
führt wird, zu wenig deutlich. 
Im 2. Teil wird die Abkünftigkeit des Zwei­
fels (Descartes), des Urteils (Marechal, 
Lotz) und der Frage (Coreth) ,,gegenüber 
einer vora·usgesetzten ursprlinglicheren 
Weise der Offenbarkeit des begegnenden 
anderen" aufgegriffen und angeregt. Geführt 
von den Gedanken G. Siewerths wird ge­
sagt: ,,Jene ursprüngliche Offenbarkeit des 
begegnenden anderen, die als Grund der 
Möglichkeit den bisher betrachteten Denk­
vollzügen vorausliegt, dürfte am ehesten in 
dem Akt des Geistes zu suchen sein, der in 
der deutschen Sprache mit dem Wort ,Stau­
nen' bezeichnet wird und den die Griechen 
zum Ursprungsort der Philosophie erklärt 
haben" (164 f). Im Staunen geschieht der 
„Einblick in ,die Identität des begegnenden 

184 

anderen mit seinem absoluten und unend­
lichen Grund" (181). Auf derselben Linie 
liegt da'nn auch das Erfahren der Offen­
barung und „im Rahmen einer systematisch 
entfalteten Philosophie der Offenbarung wä­
ren von hierher nun die einzelnen Momente 
ausführlich darzustellen, die im Staunen not­
wendig enthalten sind, soll aus ihm wirk­
lich hinreichend die Möglichkeit christlicher 
Offenbarung aufgewiesen werden können" 
(198). 
Sicherlich ist damit ein in der Erfahrung der 
Offenbarung wesentliches Element aufge­
zeigt, wenngleich 1. nur der Nachweis er­
bracht ist, da'ß eine andersgeartete Erfah­
rung möglich ist, was aber die in der son­
stigen transzendentalphilosophischen Unter­
suchung implizierte Wahrheitsfrage nicht 
stellt und auch nicht beantwortet und 2. -
trotz gegenteiliger Behauptung des Autors -
die Überlegungen das Ontologische nicht 
erreichen, sondern im Anthropologischen 
bleiben, und schließlich 3. die hermeneuti­
sche Frage, wieso es zu dieser theologischen 
Deutung kommt, außer Sicht bleibt. Da der 
Autor der Transzendentaltheologie Ontolo­
gisierung vorwirft, wäre es nicht ungerecht, 
von einer Anthropologisierung zu sprechen. 
Diese kritische Bemerkung soll aber nicht 
das wesentliche Ergebnis verstellen: Die An­
dersartigkeit der Offenbarung impliziert auf 
der Seite des Subjektes jene ursprüngliche 
Einheit von Denken und Wollen, die dem 
Staunen eignet. 

MÖLLER JOSEPH, Glauben und Denken im 
Widerspruch? Philosophische Fragen an die 
Theologie der Gegenwart. (136.) Wewel, 
München 1969. Ln. DM 12.50. 
Der Autor begibt sich in das gemeinsame 
Zwischen der modernen Hermeneutik, das 
Philosophie und Theologie umgreift. ,,Unser 
Verstehen von O ffenbarung bedingt nicht 
nur den Weg auf die Offenbarung hin, son­
dern zugleich eine Analyse unseres Verste­
hens" (10). Die Theologie muß „Ernst mit 
der Erkenntnis machen, daß unsere Aussagen 
Interpretationen sind und daß wir einem 
hermeneutischen Zirkel nicht entfliehen kön­
nen" (11). Daneben hebt M. a'uch die funda­
mentaltheologische Frage hervor, die immer 
schon eine hermeneutische einschloß: ,,wieso 
kann die Theologie überhaupt etwas ausle­
gen, was die Philosophie nicht kann, da der 
Horizont mensd1licher Auslegung auch nicht 
durch göttliche Offenbarung überbietbar zu 
sein scheint?" (25). Damit verbindet M. jene 
beiden Strömungen, die zur modernen Frage­
stellung über das Verhältnis von Theologie 
und Philosophie führten: diese kommt nicht 
einfach nur von Heidegger her, sondern ist 
auch die Weiterführung der theologisch­
philosophischen Problematik des 19. Jahr­
hunderts. 
Die Verbindung beider Ansätze zeigt sich 
auch in der Gottesfrage: ,,wenn im mensch-


