
solchen Glaubens, ede mıit tiefen Konse- anderen mi1t seinem absoluten und unend-
JUENZEN bis ıIn die moralische Alltagsent- lichen Grund” Auf derselben Linie
scheidung hinein” liegt annn uch das Erfahren der Offen-

barung un „Iim Rahmen einer systematischHANSJURGEN, Ontologische entfalteten Philosophie der Offenbarung wWa-
Voraussetzungen des Glaubensaktes. Zur T  - VOoO  »3 hierher 1U  ; die einzelnen Momente
transzendentalen Frage nach der Möglichkeit ausführlich darzustellen, die 11771 Staunen not-
VO  3 Offenbarung. (Themen und Thesen der wendig enthalten sind, soll auUs ihm wirk-
Theologie.) Patmos, Düsseldorf 1969, ich hinreichend die Möglichkeit christlicher
Ln. Offenbarung aufgewiesen werden können“
Nachdem lange gedauert hatte, bis sich die
kath Theologie mit der Transzendental- Sicherlich ist damit eın 1n der Erfahrung der
philosophie auseinandersetzte, kommt Offenbarung wesentliches Element aufge-
heute 1 theologischen Raum ablehnender zeigt, wenngleich Ur der Nachweis P1-
Kritik. Es scheint, dafß Zögern und Ableh- bracht ist, daß 1ıne andersgeartete Erfah-
Nung aus eın und derselben Wurzel stam- IunNng möglich ist, wWwWäas ber die 1n der 5O11-
inen: Es ıst das sachlich bedingte Miß@- stigen transzendentalphilosophischen Unter-
trauen der Theologie gegenüber der Philo- suchung implizierte Wahrheitsfrage nicht
sophie, das e  us der Inkongruenz beider stellt un! uch nicht beantwortet un!
kommt, da der Theologie eın indi- gegenteiliger Behauptung des Autors
viduelles und personales Absolutes geht, 111 - die Überlegungen das Ontologische nicht
des die Philosophie 177 allgemeinen bleibt. erreichen, sondern 1 Anthropologischen
Zögern WIıe Ablehnung stehen 1 Gegen- bleiben, un schließlich die hermeneuti-
satz jenes befürchtete einen Subjektivismus, sche rage, WIeso dieser theologischen
diese fürchtet einen Objektivismus; überse- Deutung kommt, außer Sicht bleibt. Da der
hen wird beide Male das eigentliche Anlie- Autor der Transzendentaltheologie Ontolo-
gen miı+t philosophischen Mitteln ach den gisierung vorwirft, ware nicht ungerecht,
Möglichkeitsbedingungen dessen fragen, Vo  »3 einer Anthropologisierung sprechen.
Was die Theologie Offenbarung nennt. Im Diese kritische Bemerkung sol] ber nicht
Nachweis MU diese Differenz erhalten blei- das wesentliche Ergebnis verstellen: Die An-
ben, die den Ausgangspunkt bestimmt, und dersartigkeit der Offenbarung impliziert auf

wird der philosophische Nachweis immer der Seite des Subjektes jene ursprüngliche
hinter der theologischen Wirklichkeit - Einheit Vo Denken un Wollen, die dem
rückbleiben; ber gerade 1n diesem Zurück- Staunen eignet.
bleiben ird dem philosophischen Anliegen

ÖLLER JOSEPH, Glauben un Denken 1mRechnung etragen werden. In dieser 5pan-
Nung ird sich ede weitere transzendental- Widerspruch? Philosophische Fragen die
philosophische Begründung der Offenbarung Theologie der Gegenwart. Wewel,bewegen müssen, daß die Kritik des Bis- München 1969 Ln 12.50.
herigen 1Ur der Ergänzung und Verdeut-
lichung willen geschehen kann, der kon-

Der Autor begibt sich 1n das gemeinsame
Zwischen der modernen Hermeneutik, daskret die Ansätze Marechals, Rahners, Co- Philosophie und Theologie umgreift. „Unserreths uUuSWw. S1IN! War noch keine endgültigen Verstehen Vo  ; Offenbarung bedingt nicht

Lösungen, ber Ansätze, hinter die nicht Ur den Weg auf die Offenbarung hin, S5071-mehr zurückgegangen werden darf Dieser
Aspekt scheint uns bei der Kritik Mare-

ern zugleich ıne Analyse unseTrTes Verste-
hens  44 10) Die Theologie mMu „Erns miıtchals, Rahners, Coreths, die 1 eil stell- der Erkenntnis machen, daß uUNseTe Aussagenvertretend für die IL Schule durchge- Interpretationen sind und daß WIr einemführt wird, wenig deutlich., hermeneutischen Zirkel nicht entfliehen kön-

Im eil wird die Abkünftigkeit des Zwei- nen  LA 11) Daneben hebt 'uch die funda-
fels (Descartes), des Urteils (Marechal, mentaltheologische Hrage hervor, die immer
Lotz) un der Frage (Coret „gegenüber schon ine hermeneutische einschloß : „wI1eso
einer vorausgesetzten ursprünglicheren annn die Theologie überhaupt Eetwas ausle-
Weise der Offenbarkeit des begegnenden gen, was die Philosophie nicht kann, da der
anderen“” aufgegriffen un:e Geführt Horizont menschlicher Auslegung auch nicht
VO den Gedanken Siewerths wird BE- durch yöttliche Offenbarung überbietbar
sagt „Jene ursprüngliche Offenbarkeit des sein scheint?” 25) Damit verbindet jenebegegnenden anderen, die als Grund der beiden Strömungen, die ZUr modernen Frage-Möglichkeit den bisher betrachteten enk- stellung ber das Verhältnis VOoO  3 Theologievollzügen vorausliegt, dürfte ehesten ıIn und Philosophie führten: diese kommt nicht
dem Akt des Geistes suchen se1n, der 1n einfach LUr VO Heidegger her, sondern 1st
der deutschen Sprache miıt dem Wort ‚5tau-
nen bezeichnet wird un den die Griechen

uch die Weiterführung der theologisch-
philosophischen Problematik des Jahr-

zu Ursprungsort der Philosophie erklärt hunderts.
haben“” (164 Im Staunen geschieht der Die Verbindung beider Ansätze zeigt sich
„Einblick 1n die Identität des begegnenden auch 1n der Gottesfrage: „WENN 1 mensch-

184

solchen Glaubens, jede mit tiefen Konse­
quenzen bis in die moralische Alltagsent­
scheidung hinein" (131). 

VERWEYEN HANSJÜRGEN, Ontologische 
Voraussetzungen des Glaubensaktes. Zur 
transzendentalen Frage nach der Möglichkeit 
von Offenbarung. (Themen und Thesen der 
Theologie.) (236.) Pa'lmos, Düsseldorf 1969, 
Ln. DM 38.-. 

Nachdem es lange gedauert halte, bis sich die 
kath. Theologie mit der Transzendental­
philosophie auseinandersetzte, kommt es 
heute im theologischen Raum zu ablehnender 
Kritik. Es scheint, daß Zögern und Ableh­
nung aus ein und derselben Wurzel stam­
men: Es ist das sachlich bedingte Miß­
trauen der Theologie gegenüber der Philo­
sophie, das a·us der Inkongruenz beider 
kommt, da es der Theologie um ein indi­
viduelles und personales Absolutes geht, in­
des die Philosophie im allgemeinen bleibt. 
Zögern wie Ablehnung stehen im Gegen­
satz: jenes befürchtete einen Subjektivismus, 
diese fürchtet einen Objektivismus; überse­
hen wird beide Male das eigentliche Anlie­
gen: mit philosophischen Mitteln nach den 
Möglichkeitsbedingungen dessen zu fragen, 
was die Theologie Offenbarung nennt. Im 
Nachweis muß diese Differenz erhalten blei­
ben, die den Ausgangspunkt bestimmt, und 
so wird der philosophische Nachweis immer 
hinter der theologischen Wirklichkeit zu­
rückbleiben; aber gerade in diesem Zurück­
bleiben wird dem philosophischen Anliegen 
Rechnung getragen werden. In dieser Span­
nung wird sich jede weitere transzendental­
philosophische Begründung der Offenbarung 
bewegen müssen, so daß die Kritik des Bis­
herigen nur um der Ergänzung und Verdeut­
lichung willen geschehen kann, oder kon­
kret: die Ansätze Marechals, Rahners, Co­
reths usw. sind zwar noch keine endgültigen 
Lösungen, aber Ansätze, hinter die n icht 
mehr zurückgegangen werden darf. Dieser 
Aspekt scheint uns bei der Kritik Mare­
chals, Rahners, Coreths, die im 1. Teil stell­
vertretend für die ganze Schule durchge­
führt wird, zu wenig deutlich. 
Im 2. Teil wird die Abkünftigkeit des Zwei­
fels (Descartes), des Urteils (Marechal, 
Lotz) und der Frage (Coreth) ,,gegenüber 
einer vora·usgesetzten ursprlinglicheren 
Weise der Offenbarkeit des begegnenden 
anderen" aufgegriffen und angeregt. Geführt 
von den Gedanken G. Siewerths wird ge­
sagt: ,,Jene ursprüngliche Offenbarkeit des 
begegnenden anderen, die als Grund der 
Möglichkeit den bisher betrachteten Denk­
vollzügen vorausliegt, dürfte am ehesten in 
dem Akt des Geistes zu suchen sein, der in 
der deutschen Sprache mit dem Wort ,Stau­
nen' bezeichnet wird und den die Griechen 
zum Ursprungsort der Philosophie erklärt 
haben" (164 f). Im Staunen geschieht der 
„Einblick in ,die Identität des begegnenden 

184 

anderen mit seinem absoluten und unend­
lichen Grund" (181). Auf derselben Linie 
liegt da'nn auch das Erfahren der Offen­
barung und „im Rahmen einer systematisch 
entfalteten Philosophie der Offenbarung wä­
ren von hierher nun die einzelnen Momente 
ausführlich darzustellen, die im Staunen not­
wendig enthalten sind, soll aus ihm wirk­
lich hinreichend die Möglichkeit christlicher 
Offenbarung aufgewiesen werden können" 
(198). 
Sicherlich ist damit ein in der Erfahrung der 
Offenbarung wesentliches Element aufge­
zeigt, wenngleich 1. nur der Nachweis er­
bracht ist, da'ß eine andersgeartete Erfah­
rung möglich ist, was aber die in der son­
stigen transzendentalphilosophischen Unter­
suchung implizierte Wahrheitsfrage nicht 
stellt und auch nicht beantwortet und 2. -
trotz gegenteiliger Behauptung des Autors -
die Überlegungen das Ontologische nicht 
erreichen, sondern im Anthropologischen 
bleiben, und schließlich 3. die hermeneuti­
sche Frage, wieso es zu dieser theologischen 
Deutung kommt, außer Sicht bleibt. Da der 
Autor der Transzendentaltheologie Ontolo­
gisierung vorwirft, wäre es nicht ungerecht, 
von einer Anthropologisierung zu sprechen. 
Diese kritische Bemerkung soll aber nicht 
das wesentliche Ergebnis verstellen: Die An­
dersartigkeit der Offenbarung impliziert auf 
der Seite des Subjektes jene ursprüngliche 
Einheit von Denken und Wollen, die dem 
Staunen eignet. 

MÖLLER JOSEPH, Glauben und Denken im 
Widerspruch? Philosophische Fragen an die 
Theologie der Gegenwart. (136.) Wewel, 
München 1969. Ln. DM 12.50. 
Der Autor begibt sich in das gemeinsame 
Zwischen der modernen Hermeneutik, das 
Philosophie und Theologie umgreift. ,,Unser 
Verstehen von O ffenbarung bedingt nicht 
nur den Weg auf die Offenbarung hin, son­
dern zugleich eine Analyse unseres Verste­
hens" (10). Die Theologie muß „Ernst mit 
der Erkenntnis machen, daß unsere Aussagen 
Interpretationen sind und daß wir einem 
hermeneutischen Zirkel nicht entfliehen kön­
nen" (11). Daneben hebt M. a'uch die funda­
mentaltheologische Frage hervor, die immer 
schon eine hermeneutische einschloß: ,,wieso 
kann die Theologie überhaupt etwas ausle­
gen, was die Philosophie nicht kann, da der 
Horizont mensd1licher Auslegung auch nicht 
durch göttliche Offenbarung überbietbar zu 
sein scheint?" (25). Damit verbindet M. jene 
beiden Strömungen, die zur modernen Frage­
stellung über das Verhältnis von Theologie 
und Philosophie führten: diese kommt nicht 
einfach nur von Heidegger her, sondern ist 
auch die Weiterführung der theologisch­
philosophischen Problematik des 19. Jahr­
hunderts. 
Die Verbindung beider Ansätze zeigt sich 
auch in der Gottesfrage: ,,wenn im mensch-



lichen Vorverständnis ott ın keiner Weise wissenschaft relevant. Das ethische Problem
ıne Bedeutung zukommen soll, annn wird ist dabei nicht eın Problem., das nebenher

für die Theologie schwierig, sich über- „auch noch“‘ kommt, sondern bildet gleich-haupt och denkerisch rechtfertigen“ 72) 5a die Innenseite des naturwissenschaft-
Die weitere Rechtfertigung wird für das lichen Problems. Dies ist der allgemeine Rah-
Christentum durchgeführt, indem dieses als INECN, ıIn dem sich die Problematik dieses
Erfüllung des Menschlichen gesehen WIT': Sammelbandes bewegt. Brieskorn be-
„Die 1n esus gelebte Gottes- und Nächsten- handelt die „Herstellung un Abgabe VO  -
liebe übersteigt alle Konstruktionen und Arzneimitteln AaUS ethischer Sicht‘‘. Wie BanzIdeologien VO: Wesen des Menschlichen“‘ anders, wesentlich schwieriger stellt
86) kommt damit 1ın die ähe des Gün- sich die ethische und moraltheologische)
therschen Denkens, das das Christentum Beurteilung Vo AAn der Nebenwirkung(berechtigterweise) als Erfüllung eines schädlicher Medikamente‘ (z Contergan),
„Grundbedürfnisses” rechtfertigte. Da I1la erfährt, daß die Treffsicherheit, eın
überhaupt VO  - Unendlichem philosophisch NCUECS Präparat finden, heute bei 10.000 :1
wıe theologisch gesprochen werden kann, liegt AÄAußerst aufschlußreich ıst der Beitrag,
begründet mit der analogia entis, wobei Vodopivec’ „Morphologische aten ZUT

sich jedoch alle möglichen Mißver- rage der Entstehung des menschlichen Indi-
ständnisse absichert, indem die 44 ZUuIN We- viduums““. Wie fraglich wird die ethi-
56  - des analogen Denkens gehörende Gelbst- sche Argumentation bei der „Pille für den
überbietung jedes menschlich-positiven Den- Tag danach“”, wenn 11a  3 erfährt, dafß NOI-
kens durch 1ne sich kundtuende Negativi- malerweise Prozent der befruchteten
tat, die seit Platon bzw seit Plotin die menschlichen Eizellen aus verschiedenen
abendländische Metaphysik bestimmt, Späa- Gründen auf natürliche Weise verloren-
ter bei Descartes un: Leibniz verschwindet, gehen.

sich ann bei Hegel als höchste Positivi- Davids Beitrag, bringt weı Ergebnisse:tat verstehen“ (89 f unmißverständlich „Wir haben au der Offenbarung fast
hervorhebt. „Theologie ware  ‚ ann nichts nichts konkreten sittlichen Normen““ 59)anderes als die sich 1n historisch-philosophi- un Auft Grund eines dynamisch verstan-
schen Differenzierungen verstehende Inter- denen Naturbegriffs ergibt sich für die Ma-
pretatıon VO Aussagen über Gott“ 95) nipulation folgendes ethisches Prinzip „FÖöT-
Theologie wird eın dem Glauben derung un Steigerung des vollen Mensch-
sentliches Element, das seiner Vollendung seins, ber nicht 1UT des leiblichen, sondern
gehört, Un die manchmal aufkommende auch des geistigen“ 79) Gerlach behandelt
Tendenz, ‚„das Verstehensmoment des lau- den „Menschen als Subjekt un Objekt Tzt-
bens un die Bedeutung der Theologie - lichen Handelns aus neurochirurgischer Sicht“‘“
rückzudrängen“ (95), kann mit Ur für un: zeig dabei die neuartige Spannung auf,
„bedenklic gehalten werden. ın die die personale Begegnung zwischen
Entsprechend der hermeneutisch-interpreta- rzt un! Patient durch die Technisierung
torischen Struktur wird Theologie immMmer der Behandlungsmethoden gebracht wird
mehr als Theorie. Gerade 1n diesem ‚„Mehr“

ichkeit
Baitsch weist darauf hin, daß die Mög-

liegt die Überwindung der Spaltung VO The- genetischer Manipulation derzeit
T1e und Praxis. Damit gelingt Ml die och ziemlich begrenzt ist. ber WIT': nicht
alte Frage ach den Bedingungen der Mög- die Naturwissenschaft bald manche jener
lichkeit des Verstehens der Offenbarung 1n Wege gehen können, deren Möglichkeit S1e
den Horizont moderner Hermeneutik heute sieht? Aus den Ausführungen (7.=
stellen. Ausgangspunkt iıst nicht 1Nne BE- Neumanns ergibt S1' daß nicht mit jedem
wWISse Modernität, sondern die Suche nach Fortschritt der Wissenschaft auch eın Fort-
Wahrheit; aAUs dieser Perspektive ıst uch schritt des Humanums verbunden ist, gemäß
alle (berechtigte) Kritik den Einseitigkei- Ausspruch Lederbergs: „Wir dürfen

nicht übersehen, Was der medizinische Fort-ten verstehen, die zwischen Metaphysik, schritt 1 Namen der Humanıität bereits fürErkenntniskritik Un Hermeneutik nicht L1LUT
Grenzen, sondern S Fronten errichteten. uUuNnNsSere Art angerichtet hat“
Indem Metaphysik un! Hermeneutik 1n ih-
TE gegenseitigen Bezug Zur Darstellung LEO GABRIEL, Existenzphilosophie. Dialog
kommen, wird eın Beitrag und wıe uns der Positionen. Aufl Herold, Wien
scheint eın beachtlicher zu Verständnis 1968 Ln. 196.—.
Vo Glauben un Denken geleistet, Der „Dialog der Positionen“ führt das 1n der

„Integralen Logik“ (1965) Thema
HENRICH (Hg.), Naturwissenschaft „Die Wahrheit des Ganzen“ fort Die vielen
0Or ethischen Problemen. (Münchener Aka- 1m Dialog Wort kommenden Denker Ver-
demie-Schriften, 49,) Kösel, Aün-
chen 1969 art lam. 9,8!  ©

mitteln die Wahrheit des Ganzen. Da 1n
der Philosophie als Geisteswissenschaft kein

In einer Zeit, 1n der „manipulierter Mensch““ „Überholen” gibt, sondern vielmehr das e1n-
und „Experiment Menschheit“ Alltagsthemen mal Gedachte immer uch 1n späterer
werden, wird die ethische Seite der Natur- eit etwas en hat, kann das Ganze

185

liehen Vorverständnis Gott in keiner Weise 
eine Bedeutung zukommen soll, dann wird 
es für die Theologie schwierig, sich über­
haupt noch denkerisch zu rechtfertigen" (72). 
Die weitere Rechtfertigung wird für das 
Christentum durchgeführt, indem dieses als 
Erfüllung des Menschlichen gesehen wird. 
,,Die in Jesus gelebte Gottes- und Nächsten­
liebe übersteigt alle Konstruktionen und 
Ideologien vom Wesen des Menschlichen" 
(86). M. kommt damit in die Nähe des Gün­
therschen Denkens, das das Christentum 
(berechtigterweise) als Erfüllung eines 
„Grundbedürfnisses" rechtfertigte. Daß 
überhaupt von Unendlichem - philosophisch 
wie theologisch - gesprochen wer.den kann, 
begründet M. mit der analogia entis, wobei 
er sich jedoch gegen a lle möglichen Mißver­
ständnisse absichert, indem er die „zum We­
sen des analogen Denkens gehörende Selbst­
überbietung jedes menschlich-positiven Den­
kens durch eine sich kundtuende Negativi­
tät, die seit Platon bzw. seit Plotin die 
abendländische Metaphysik bestimmt, spä­
ter bei Descartes und Leibniz verschwindet, 
um sich dann bei Hegel als höchste Positivi­
tät zu verstehen" (89 f), unmißverständlich 
hervorhebt. ,,Theologie wäre dann nichts 
anderes als die sich in historisch-philosophi­
schen Differenzierungen verstehende Inter­
pretation von Aussagen über Gott" (95). 
Theologie wird so zu ein dem Glauben we­
sentliches Element, das zu seiner Vollendung 
gehört, und -die manchmal aufkommende 
Tendenz, ,,das Verstehensmoment des Glau­
bens und die Bedeutung der Theologie zu­
rückzudrängen" (95), kann mit M. nur für 
,,bedenklid1" gehalten werden. 
Entsprechend der hermeneutisch-interpreta­
torischen Struktur wird Theologie immer 
mehr als Theorie. Gerade in ,diesem „Mehr" 
liegt die Überwindung der Spaltung von The­
orie und Praxis. Damit gelingt es M., die 
alte Frage nach den Bedingungen der Mög­
lichkeit des Verstehens der Offenbarung in 
den Horizont moderner Hermeneutik zu 
stellen. Ausgangspunkt ist nicht eine ge­
wisse Modernität, sondern die Suche nach 
Wa'hrheit; aus dieser Perspektive ist aud1 
alle (berechtigte) Kritik an den Einseitigkei­
ten zu verstehen, die zwischen Metaphysik, 
Erkenntniskritik und Hermeneutik nicht nur 
Grenzen, sondern sogar Fronten errichteten. 
Indem Metaphysik und Hermeneutik in ih­
rem gegenseitigen Bezug zur Darstellung 
kommen, wird ein Beitrag - und wie uns 
smeint ein beamtlicher - zum Verständnis 
von Glauben und Denken geleistet. 

HENRICH FRANZ (Hg.), Naturwissenschaft 
vor ethisd1en Problemen. (Münchener Aka­
demie-Schriften, Bd. 49.) (157.) Kösel, Mün­
men 1969. Kart. 1am. DM 9.80. 
In einer Zeit, in der „manipulierter Mensch" 
und „Experiment Menschheit" Alltagsthemen 
werden, wir-d die ethische Seite der Natur-

wissenschaft releva'nt. Das ethische Problem 
ist .dabei nicht ein Problem, das nebenher 
,,auch nom" kommt, sondern bildet gleich­
sam die Innenseite des naturwissenschaft­
lichen Problems. Dies ist der allgemeine Rah­
men, in dem sich die Problematik dieses 
Sammelbandes bewegt. C. H. Brieskom be­
handelt die „Herstellung und Abgabe von 
Arzneimitteln aus ethischer Simt". Wie ganz 
anders, d. h . wesentlich schwieriger stellt 
sich ,die ethische (und moraltheologische) 
Beurteilung von „in der Nebenwirkung 
schädlicher Medika'mente" (z. B. Contergan), 
wenn man erfährt, daß die Treffsicherheit, ein 
neues Präparat zu finden, heute bei 10.000 :1 
liegt. Äußerst aufschlußreim ist der Beitrag 
M. Vodopivec' ,,Morphologische Daten zur 
Frage der Entstehung des menschlichen Indi­
viduums". Wie fraglim wird z. B. die ethi­
sche Argumentation bei der „Pille für den 
Tag danach", wenn man erfährt, daß nor­
malerweise 50 Prozent der befruchteten 
menschlichen Eizellen aus verschiedenen 
Grlinden - auf natürliche Weise - verloren­
gehen. 
]. Davids Beitrag bringt zwei Ergebnisse: 
1. ,,Wir haben aus der Offenbarung fast 
nichts an konkreten sittlichen Normen" (59) 
und 2. Auf Grund eines dynamisch verstan­
denen Naturbegriffs ergibt sich für die Ma­
nipulation folgendes ethisches Prinzip: ,,För­
derung und Steigerung des vollen Mensch­
seins, aber nicht nur des leiblichen, sondern 
auch des geistigen" (79). J. Gerlach behandelt 
den „Mensmen als Subjekt und Objekt ärzt­
lichen Handelns aus neurochirurgischer Sicht" 
und zeigt dabei die neuartige Spannung auf, 
in die die personale Begegnung zwismen 
Arzt und Patient durch die Technisierung 
der Behandlungsmethoden gebracht wird. 
H. Baitsch weist darauf hin, daß ,die Mög­
lichkeit genetismer Manipulation derzeit 
noch ziemlich begrenzt ist. Aber wird nicht 
die Naturwissenschaft bald manche jener 
Wege gehen können, deren Möglimkeit sie 
heute sieht? Aus den Ausführungen G.-H. 
Neumanns ergibt sim, daß nicht mit jedem 
Fortschritt der Wissensmaft aum ein Fort­
schritt ,des Humanums verbunden ist, gemäß 
dem Ausspruch Lederbergs: ,,Wir dürfen 
nicht übersehen, was der medizinische Fort­
schritt im Namen der Humanität bereits für 
unsere Art angerichtet hat" (146). 

LEO GABRIEL, Existenzphilosopliie. Dialog 
der Positionen. (307.) 2. Aufl. Herold, Wien 
1968. Ln. S 196.-. 

Der „Dialog der Positionen" führt das in ,der 
„Integralen Logik" (1965) gesetzte Thema 
„Die Wahrheit des Ganzen" fort: Die vielen 
im Dialog zu Wort kommenden Denker ver­
mitteln die Wahrheit des Ganzen. Da es in 
der Philosophie als Geisteswissenschaft kein 
,,überholen" gibt, sondern vielmehr das ein­
mal Gedachte immer - auch in späterer 
Zeit - etwas zu sagen hat, kann das Ganze 

185 


