solchen Glaubens, jede mit tiefen Konse-
quenzen bis in die moralische Alltagsent-
scheidung hinein” (131).

VERWEYEN HANSJURGEN, Ontfologische
Voraussetzungen des Glaubensaktes. Zur
transzendentalen Frage nach der Moglichkeit
von Offenbarung. (Themen und Thesen der
Theologie.) (236.) Patmos, Diisseldorf 1969,
Ln. DM 38.—.

Nachdem es lange gedauert hatte, bis sich die
kath. Theologie mit der Transzendental-
philosophie auseinandersetzte, kommt es
heute im theologischen Raum zu ablehnender
Kritik. Es scheint, daf Zoégern und Ableh-
nung aus ein und derselben Wurzel stam-
men: Es ist das sachlich bedingte Mif-
trauen der Theologie gegeniiber der Philo-
sophie, das aus der Inkongruenz beider
kommt, da es der Theologie um ein indi-
viduelles und personales Absolutes geht, in-
des die Philosophie im allgemeinen bleibt,
Zigern wie Ablehnung stehen im Gegen-
satz: jenes befiirchtete einen Subjektivismus,
diese fiirchtet einen Objektivismus; iiberse-
hen wird beide Male das eigentliche Anlie-
gen: mit philosophischen Mitteln nach den
Moglichkeitsbedingungen dessen zu fragen,
was die Theologie Offenbarung nennt. Im
Nachweis muf3 diese Differenz erhalten blei-
ben, die den Ausgangspunkt bestimmt, und
so wird der philosophische Nachweis immer
hinter der theologischen Wirklichkeit zu-
riickbleiben; aber gerade in diesem Zuriick-
bleiben wird dem philosophischen Anliegen
Rechnung getragen werden. In dieser Span-
nung wird sich jede weitere transzendental-
philosophische Begriindung der Offenbarung
bewegen miissen, so dafl die Kritik des Bis-
herigen nur um der Ergénzung und Verdeut-
lichung willen geschehen kann, oder kon-
kret: die Ansditze Maréchals, Rahners, Co-
reths usw. sind zwar noch keine endgiiltigen
Losungen, aber Ansitze, hinter die nicht
mehr zuriickgegangen werden darf. Dieser
Aspekt scheint uns bei der Kritik Maré-
chals, Rahners, Coreths, die im 1. Teil stell-
vertretend fiir die ganze Schule durchge-
fithrt wird, zu wenig deutlich.

Im 2. Teil wird die Abkiinftigkeit des Zwei-
fels (Descartes), des Urteils (Maréchal,
Lotz) und der Frage (Coreth) ,gegeniiber
einer vorausgesetzten urspriinglicheren
Weise der Offenbarkeit des begegnenden
anderen” aufgegriffen und angeregt. Gefiihrt
von den Gedanken G. Siewerths wird ge-
sagt: ,Jene urspriingliche Offenbarkeit des
begegnenden anderen, die als Grund der
Mboglichkeit den bisher betrachteten Denk-
vollziigen vorausliegt, diirfte am ehesten in
dem Akt des Geistes zu suchen sein, der in
der deutschen Sprache mit dem Wort ,Stau-
nen’ bezeichnet wird und den die Griechen
zum Ursprungsort der Philosophie erklirt
haben” (164 f). Im Staunen geschieht der
»Einblick in die Identitit des begegnenden

184

anderen mit seinem absoluten und unend-
lichen Grund” (181). Auf derselben Linie
liegt dann auch das Erfahren der Offen-
barung und ,im Rahmen einer systematisch
entfalteten Philosophie der Offenbarung wi-
ren von hierher nun die einzelnen Momente
ausfiihrlich darzustellen, die im Staunen not-
wendig enthalten sind, soll aus ihm wirk-
lich hinreichend die Mboglichkeit christlicher
Offenbarung aufgewiesen werden kdnnen”
(198).

Sicherlich ist damit ein in der Erfahrung der
Offenbarung wesentliches Element aufge-
zeigt, wenngleich 1. nur der Nachweis er-
bracht ist, daB eine andersgeartete Erfah-
rung moglich ist, was aber die in der son-
stigen transzendentalphilosophischen Unter-
suchung implizierte Wahrheitsfrage nicht
stellt und auch nicht beantwortet und 2. —
trotz gegenteiliger Behauptung des Autors —
die Uberlegungen das Ontologische nicht
erreichen, sondern im Anthropologischen
bleiben, und schlieflich 3. die hermeneuti-
sche Frage, wieso es zu dieser theologischen
Deutung kommt, aufler Sicht bleibt. Da der
Autor der Transzendentaltheologie Ontolo-
gisierung vorwirft, wire es nicht ungerecht,
von einer Anthropologisierung zu sprechen.
Diese kritische Bemerkung soll aber nicht
das wesentliche Ergebnis verstellen: Die An-
dersartigkeit der Offenbarung impliziert auf
der Seite des Subjektes jene urspriingliche
Einheit von Denken und Wollen, die dem
Staunen eignet.

MOLLER JOSEPH, Glauben und Denken im
Widerspruch? Philosophische Fragen an die
Theologie der Gegenwart. (136.) Wewel,
Miinchen 1969. Ln. DM 12.50.

Der Autor begibt sich in das gemeinsame
Zwischen der modernen Hermeneutik, das
Philosophie und Theologie umgreift. ,Unser
Verstehen von Offenbarung bedingt nicht
nur den Weg auf die Offenbarung hin, son-
dern zugleich eine Analyse unseres Verste-
hens” (10). Die Theologie muf ,Ernst mit
der Erkenntnis machen, daf? unsere Aussagen
Interpretationen sind und daf wir einem
hermeneutischen Zirkel nicht entflichen kon-
nen” (11). Daneben hebt M. auch die funda-
mentaltheologische Frage hervor, die immer
schon eine hermeneutische einschlof: ,,wieso
kann die Theologie iiberhaupt etwas ausle-
gen, was die Philosophie nicht kann, da der
Horizont menschlicher Auslegung auch nicht
durch géttliche Offenbarung iiberbietbar zu
sein scheint?” (25). Damit verbindet M. jene
beiden Strémungen, die zur modernen Frage-
stellung iiber das Verhiltnis von Theologie
und Philosophie fiihrten: diese kommt nicht
einfach nur von Heidegger her, sondern ist
auch die Weiterfithrung der theologisch-
philosophischen Problematik des 19. Jahr-
hunderts.

Die Verbindung beider Ansitze zeigt sich
auch in der Gottesfrage: ,wenn im mensch-



lichen Vorverstindnis Gott in keiner Weise
eine Bedeutung zukommen soll, dann wird
es fiir die Theologie schwierig, sich iiber-
haupt noch denkerisch zu rechtfertigen” (72).
Die weitere Rechtfertigung wird fiir das
Christentum durchgefiihrt, indem dieses als
Erfiillung des Menschlichen gesehen wird.
,Die in Jesus gelebte Gottes- und Nachsten-
liebe iibersteigt alle Konstruktionen und
Ideologien vom Wesen des Menschlichen”
(86). M. kommt damit in die Nihe des Giin-

therschen Denkens, das das Christentum
(berechtigterweise) als  Erfiillung eines
»Grundbediirfnisses”  rechtfertigte.  Daf

iiberhaupt von Unendlichem — philosophisch
wie theologisch — gesprochen werden kann,
begriindet M. mit der analogia entis, wobei
er sich jedoch gegen alle méglichen Mi8ver-
stindnisse absichert, indem er die ,,zum We-
sen des analogen Denkens gehérende Selbst-
iiberbietung jedes menschlich-positiven Den-
kens durch eine sich kundtuende Negativi-
tit, die seit Platon bzw. seit Plotin die
abendlindische Metaphysik bestimmt, spi-
ter bei Descartes und Leibniz verschwindet,
um sich dann bei Hegel als hochste Positivi-
tdt zu verstehen” (89 f), unmiBverstindlich
hervorhebt. , Theologie wire dann nichts
anderes als die sich in historisch-philosophi-
schen Differenzierungen verstehende Inter-
pretation von Aussagen iiber Gott” (95).
Theologie wird so zu ein dem Glauben we-
sentliches Element, das zu seiner Vollendung
gehort, und die manchmal aufkommende
Tendenz, ,das Verstehensmoment des Glau-
bens und die Bedeutung der Theologie zu-
riickzudrdngen” (95), kann mit M. nur Ffiir
.bedenklich” gehalten werden.

Entsprechend der hermeneutisch-interpreta-
torischen Struktur wird Theologie immer
mehr als Theorie. Gerade in diesem ,Mehr”
liegt die Uberwindung der Spaltung von The-
orie und Praxis. Damit gelingt es M., die
alte Frage nach den Bedingungen der Mdg-
lichkeit des Verstehens der Offenbarung in
den Horizont moderner Hermeneutik zu
stellen. Ausgangspunkt ist nicht eine ge-
wisse Modernitdt, sondern die Suche nach
Wahrheit; aus dieser Perspektive ist auch
alle (berechtigte) Kritik an den Einseitigkei-
ten zu verstehen, die zwischen Metaphysik,
Erkenntniskritik und Hermeneutik nicht nur
Grenzen, sondern sogar Fronten errichteten.
Indem Metaphysik und Hermeneutik in ih-
rem gegenseitigen Bezug zur Darstellung
kommen, wird ein Beitrag — und wie uns
scheint ein beachtlicher — zum Verstindnis
von Glauben und Denken geleistet.

HENRICH FRANZ (Hg.), Naturwissenschaft
vor ethischen Problemen. (Miinchener Aka-
demie-Schriften, Bd. 49.) (157.) Késel, Miin-
chen 1969. Kart. lam. DM 9.80.

In einer Zeit, in der ,,manipulierter Mensch”
und ,Experiment Menschheit” Alltagsthemen
werden, wird die ethische Seite der Natur-

wissenschaft relevant. Das ethische Problem
ist dabei nicht ein Problem, das nebenher
~auch noch” kommt, sondern bildet gleich-
sam die Innenseite des naturwissenschaft-
lichen Problems. Dies ist der allgemeine Rah-
men, in dem sich die Problematik dieses
Sammelbandes bewegt. C. H. Brieskorn be-
handelt die ,Herstellung und Abgabe von
Arzneimitteln aus ethischer Sicht”. Wie ganz
anders, d. h. wesentlich schwieriger stellt
sich die ethische (und moraltheologische)
Beurteilung von ,in der Nebenwirkung
schddlicher Medikamente” (z. B. Contergan),
wenn man erfihrt, da die Treffsicherheit, ein
neues Pridparat zu finden, heute bei 10.000:1
liegt. AuBerst aufschlufreich ist der Beitrag
M. Vodopivec’” ,Morphologische Daten zur
Frage der Entstehung des menschlichen Indi-
viduums”. Wie fraglich wird z. B. die ethi-
sche Argumentation bei der ,Pille fiir den
Tag danach”, wenn man erfihrt, dal nor-
malerweise 50 Prozent der befruchteten
menschlichen Eizellen aus verschiedenen
Griinden — auf natiirliche Weise — verloren-
gehen.

]. Davids Beitrag bringt zwei Ergebnisse:
1. ,Wir haben aus der Offenbarung fast
nichts an konkreten sittlichen Normen (59)
und 2. Auf Grund eines dynamisch verstan-
denen Naturbegriffs ergibt sich fiir die Ma-
nipulation folgendes ethisches Prinzip: ,For-
derung und Steigerung des vollen Mensch-
seins, aber nicht nur des leiblichen, sondern
auch des geistigen” (79). J. Gerlach behandelt
den ,,Menschen als Subjekt und Objekt &rzt-
lichen Handelns aus neurochirurgischer Sicht”
und zeigt dabei die neuartige Spannung auf,
in die die personale Begegnung zwischen
Arzt und Patient durch die Technisierung
der Behandlungsmethoden gebracht wird.
H. Baitsch weist darauf hin, daf die Még-
lichkeit genetischer Manipulation derzeit
noch ziemlich begrenzt ist. Aber wird nicht
die Naturwissenschaft bald manche jener
Wege gehen konnen, deren Mdglichkeit sie
heute sieht? Aus den Ausfithrungen G.-H.
Neumanns ergibt sich, daf nicht mit jedem
Fortschritt der Wissenschaft auch ein Fort-
schritt des Humanums verbunden ist, gemaf
dem Ausspruch Lederbergs: ,Wir diirfen
nicht iibersehen, was der medizinische Fort-
schritt im Namen der Humanitdt bereits Ffiir
unsere Art angerichtet hat” (146).

LEO GABRIEL, Existenzphilosophie. Dialog
der Positionen. (307.) 2. Aufl. Herold, Wien
1968. Ln. S 196.—.

Der ,,Dialog der Positionen” fiihrt das in der
oIntegralen Logik” (1965) gesetzte Thema
Die Wahrheit des Ganzen” fort: Die vielen
im Dialog zu Wort kommenden Denker ver-
mitteln die Wahrheit des Ganzen. Da es in
der Philosophie als Geisteswissenschaft kein
,Uberholen” gibt, sondern vielmehr das ein-
mal Gedachte immer — auch in spiterer
Zeit — etwas zu sagen hat, kann das Ganze

185



