lichen Vorverstindnis Gott in keiner Weise
eine Bedeutung zukommen soll, dann wird
es fiir die Theologie schwierig, sich iiber-
haupt noch denkerisch zu rechtfertigen” (72).
Die weitere Rechtfertigung wird fiir das
Christentum durchgefiihrt, indem dieses als
Erfiillung des Menschlichen gesehen wird.
,Die in Jesus gelebte Gottes- und Nachsten-
liebe iibersteigt alle Konstruktionen und
Ideologien vom Wesen des Menschlichen”
(86). M. kommt damit in die Nihe des Giin-

therschen Denkens, das das Christentum
(berechtigterweise) als  Erfiillung eines
»Grundbediirfnisses”  rechtfertigte.  Daf

iiberhaupt von Unendlichem — philosophisch
wie theologisch — gesprochen werden kann,
begriindet M. mit der analogia entis, wobei
er sich jedoch gegen alle méglichen Mi8ver-
stindnisse absichert, indem er die ,,zum We-
sen des analogen Denkens gehérende Selbst-
iiberbietung jedes menschlich-positiven Den-
kens durch eine sich kundtuende Negativi-
tit, die seit Platon bzw. seit Plotin die
abendlindische Metaphysik bestimmt, spi-
ter bei Descartes und Leibniz verschwindet,
um sich dann bei Hegel als hochste Positivi-
tdt zu verstehen” (89 f), unmiBverstindlich
hervorhebt. , Theologie wire dann nichts
anderes als die sich in historisch-philosophi-
schen Differenzierungen verstehende Inter-
pretation von Aussagen iiber Gott” (95).
Theologie wird so zu ein dem Glauben we-
sentliches Element, das zu seiner Vollendung
gehort, und die manchmal aufkommende
Tendenz, ,das Verstehensmoment des Glau-
bens und die Bedeutung der Theologie zu-
riickzudrdngen” (95), kann mit M. nur Ffiir
.bedenklich” gehalten werden.

Entsprechend der hermeneutisch-interpreta-
torischen Struktur wird Theologie immer
mehr als Theorie. Gerade in diesem ,Mehr”
liegt die Uberwindung der Spaltung von The-
orie und Praxis. Damit gelingt es M., die
alte Frage nach den Bedingungen der Mdg-
lichkeit des Verstehens der Offenbarung in
den Horizont moderner Hermeneutik zu
stellen. Ausgangspunkt ist nicht eine ge-
wisse Modernitdt, sondern die Suche nach
Wahrheit; aus dieser Perspektive ist auch
alle (berechtigte) Kritik an den Einseitigkei-
ten zu verstehen, die zwischen Metaphysik,
Erkenntniskritik und Hermeneutik nicht nur
Grenzen, sondern sogar Fronten errichteten.
Indem Metaphysik und Hermeneutik in ih-
rem gegenseitigen Bezug zur Darstellung
kommen, wird ein Beitrag — und wie uns
scheint ein beachtlicher — zum Verstindnis
von Glauben und Denken geleistet.

HENRICH FRANZ (Hg.), Naturwissenschaft
vor ethischen Problemen. (Miinchener Aka-
demie-Schriften, Bd. 49.) (157.) Késel, Miin-
chen 1969. Kart. lam. DM 9.80.

In einer Zeit, in der ,,manipulierter Mensch”
und ,Experiment Menschheit” Alltagsthemen
werden, wird die ethische Seite der Natur-

wissenschaft relevant. Das ethische Problem
ist dabei nicht ein Problem, das nebenher
~auch noch” kommt, sondern bildet gleich-
sam die Innenseite des naturwissenschaft-
lichen Problems. Dies ist der allgemeine Rah-
men, in dem sich die Problematik dieses
Sammelbandes bewegt. C. H. Brieskorn be-
handelt die ,Herstellung und Abgabe von
Arzneimitteln aus ethischer Sicht”. Wie ganz
anders, d. h. wesentlich schwieriger stellt
sich die ethische (und moraltheologische)
Beurteilung von ,in der Nebenwirkung
schddlicher Medikamente” (z. B. Contergan),
wenn man erfihrt, da die Treffsicherheit, ein
neues Pridparat zu finden, heute bei 10.000:1
liegt. AuBerst aufschlufreich ist der Beitrag
M. Vodopivec’” ,Morphologische Daten zur
Frage der Entstehung des menschlichen Indi-
viduums”. Wie fraglich wird z. B. die ethi-
sche Argumentation bei der ,Pille fiir den
Tag danach”, wenn man erfihrt, dal nor-
malerweise 50 Prozent der befruchteten
menschlichen Eizellen aus verschiedenen
Griinden — auf natiirliche Weise — verloren-
gehen.

]. Davids Beitrag bringt zwei Ergebnisse:
1. ,Wir haben aus der Offenbarung fast
nichts an konkreten sittlichen Normen (59)
und 2. Auf Grund eines dynamisch verstan-
denen Naturbegriffs ergibt sich fiir die Ma-
nipulation folgendes ethisches Prinzip: ,For-
derung und Steigerung des vollen Mensch-
seins, aber nicht nur des leiblichen, sondern
auch des geistigen” (79). J. Gerlach behandelt
den ,,Menschen als Subjekt und Objekt &rzt-
lichen Handelns aus neurochirurgischer Sicht”
und zeigt dabei die neuartige Spannung auf,
in die die personale Begegnung zwischen
Arzt und Patient durch die Technisierung
der Behandlungsmethoden gebracht wird.
H. Baitsch weist darauf hin, daf die Még-
lichkeit genetischer Manipulation derzeit
noch ziemlich begrenzt ist. Aber wird nicht
die Naturwissenschaft bald manche jener
Wege gehen konnen, deren Mdglichkeit sie
heute sieht? Aus den Ausfithrungen G.-H.
Neumanns ergibt sich, daf nicht mit jedem
Fortschritt der Wissenschaft auch ein Fort-
schritt des Humanums verbunden ist, gemaf
dem Ausspruch Lederbergs: ,Wir diirfen
nicht iibersehen, was der medizinische Fort-
schritt im Namen der Humanitdt bereits Ffiir
unsere Art angerichtet hat” (146).

LEO GABRIEL, Existenzphilosophie. Dialog
der Positionen. (307.) 2. Aufl. Herold, Wien
1968. Ln. S 196.—.

Der ,,Dialog der Positionen” fiihrt das in der
oIntegralen Logik” (1965) gesetzte Thema
Die Wahrheit des Ganzen” fort: Die vielen
im Dialog zu Wort kommenden Denker ver-
mitteln die Wahrheit des Ganzen. Da es in
der Philosophie als Geisteswissenschaft kein
,Uberholen” gibt, sondern vielmehr das ein-
mal Gedachte immer — auch in spiterer
Zeit — etwas zu sagen hat, kann das Ganze

185



erst und nur im Dialog ausgesprochen wer-
den. Um dieses Anliegen durchzufiihren,
macht G. einen Gang durch die Geschichte
der Philosophie, ohne aber in der Darstel-
lung des Historischen aufzugehen. Zu Wort
kommen dabei alle jene Denker, fiir die
Philosophie Existenz ist. G. definiert: ,Exi-
stenzphilosophie ist das dem cartesianischen
Ansatz dialektisch folgende fundamentale
Urgrund- und Ursprungsdenken in der Philo-
sophie der Gegenwart. In der Tat, in der
Existenzphilosophie ist das Motiv eines ur-
spriinglichen Denkens aus dem Sein des
Menschen aufgeklungen, das in einer in
Apparaten und Funktionen erstarrten und
leerlaufenden Welt rational planender und
das Leben verplanender Reflexion nicht so
bald verhallen wird, ein Motiv, dessen ein-
dringliche Wirkung heute schon nicht mehr
geleugnet werden kann, das aber einer har-
monischen Verarbeitung und Entfaltung
harrt, auf einem Wege, der die Zukunft der
Philosophie bestimmen wird” (26).

Das Kapitel iiber Kierkegaard (27—84) be-
stimmt den Begriff der Existenz als das Ein-
zelne. In dieser Dimension liegt auch meist
die gewdhnliche Verwendung des Begriffes
existenziell, wenn etwa von der existen-
ziellen Verwirklichung des Christentums ge-
sprochen wird. , Kierkegaard blieb aus sei-
nem Wesen und Wollen bewufit ein Ein-
zelner und Einsamer” (28). ,Darum will
Kierkegaard die Hegelsche Dialektik des Be-
griffs iiberwinden, um die echte Dialektik in
der Existenz zu retten” (32). Die Theologie
und das gesamte religitse Denken tragen
ebenfalls die Merkmale des Einzelnen und
Konkreten. , Kierkegaard erklirt in entschie-
dener Form, das Christentum sei nur als
Wirklichkeit moglich, ,als Lehre’ hingegen
unmoglich” (43). Das Kapitel iiber Heidegger
(85—110) ist bestimmt vom Heideggerschen
Seinsverstindnis. ,,Heidegger entdeckte, was
Husserl als Systematiker verdeckte: die Di-
mension der Zeit und Geschichtlichkeit im
Seinsbezug des Daseins” (85). Bei Heidegger
wird Existenz die ,seinsverstehende Seins-
weise des Menschen” (87). Das Aussprechen
— aber auch das ,Seinlassen des Seienden”
geschieht in der Sprache, was G. vor allem
beispielhaft an Heideggers Sprache selbst
aufzeigt.

Das Kapitel iiber Jaspers (111—165) betont,
,daB Jaspers iiber die Phinomenalitit des
Bewufitseins zur Transzendenz des Seins auf
dem Boden der Vernunft vorstoft, ohne das
Phéanomen des Bewufitseins zu negieren,
vielmehr um es auf diese Weise neu zu in-
terpretieren” (134). Diese anthropologische
Gerichtetheit wird vor allem durch Kant an-
geregt, von dem Jaspers stark beeinflult ist.
Dem entspricht auch eine gewisse herme-
neutische Gerichtetheit, wenn die Inhalte me-
taphysischen Denkens bei Jaspers Symbole
(Chiffre) sind, ,an denen sich das metaphy-
sische Streben des Menschen entziindet und

186

zu den hohen und hochsten Zielen das Da-
seins entfaltet” (144). Das Kapitel iiber Sartre
(166—201) verdeutlicht ,,die innere Dialektik
im Gefiige Sartreschen Denkens” (167), die
von der Erfahrung des Ekels, die in ,La
nausée” (1938) geschildert wird, iiber die
Erfahrung des ,,Gegen” bis hin zu den Aus-
einandersetzungen mit dem Marxismus
reicht. Was im philosophischen Hauptwerk
,L'étre et le néant” (,Das Sein und das
Nichts”, 1943) aufbricht, hat die Wurzeln im
Erfahren des Ekels, der wieder nur aus-
driickt, daf ,das Ich die Welt als seine
Grenze setzt, sich selbst durch das Nicht-
Ich begrenzt” (173). Wird Sartre als athei-
stischer Existenzialist bezeichnet, so stimmt
dies nur insofern, als er sich gegen einen
(deistisch-)kosmologischen Gott wendet.

Das Kapitel , Zugang zum Sein” (202—277)
bringt neben Darstellung des Denkens von
Marcel, Camus, Ebner, Kafka, Wust, Rilke,
Bergson, Dilthey, Simmel auch ,thematische”
Uberlegungen zu Zeit, Geschichte, Trans-
zendenz, Parusie, Nichts, Freiheit und ver-
mittelt so einen Einstieg in die Vielfalt
gegenwirtigen Denkens und Gestaltens. Die
Schlufbetrachtung (278—306), die dem An-
merkungs- (307—325), Literatur- (326—331)
und Registerteil (332—370) vorangeht, faft
die Ergebnisse zusammen: ,1. Die Existenz-
philosophie ist eine Ich-Philosophie, keine
Es-Philosophie. 2. Sie ist eine Seins-, keine
BewufBtseins-Philosophie. 3. Sie ist keine
Philosophie des abstrakten, sondern des kon-
kreten Seins des fraglich gewordenen ,Ich-
bin”” (281).

St. Pélten/Wien Karl Beck

HOLLHUBER IVO, Geschichte der italieni-
schen Philosophie von den Anfingen des
19. Jahrhunderts bis zur Gegenwart. (377.)
Reinhardt, Miinchen 1969, Ln. DM 28.—.

Vortreffliche Sprachenkenntnis befdhigt Vf.,
den deutschen Leser in das Geistesleben des
Auslandes einzufiihren. Nachdem von ihm
erst vor kurzer Zeit eine ,,Geschichte der
Philosophie im spanischen Kulturbereich” er-
schienen war, legt er nunmehr auch eine um-
fassende ,,Geschichte der italienischen Philo-
sophie” vor. Obwohl er nur das 19. und das
20. Jahrhundert behandeln will, bespricht er
einleitend auch Galilei, Vico u. a., weniger,
um ihre Lehre aufzuzeigen, als vielmehr, um
falsche Deutungen derselben richtigzustel-
len. Ebenso erwihnt er nur im Vorbeigehen,
daf die in Italien eingedrungenen Ideen der
Aufklirung von den italienischen Dichtern
Ugo Foscolo, Giacomo Leopardi und Ales-
sandro Manzoni in ihrer Gemiitsarmut auf-
gezeigt und so iiberwunden wurden. Erst mit
Pasquale Gallupi, dem ,,Reid Italiens”, setzt
die eigentliche Darstellung ein, die dann bis
zu Michele F. Sciacca heraufgefithrt wird,
dem Vf. auch sein Buch gewidmet hat. Von
den vielen Philosophen, die besprochen wer-
den, bezeichnet Vf. Antonio Rosmini als



