
TSI un LUr 1mM Dialog ausgesprochen WEeIli- den hohen un); höchsten 7Zielen das Da-
den Um dieses Anliegen durchzuführen, Seins entfaltet” Das Kapitel über Sartre
macht einen Gang durch die Geschichte ( verdeutlicht „die innere Dialektik
der Philosophie, hne ber 1n der Darstel- 1m Gefüge Sartreschen Denkens“” (17‚ die

Vo der Erfahrung des Ekels, die 1ın „Lalung des Historischen aufzugehen. Zu Wort
kommen dabei alle jene Denker, für die nausee‘ (1938) geschildert wird, über die
Philosophie Existenz ıst. definiert: „Exi- Erfahrung des „Gegen“” bis hin den Aus-
stenzphilosophie ıst das dem cartesianischen einandersetzungen miıt dem Marxismus
Ansatz dialektisch folgende fundamentale reicht. Was 117 philosophischen Hauptwerk

„L/’etre et le neant“” („Das eın un dasUrgrund- und Ursprungsdenken 1n der Philo-
sophie der Gegenwart. In der Tat, 1n der Nichts”, aufbricht, hat die urzeln 1
Existenzphilosophie ist das Motiv eines UT_- Erfahren des Ekels, der wieder L1LULX aus-

sprünglichen Denkens aus dem eın des drückt, daß „das Ich die Welt als seine
Menschen aufgeklungen, das 1ın einer 1n Grenze setzt, sich selbst durch das Nicht-
Apparaten und Funktionen erstarrten un!| Ich begrenzt“ Wird Sartre als athei-
leerlaufenden Welt rational planender und stischer Existenzialist bezeichnet, stimmt
das Leben verplanender Reflexion nicht 1es5 1Ur insofern, als sich einen
bald verhallen wird, eın Motiv, dessen e1n- (deistisch-) kosmologischen ott wendet.
dringliche Wirkung heute schon nicht mehr Da's Kapitel „Zugang Z7u Sein‘  ‘ 02—27'geleugnet werden kann, das ber einer har- bringt neben Darstellung des Denkens VO  ;
monischen Verarbeitung un Entfaltung Marcel, Camus, Ebner, Kafka, Wust, Rilke,harrt, auf einem Wege, der die Zukunft der Bergson, Dilthey, Simmel auch „thematische“Philosophie bestimmen wird“” 26) Überlegungen Zeit, Geschichte, Irans-
Da's Kapitel ber Kierkegaard (27—84) be- zendenz, Parusie, Nichts, Freiheit un: VOI-
Hmmt den Begriff der Existenz als da's Ein- mittelt einen Einstieg ın die Vielfalt
zelne. In dieser Dimension liegt auch me1st gegenwartigen Denkens un Gestaltens. Die
die gewöhnliche Verwendung des Begriffes Schlußbetrachtung 8—;  / die dem An-
„existenziell”, wenn twa VO  3 der existen- merkungs- 07—325), Literatur-
ziellen Verwirklichung des Christentums Be- un Registerteil 32—37! vorangeht, faßt
sprochen wird. „Kierkegaard blieb d us S@e1-
ne Wesen und Wollen bewußt eın Ein-

die Ergebnisse 11; Il1 Die Existenz-
philosophie ı1st 1ne Ich-Philosophie, keine

zelner Uun! Einsamer“” 28) „Darum will Es-Philosophie. Sie ist eine Seins-, keine
Kierkegaard die Hegelsche Dialektik des Be- Bewußtseins-Philosophie. S5ie ist keine
eriffs überwinden, die echte Dialektik in Philosophie des abstrakten, sondern des kon-
der Existenz retten“ 32) Die Theologie kreten Seins des fraglich gewordenen är
und das gesamte religiöse Denken tragen bin‘
ebenfalls die Merkmale des Einzelnen und St Pölten/Wien arl Beck
Konkreten. „Kierkegaard erklärt in entschie-
dener Fborm, das Christentum Se1 LUr als HÖLLHUBER IVO, Geschichte der italieni-
Wirklichkeit möglich, ‚als Lehre‘ hingegen schen Philosophie On den Anfängen des
unmöglich‘ 43) Das Kapitel ber Heidegger 19, Jahrhunderts his ZUYT Gegenwart,
85—110) 1st bestimmt VO: Heideggerschen Reinhardt, München 1969, Ln
Seinsverständnis. „Heidegger entdeckte, wWas Vortreffliche Sprachenkenntnis befähigt Vf£.,Husser! als Systematiker verdeckte: die Di- den deutschen Leser 1n das Geistesleben des
mension der eit und Geschichtlichkeit 1 Auslandes einzuführen. Nachdem Vo  »3 ihm
Seinsbezug des Daseins“” (85) Bei Heidegger Trst Vor kurzer eit ıne „Geschichte der
wird Existenz die „seinsverstehende Seins- Philosophie 1 spanischen Kulturbereich“ (1 -
weise des Menschen“ 87) Das Aussprechen schienen Wal, legt nunmehr auch ineber auch das „Seinlassen des Seienden“ fassende „Geschichte der italienischen Philo-geschieht 1n der Sprache, Was VOT allem sophie” Vo  4 Obwohl 1Ur das un dasbeispielhaft an Heideggers Sprache selbst Jahrhundert behandeln will, besprichtaufzeigt. einleitend auch Galilei, Vico weniger,
1)as Kapitel über Jaspers (111—16 betont, ihre Lehre aufzuzeigen, als vielmehr, um
p Jaspers über die Phänomenalität des falsche Deutungen derselben richtigzustel-
Bewußtseins ZUT Transzendenz des Seins auf len Ebenso erwähnt 1LUTLT 11771 Vorbeigehen,
dem Boden der Vernunft vorstößt, hne das daß die in Italien eingedrungenen Ideen der
Phänomen des Bewußtseins negleren, Aufklärung VO  —; den italienischen Dichtern
vielmehr auf diese Weise nNeu 111- Ugo Foscolo, i1acomo Leopardi und les-
terpretieren“ Diese anthropologische sandro Manzoni 1n ihrer Gemütsarmut auf-
Gerichtetheit wird Vor allem durch ant allı- gezeigt un! überwunden wurden. Erst mıit
geregt, VO dem Jaspers stark beeinflußt ist Pasquale Gallupi, dem „Reid Italiens”, etiz
Dem entspricht auch 1Nne gewisse herme- die eigentliche Darstellung ein, die ann bis
neutische Gerichtetheit, wenn die Inhalte - Michele Sciacca heraufgeführt wird,
taphysischen Denkens bei Jaspers Symbole dem Vft. auch seıin Buch gewidmet hat Von
(Chiffre) sind, pp denen sich das metaphy- den vielen Philosophen, die besprochen WeTr-
sische Streben des Menschen entzündet und en, bezeichnet VFE Antonio Osmıini als

186

erst und nur im Dialog ausgesprochen wer­
den. Um dieses Anliegen durchzuführen, 
macht G. einen Gang durch die Geschichte 
der Philosophie, ohne aber in der Darstel­
lung des Historischen aufzugehen. Zu Wort 
kommen dabei alle jene Denker, für die 
Philosophie Existenz ist. G. definiert: ,,Exi­
stenzphilosophie ist das dem cartesianischen 
Ansatz dialektisch folgende fundamentale 
Urgrund- und Ursprungsdenken in der Philo­
sophie der Gegenwart. In der Tat, in der 
Existenzphilosophie ist das Motiv eines ur­
sprünglichen Denkens aus dem Sein des 
Menschen aufgeklungen, das in einer in 
Appara ten und Funktionen erstarrten und 
leerlaufenden Welt r ational planender und 
das Leben verplanender Reflexion nicht so 
bald verhallen wird, ein Motiv, dessen ein­
dringliche Wirkung heute schon nicht mehr 
geleugnet werden kann, das aber einer har­
monischen Verarbeitung und Entfaltung 
harrt, auf einem Wege, der die Zukunft o er 
Philosophie bestimmen wird" (26). 
Da"s Kapitel über Kierkegaard (27-84) be­
stimmt den Begriff der Existenz als da"s Ein­
zelne. In dieser Dimension liegt auch meist 
die gewöhnliche Verwendung des Begriffes 
,,existenziell", wenn etwa von der existen­
ziellen Verwirklichung des Christentums ge­
sprochen wird. ,,Kierkegaa'rd blieb aus sei­
nem Wesen und Wollen bewußt ein Ein­
zelner und Einsamer" (28). ,,Darum will 
Kierkegaard die Hegelsche Dialektik des Be­
griffs überwinden, um die echte Dialektik in 
der Existenz zu retten" (32). Die Theologie 
und das gesamte religiöse Denken tragen 
ebenfalls die Merkmale des Einzelnen und 
Konkreten. ,,Kierkegaard erklärt in entschie­
dener Form, das Christentum sei nur als 
Wirklichkeit möglich, ,als Lehre' hingegen 
unmöglich" (43). Das Kapitel über Heidegger 
(85-110) ist bestimmt vom Heideggerschen 
Seinsverständnis. ,,Heidegger entdeckte, was 
Husserl als Systematiker verdeckte: die Di­
mension der Zeit und Geschichtlichkeit im 
Seinsbezug des Daseins" (85). Bei Heidegger 
wird Existenz die „seinsverstehende Seins­
weise des Menschen" (87) . Das Aussprechen 
- aber auch das „Seinlassen des Seienden" 
geschieht in der Sprache, was G. vor allem 
beispielhaft an Heideggers Sprache selbst 
aufzeigt. 
Das Kapitel über Jaspers (111-165) betont, 
„daß Jaspers über die Phänomenalität des 
Bewußtseins zur Transzendenz des Seins auf 
dem Boden der Vernunft vorstößt, ohne das 
Phänomen des Bewußtseins zu negieren, 
vielmehr um es auf diese Weise neu zu in­
terpretieren" {134). Diese anthropologische 
Gerichtetheit wird vor allem durch Kant an ­
geregt, von dem J aspers stark beeinflußt ist. 
Dem entspricht auch eine gewisse herme­
neutische Gerichtetheit, wenn die Inhalte me­
taphysischen Denkens bei Jaspers Symbole 
(Chiffre) sind, ,,an denen sich das metaphy­
sische Streben des Menschen entzündet und 

186 

zu den hohen und höchsten Zielen das Da­
seins entfaltet" (144). Das Kapitel über Sartre 
(166-201) verdeutlicht „die innere Dialektik 
im Gefüge Sartreschen Denkens" (167), die 
von der Erfahrung des Ekels, die in „La 
nausee" {1938) geschildert wird, über die 
Erfahrung des „Gegen" bis hin zu den Aus­
eina'ndersetzungen mit ,dem Marxismus 
reicht. Was im philosophischen Hauptwerk 
„L' etre et Je neant" (,,Das Sein und das 
Nichts", 1943) aufbricht, hat die Wurzeln im 
Erfahren des Ekels, der wieder nur aus­
drückt, daß „das Ich die Welt a ls seine 
Grenze setzt, sich selbst durch das Nicht­
Ich begrenzt" (173) . Wird Sartre als athei­
stischer Existenzialist bezeichnet, so stimmt 
dies nur insofern, als er sich gegen einen 
(deistisch-)kosmologischen Gott wendet. 
Da"s Kapitel „Zugang zum Sein" (202-277) 
bringt neben Darstellung des Denkens von 
Marcel, Camus, Ebner, Kafka, Wust, Rilke, 
Bergson, Dilthey, Simmel auch „thematische" 
Überlegungen zu Zeit, Geschichte, Trans­
zendenz, Parusie, Nichts, Freiheit und ver­
mittelt so einen Einstieg in die Vielfalt 
gegenwärtigen Denkens und Gestaltens. D ie 
Schlußbetrachtung (278-306), die dem An­
merkungs- (307-325), Literatur- (326-331) 
und Registerteil (332-370) vorangeht, faßt 
die Ergebnisse zusammen: ,,1. Die Existenz­
philosophie ist eine Ich-Philosophie, keine 
Es-Philosophie. 2. Sie ist eine Seins-, keine 
Bewußtseins-Philosophie. 3. Sie ist keine 
Philosophie des abstrakten, sondern des kon­
kreten Seins des fre"glich gewordenen ,Ich­
bin'" (281). 
St. Pölten/Wien Karl Beck 

HÖLLHUBER IVO, Geschichte der italieni­
sd1en Pl1ilosophie von den Anfängen des 
19. Jahrhunderts bis zur Gegenwart. (377.) 
Reinhardt, München 1969, Ln. DM 28.-. 

Vortreffliche Sprachenkenntnis befähigt Vf., 
den deutschen Leser in das Geistesleben des 
Auslandes einzuführen. Nachdem von ihm 
erst vor kurzer Zeit eine „Geschichte der 
Philosophie im spanischen Kulturbereich" er­
schienen war, legt er nunmehr auch eine um­
fassende „Geschichte der italienischen Philo­
sophie" vor. Obwohl er nur das 19. und das 
20. Jahrhundert behandeln will, bespricht er 
einleitend a"uch Galilei. Vico u. a ., weniger, 
um ihre Lehre aufzuzeigen, als vielmehr, um 
falsd1e Deutungen derselben richtigzustel­
len. Ebenso erwähnt er nur im Vorbeigehen, 
daß die in Italien eingedrungenen Ideen der 
Aufklärung von den italienischeo Dichtern 
Ugo Foscolo, Giacomo Leopardi -und Ales­
sand.ro Manzoni in ihrer Gemütsarmut auf­
gezeigt und so überwunden wurden. Erst mit 
Pasquale Gallupi, dem „Reid Italiens", setzt 
die eigentliche Dars tellung ein, die dann bis 
zu Michele F. Scia"cca heraufgeführt wird, 
dem Vf. auch sein Buch gewidmet hat. Von 
den vielen Philosophen, die besprochen wer­
den, bezeichnet Vf. Antonio Rosmini als 



Neuzeit handelt, werden diese Recherchen„den größten Denker Italiens Vo  - den An-
fängen des Jahrhunderts bis heute‘‘. Er nicht allzı schwer sSelin. Italien ıst groß, un
schätzt auch 5ciacca deshalb ho!  S- weil er ich we wenig, wenn ich 1Ur weiß, daß
Osminiı NEeu entdeckt un 1ın unNnseIre eit einer eın Italiener e [DDas gesamte BE-
hereingestellt hat VFE wendet sich mit BLU*- sammelte Material hätte noch VOT der ruck-
Bem Affekt jene, „die S1CH nicht scheu- legung logisch un systematisch geordnet wWwWelI-
ten“‘,  o den großen Osmini als einen Ontolo- den sollen, daß der Philosoph Aalls einem
gisten hinzustellen. Vincenzo Gioberti, den Guß dargestellt wird un die tragenden Ideen

anschließend als echten Ontologisten dar- und ihre Auswirkungen sichtbar werden.
stellt, xibt ihm Gelegenheit, den Unterschied Wenn einer iıne „Geschichte der Philo-
zZu Osmini aufzuzeigen. Er ıst bestrebt, alle sophie“ schreibt, MUu: die eigenen Affekte,
ergangeNC$N Verbote un Indizierungen Ros- ünsche un Vorurteile ZUu Schweigen brin-
m1nı1s als völlig ungerechtfertigt hinzustellen. gen, INa muß ILUT der Stimme des behandel-
Bei den beiden großen un allgemein be- ten Philosophen lauschen un: darf L1LIUT ihn al-
kannten Philosophen Benedetto Croce und lein reden lassen. aller Polemiken über
(jiovanni Gentile vollzieht insofern eine Osmini hätte der Autor einfach un ruhig

dafß 90008„Schwergewichtsverlagerung“, zeigen sollen, wıe uch seinem heutigen
diesen als echten Philosophen gelten Jäßt, Leser noch die Wahrheit VO  3 „angeborenen
während jener als Kulturphilosoph 1Ur al Ideen‘  LA glaubhaft macht Oort ware  r +
Randgebieten der Philosophie wirklich inter- jenem Kernpunkt, wWOo sich alles entscheidet.
essiert WAarT. ber alle diese Polemiken sind bedauerlich.
Läßt INa  ; alle Kapitel AIl Geist vorbei- In einer Zeit, die Philosophie einen Exi-
ziehen, spur INan, wıe stark Italien 1n stenzkampf Naturwissenschaft un!:
das Konzert des europäischen Geisteslebens Technik bestehen hat, wird sich die Philo-
eingefügt ist Der Empirismus Lockes, der sophie 1LIUT Geltung verschaffen, wWenn alle
Skeptizismus Humes, der COINMMON des aus einem echten Eros Philosophierenden
Thomas Reid, die Transzendentalphilosophie zusammenstehen.
Kants, der historische Materialismus Mar- (Graz Johann Fischl
XeNS, der Existentialismus eines Kierkegaard
und Heidegger, die Dialektik Hegels, alle IBELWI  SENSCHAFTEN
diese Richtungen zeigen ihren Wogenschlag,
1 italienischen Geistesraum. ber wollte RENE, Bultmann und die Interpre-
Inman eın Werturteil ACH, könnte Inan atıon des Neuen Testamentes. (Konfessions-
ohl Nn, daß Italien seit den großen kundliche und kontroverstheologische Stu-
Tagen der Renaissance (Galilei, Machiavelli, dien, EIW. Aufl., Bonifacius-
Bruno, Vico u. a.) eigentlich wirklich wenig Druckerei, Paderborn 1967 Ln.

un großen Gedanken beigesteuert S5e1it der ersten Auflage dieses Buches (1959)hat. ist die Diskussion über Bultmanns Program-
Es Fällt auf, daß VE 11 ganzen Werk miıt matischen Aufsatz „Neues Jlestament un
einem spürbaren Affekt loszieht die Mythologie (1941) ruhiger geworden. Eine
„herrschende Kathederphilosophie”, eUEC Generation VO  ; Theologen ıst a Werk
die „Kathederphilosophen mit glänzenden Man spricht VO: „Entkerygmatisierung“ des
Namen“”, die „klerikalen Kathedergrößen” erygmas, dem sich Bultmann allein ZURC-
uUuSW. Immer greifen diese „Kathederphiloso- wandt hatte. Die Frage nach dem historischen
phen” natürlich daneben, überall verdunkeln Jesus, dem Bultmann nicht interessiert
S1e die Wahrheit, immer sind S1e eın Hemm- WAaäaT, rückte wieder mehr 1ın den Vorder-
schuh ernster Forschung. Man erinnert sich grund. Ist ıne Neuauflage des Werkes be-

Schopenhauer, der 1n ungemeın gehässi- rechtigt? Der erste („Bultmanns Standort ın
ger Weise die „Universitätsphiloso- der heutigen protestantischen Theologie“‘)
phen“ oszieht, ganz offensichtlich deshalb, und zweiıte eil („Die Frage der Entmytho-
weil ın Berlin neben Hegel keine Pro- logisierung”) geben fast wörtlich den Inhalt
fessur erreichen konnte. Das alles verletzt der ersten Auflage wieder; eın dritter eil
uns, weil WITr nichts entschieden ablehnen (/‚DÄS Wort Gottes un die Kirche”) wird
als die Irennung VO Forschung un: Lehre. nNe  p beigefügt. Wenn auch die existentiali-
Auch die „£freien” Philosophen waäaren VOT- stische Deutung des Mythos, wıe S1ie Bult-
letzt, wollte INa  ”3 sS1e als „Dilettanten”, „Kur- INann voTrTgeNOMMEN hat, zurückgetreten ist,
pfuscher“”, „Wald- und Flurphilosophen” uUSW. blieb die hermeneutische Fragestellung eın
abtun Dennoch hätte ich als „Katheder- sehr gewichtiges Problem nicht LLUTLr 1n der
philosoph” den „treien“ Philosophen Exegese iıne Urientierung über Bultmanns
Höllhuber folgende Tel ünsche: In einer Werk gibt Urientierung 1n der heutigen PCXE-
„Geschichte der Philosophie” erwarte ich on getischen Literatur. Das Buch wurde Vo
jedem besprochenen Philosophen die Geburts- Bultmann selbst un seinem Schüler Käse-
daten un den Geburtsort, die Stätten seiner Inann anerkennend besprochen. Der VOT-
Ausbildung und seiner Wirksamkeit un - nehme Ion der Auseinandersetzung soll be-
weit S1e nicht mehr leben uch atum und sonders hervorgehoben werden. In ihm
Ort ihres Todes erfahren. Da sich In schlie(ßt uch das Buch „50 darf die ‚Krise

187

,,den größten Denker Italiens von den An­
fängen des 19. Jahrhunderts bis heute". Er 
schätzt auch Sciacca deshalb so hoch, weil er 
Rosmini neu entdeckt und in unsere Zeit 
hereingestellt hat. Vf. wendet sich mit gro­
ßem Affekt gegen jene, ,,die sich nicht scheu­
ten", den großen Rosmini a ls einen Ontolo­
gisten hinzustellen. Vincenzo Gioberti, den 
er anschließend als echten Ontologisten dar­
stellt, g ibt ihm Gelegenheit, den Unterschied 
zu Rosmini aufzuzeigen. Er ist bestrebt, alle 
ergangenen Verbote und Indizierungen Ros­
minis als völlig ungerechtfertigt hinzustellen. 
Bei den beiden großen und a'llgemein be­
kannten Philosophen Benedetto Croce und 
Giovanni Gentile vollzieht er insofern eine 
„Schwergewichtsverlagerung", daß er nur 
diesen als echten Philosophen gelten läßt, 
während jener als Kulturphilosoph nur an 
Randgebieten der Philosophie wirklich inter­
essiert war. 
Läßt man alle 27 Kapitel am Geist vorbei­
ziehen, so spürt man, wie stark Italien in 
das Konzert des europäischen Geisteslebens 
eingefügt ist. Der Empirismus Lockes, der 
Skeptizismus Humes, der common sense des 
Thomas Reid, die Tra·nszenden talphilosophic 
Kants, der historische Materialismus Mar­
xens, der Existentialismus eines Kierkegaard 
und H eidegger, die Dialektik Hegels, a lle 
diese Richtungen zeigen ihren Wagenschlag 
im italienischen Geistesraum. Aber wollte 
man ein Werturteil wagen, so könnte man 
wohl sagen, daß Italien seit den großen 
Tagen der Renaissance (Galilei, M achiavelli, 
Bruno, Vico u. a.) eigentlich wirklich wenig 
an neuen und großen Gedanken beig1?steuert 
hat. 
Es fällt auf, daß Vf. im ganzen Werk mit 
einem spürbaren Affekt loszieht gegen die 
„herrschende Katheclerphilosophie", gegen 
die „Kathederphilosophen mit glänzenden 
Na'men", die „klerikalen Kathedergrößen" 
usw. Immer greifen diese „Kathederphiloso­
phen" natürlich daneben, überall verdunkeln 
sie die Wahrheit, immer sind sie ein H emm­
schuh ernster Forschung. Man erinnert sich 
an Schopenhauer, der in ungemein gehässi­
ger Weise gegen die „Universitätsphiloso­
phen" loszieht, ganz offensichtlich deshalb, 
weil er in Berlin neben Hegel keine Pro­
fessur erreichen konnte. Das alles verletzt 
uns, weil wir nichts so entschieden ablehnen 
als die Trennung von Forschung und Lehre. 
Auch die „freien" Philosophen wären ver­
letzt, wollte man sie als „Dilettanten", ,,Kur­
pfuscher", ,,Wald- und Flurphilosophen" usw. 
abtun. Dennoch hätte ich als „Katheder­
philosoph" an den „freien" Philosophen 
Höllhuber folgende drei Wünsche: 1. In einer 
„Geschichte der Philosophie" erwarte ich von 
jedem besprochenen Philosophen die Geburts­
daten und den Geburtsort, die Stätten seiner 
Ausbildung und seiner Wirksamkeit und so­
weit sie nicht mehr leben auch Datum und 
Ort ihres Todes zu erfahren. Da es sich um 

Neuzeit handelt, werden diese Recherchen 
nicht allzu schwer sein. Italien ist groß, und 
ich weiß wenig, wenn ich nur weiß, daß 
einer ein Italiener war. 2. Das gesamte ge­
sammelte Materia'l hätte noch vor der Druck­
legung logisch und systematisch geordn et wer­
den sollen, so daß der Philosoph aus einem 
Guß dargestellt wird und die tragen den Ideen 
und ihre Auswirkungen sichtbar werden. 
3. Wenn einer eine „Geschichte der Philo­
sophie" schreibt, muß er die eigenen Affekte, 
Wünsche und Vorurteile zum Schweigen brin­
gen, man muß nur der Stimme des beha'ndel­
ten Philosophen lauschen und darf nur ihn al­
lein reden lassen. Statt aller Polemiken über 
Rosmini hätte der Autor einfach und ruhig 
zeigen sollen, wie er auch seinem heutigen 
Leser noch die Wahrheit von „angeborenen 
Ideen" glaubhaft macht. Dort wäre er an 
jenem Kernpunkt, wo sich alles entscheidet. 
Aber a lle diese Polemiken sind bedauerlich. 
In einer Zeit, wo die Philosophie einen Exi­
s tenzkampf gegen Naturwissenschaft und 
Technik zu bestehen hat, wird sich die Philo­
sophie nur Geltung verschaffen, wenn alle 
aus einem echten Eros Philosophierenden 
zusammenstehen. 
Graz Johann Fisch l 

BIB ELW ISSENSCHA FTEN NT 

MARLE RENE, Bultmann und d ie Interpre­
tation des Neuen Testamentes. (Konfessions­
kundliche und kontroverstheologische Stu­
dien, Bd. I.) (231.) 2. erw. Aufl., Bonifacius­
Druckerei, Paderborn 1967. Ln. DM 20.-. 
Seit der ersten Auflage dieses Buches (1959) 
is t die Diskussion über Bultmanns program­
matischen Aufsatz „Neues Testament und 
Mythologie (1941) ruhiger geworden. Eine 
neue Generation von Theologen ist am Werk. 
Man spricht von „Entkerygmatisierung" des 
Kerygmas, dem sich Bultmann a'llein zuge­
wandt hatte. D ie Frage nach dem historischen 
Jesus, an dem Bultmann nicht interessiert 
war, rückte wieder mehr in den Vorder­
grund. Ist eine Neuauflage des Werkes be­
rechtigt? Der erste (,,Bultmanns Standort in 
der h eutigen protestantischen Theologie") 
und zweite Teil (,,Die Frage der Entmytho­
logisierung") geben fast wörtlich den Inhalt 
der ersten Auflage wieder; ein dritter Teil 
(,,Das Wort Gottes und die Kirche") wird 
neu beigefügt. Wenn auch die existentiali­
stische Deutung des Mythos, wie sie Bult­
mann vorgenommen hat, zurückgetreten ist, 
blieb die hermeneutische Fragestellung ein 
sehr gewichtiges Problem - nicht nur in der 
Exegese. Eine Orientierung über Bultmanns 
Werk gib t Orientierung in der heutigen exe­
getischen Literatur. Das Buch wurde von 
Bultmann selbst und seinem Schüler Käse­
mann anerkennend besprochen. Der vor­
nehme Ton der Auseinandersetzung soll be­
sonders hervorgehoben werden. In ihm 
schließt auch das Buch: ,,So darf die ,Krise' 

187 


