erst und nur im Dialog ausgesprochen wer-
den. Um dieses Anliegen durchzufiihren,
macht G. einen Gang durch die Geschichte
der Philosophie, ohne aber in der Darstel-
lung des Historischen aufzugehen. Zu Wort
kommen dabei alle jene Denker, fiir die
Philosophie Existenz ist. G. definiert: ,Exi-
stenzphilosophie ist das dem cartesianischen
Ansatz dialektisch folgende fundamentale
Urgrund- und Ursprungsdenken in der Philo-
sophie der Gegenwart. In der Tat, in der
Existenzphilosophie ist das Motiv eines ur-
spriinglichen Denkens aus dem Sein des
Menschen aufgeklungen, das in einer in
Apparaten und Funktionen erstarrten und
leerlaufenden Welt rational planender und
das Leben verplanender Reflexion nicht so
bald verhallen wird, ein Motiv, dessen ein-
dringliche Wirkung heute schon nicht mehr
geleugnet werden kann, das aber einer har-
monischen Verarbeitung und Entfaltung
harrt, auf einem Wege, der die Zukunft der
Philosophie bestimmen wird” (26).

Das Kapitel iiber Kierkegaard (27—84) be-
stimmt den Begriff der Existenz als das Ein-
zelne. In dieser Dimension liegt auch meist
die gewdhnliche Verwendung des Begriffes
existenziell, wenn etwa von der existen-
ziellen Verwirklichung des Christentums ge-
sprochen wird. , Kierkegaard blieb aus sei-
nem Wesen und Wollen bewufit ein Ein-
zelner und Einsamer” (28). ,Darum will
Kierkegaard die Hegelsche Dialektik des Be-
griffs iiberwinden, um die echte Dialektik in
der Existenz zu retten” (32). Die Theologie
und das gesamte religitse Denken tragen
ebenfalls die Merkmale des Einzelnen und
Konkreten. , Kierkegaard erklirt in entschie-
dener Form, das Christentum sei nur als
Wirklichkeit moglich, ,als Lehre’ hingegen
unmoglich” (43). Das Kapitel iiber Heidegger
(85—110) ist bestimmt vom Heideggerschen
Seinsverstindnis. ,,Heidegger entdeckte, was
Husserl als Systematiker verdeckte: die Di-
mension der Zeit und Geschichtlichkeit im
Seinsbezug des Daseins” (85). Bei Heidegger
wird Existenz die ,seinsverstehende Seins-
weise des Menschen” (87). Das Aussprechen
— aber auch das ,Seinlassen des Seienden”
geschieht in der Sprache, was G. vor allem
beispielhaft an Heideggers Sprache selbst
aufzeigt.

Das Kapitel iiber Jaspers (111—165) betont,
,daB Jaspers iiber die Phinomenalitit des
Bewufitseins zur Transzendenz des Seins auf
dem Boden der Vernunft vorstoft, ohne das
Phéanomen des Bewufitseins zu negieren,
vielmehr um es auf diese Weise neu zu in-
terpretieren” (134). Diese anthropologische
Gerichtetheit wird vor allem durch Kant an-
geregt, von dem Jaspers stark beeinflult ist.
Dem entspricht auch eine gewisse herme-
neutische Gerichtetheit, wenn die Inhalte me-
taphysischen Denkens bei Jaspers Symbole
(Chiffre) sind, ,an denen sich das metaphy-
sische Streben des Menschen entziindet und

186

zu den hohen und hochsten Zielen das Da-
seins entfaltet” (144). Das Kapitel iiber Sartre
(166—201) verdeutlicht ,,die innere Dialektik
im Gefiige Sartreschen Denkens” (167), die
von der Erfahrung des Ekels, die in ,La
nausée” (1938) geschildert wird, iiber die
Erfahrung des ,,Gegen” bis hin zu den Aus-
einandersetzungen mit dem Marxismus
reicht. Was im philosophischen Hauptwerk
,L'étre et le néant” (,Das Sein und das
Nichts”, 1943) aufbricht, hat die Wurzeln im
Erfahren des Ekels, der wieder nur aus-
driickt, daf ,das Ich die Welt als seine
Grenze setzt, sich selbst durch das Nicht-
Ich begrenzt” (173). Wird Sartre als athei-
stischer Existenzialist bezeichnet, so stimmt
dies nur insofern, als er sich gegen einen
(deistisch-)kosmologischen Gott wendet.

Das Kapitel , Zugang zum Sein” (202—277)
bringt neben Darstellung des Denkens von
Marcel, Camus, Ebner, Kafka, Wust, Rilke,
Bergson, Dilthey, Simmel auch ,thematische”
Uberlegungen zu Zeit, Geschichte, Trans-
zendenz, Parusie, Nichts, Freiheit und ver-
mittelt so einen Einstieg in die Vielfalt
gegenwirtigen Denkens und Gestaltens. Die
Schlufbetrachtung (278—306), die dem An-
merkungs- (307—325), Literatur- (326—331)
und Registerteil (332—370) vorangeht, faft
die Ergebnisse zusammen: ,1. Die Existenz-
philosophie ist eine Ich-Philosophie, keine
Es-Philosophie. 2. Sie ist eine Seins-, keine
BewufBtseins-Philosophie. 3. Sie ist keine
Philosophie des abstrakten, sondern des kon-
kreten Seins des fraglich gewordenen ,Ich-
bin”” (281).

St. Pélten/Wien Karl Beck

HOLLHUBER IVO, Geschichte der italieni-
schen Philosophie von den Anfingen des
19. Jahrhunderts bis zur Gegenwart. (377.)
Reinhardt, Miinchen 1969, Ln. DM 28.—.

Vortreffliche Sprachenkenntnis befdhigt Vf.,
den deutschen Leser in das Geistesleben des
Auslandes einzufiihren. Nachdem von ihm
erst vor kurzer Zeit eine ,,Geschichte der
Philosophie im spanischen Kulturbereich” er-
schienen war, legt er nunmehr auch eine um-
fassende ,,Geschichte der italienischen Philo-
sophie” vor. Obwohl er nur das 19. und das
20. Jahrhundert behandeln will, bespricht er
einleitend auch Galilei, Vico u. a., weniger,
um ihre Lehre aufzuzeigen, als vielmehr, um
falsche Deutungen derselben richtigzustel-
len. Ebenso erwihnt er nur im Vorbeigehen,
daf die in Italien eingedrungenen Ideen der
Aufklirung von den italienischen Dichtern
Ugo Foscolo, Giacomo Leopardi und Ales-
sandro Manzoni in ihrer Gemiitsarmut auf-
gezeigt und so iiberwunden wurden. Erst mit
Pasquale Gallupi, dem ,,Reid Italiens”, setzt
die eigentliche Darstellung ein, die dann bis
zu Michele F. Sciacca heraufgefithrt wird,
dem Vf. auch sein Buch gewidmet hat. Von
den vielen Philosophen, die besprochen wer-
den, bezeichnet Vf. Antonio Rosmini als



den gréften Denker Italiens von den An-
fingen des 19. Jahrhunderts bis heute”. Er
schétzt auch Sciacca deshalb so hoch, weil er
Rosmini neu entdeckt und in unsere Zeit
hereingestellt hat. Vf. wendet sich mit gro-
Bem Affekt gegen jene, ,die sich nicht scheu-
ten”, den grofen Rosmini als einen Ontolo-
gisten hinzustellen. Vincenzo Gioberti, den
er anschliefend als echten Ontologisten dar-
stellt, gibt ihm Gelegenheit, den Unterschied
zu Rosmini aufzuzeigen. Er ist bestrebt, alle
ergangenen Verbote und Indizierungen Ros-
minis als véllig ungerechtfertigt hinzustellen.
Bei den beiden grofen und allgemein be-
kannten Philosophen Benedetto Croce und
Giovanni Gentile vollzieht er insofern eine
,Schwergewichtsverlagerung”, daff er nur
diesen als echten Philosophen gelten ldft,
wihrend jener als Kulturphilosoph nur an
Randgebieten der Philosophie wirklich inter-
essiert war.

LiBt man alle 27 Kapitel am Geist vorbei-
ziehen, so spiirt man, wie stark Italien in
das Konzert des europdischen Geisteslebens
eingefiigt ist. Der Empirismus Lockes, der
Skeptizismus Humes, der common sense des
Thomas Reid, die Transzendentalphilosophie
Kants, der historische Materialismus Mar-
xens, der Existentialismus eines Kierkegaard
und Heidegger, die Dialektik Hegels, alle
diese Richtungen zeigen ihren Wogenschlag
im italienischen Geistesraum. Aber wollte
man ein Werturteil wagen, so konnte man
wohl sagen, daf Italien seit den grofen
Tagen der Renaissance (Galilei, Machiavelli,
Bruno, Vico u. a.) eigentlich wirklich wenig
ﬁn neuen und grofien Gedanken beigesteuert
at.
Es fillt auf, daf Vf. im ganzen Werk mit
einem spiirbaren Affekt loszieht gegen die
,herrschende Kathederphilosophie”, gegen
die ,Kathederphilosophen mit glinzenden
Namen”, die ,klerikalen Kathedergréfien”
usw. Immer greifen diese , Kathederphiloso-
phen” natiirlich daneben, iiberall verdunkeln
sie die Wahrheit, immer sind sie ein Hemm-
schuh ernster Forschung. Man erinnert sich
an Schopenhauer, der in ungemein gehissi-
ger Weise gegen die ,Universitdtsphiloso-
phen” loszieht, ganz offensichtlich deshalb,
weil er in Berlin neben Hegel keine Pro-
fessur erreichen konnte. Das alles verletzt
uns, weil wir nichts so entschieden ablehnen
als die Trennung von Forschung und Lehre.
Auch die ,freien” Philosophen wiren ver-
letzt, wollte man sie als ,,Dilettanten”, , Kur-
pfuscher”, ,,Wald- und Flurphilosophen” usw.
abtun. Dennoch hitte ich als ,Katheder-
philosoph” an den ,freien” Philosophen
Hollhuber folgende drei Wiinsche: 1. In einer
,Geschichte der Philosophie” erwarte ich von
jedem besprochenen Philosophen die Geburts-
daten und den Geburtsort, die Stitten seiner
Ausbildung und seiner Wirksamkeit und so-
weit sie nicht mehr leben auch Datum und
Ort ihres Todes zu erfahren. Da es sich um

Neuzeit handelt, werden diese Recherchen
nicht allzu schwer sein. Italien ist groff, und
ich weif wenig, wenn ich nur weiff, daf
einer ein Italiener war. 2. Das gesamte ge-
sammelte Material hitte noch vor der Druck-
legung logisch und systematisch geordnet wer-
den sollen, so daf der Philosoph aus einem
Guf dargestellt wird und die tragenden Ideen
und ihre Auswirkungen sichtbar werden.
3. Wenn einer eine ,Geschichte der Philo-
sophie” schreibt, muf er die eigenen Affekte,
Wiinsche und Vorurteile zum Schweigen brin-
gen, man mufl nur der Stimme des behandel-
ten Philosophen lauschen und darf nur ihn al-
lein reden lassen. Statt aller Polemiken iiber
Rosmini hitte der Autor einfach und ruhig
zeigen sollen, wie er auch seinem heutigen
Leser noch die Wahrheit von ,,angeborenen
Ideen” glaubhaft macht. Dort wire er an
jenem Kernpunkt, wo sich alles entscheidet.

Aber alle diese Polemiken sind bedauerlich.
In einer Zeit, wo die Philosophie einen Exi-
stenzkampf gegen Naturwissenschaft und
Technik zu bestehen hat, wird sich die Philo-
sophie nur Geltung verschaffen, wenn alle
aus einem echten Eros Philosophierenden
zusammenstehen.

Graz Johann Fischl

BIBELWISSENSCHAFTEN NT

MARLE RENE, Bultmann und die Interpre-
tation des Neuen Testamentes. (Konfessions-
kundliche und kontroverstheologische Stu-
dien, Bd. 1) (231.) 2. erw. Aufl,, Bonifacius-
Druckerei, Paderborn 1967. Ln. DM 20.—.

Seit der ersten Auflage dieses Buches (1959)
ist die Diskussion iiber Bultmanns program-
matischen Aufsatz ,Neues Testament und
Mythologie (1941) ruhiger geworden. Eine
neue Generation von Theologen ist am Werk.
Man spricht von ,Entkerygmatisierung” des
Kerygmas, dem sich Bultmann allein zuge-
wandt hatte. Die Frage nach dem historischen
Jesus, an dem Bultmann nicht interessiert
war, riickte wieder mehr in den Vorder-
grund. Ist eine Neuauflage des Werkes be-
rechtigt? Der erste (,Bultmanns Standort in
der heutigen protestantischen Theologie”)
und zweite Teil (,,Die Frage der Entmytho-
logisierung”) geben fast wortlich den Inhalt
der ersten Auflage wieder; ein dritter Teil
(,Das Wort Gottes und die Kirche”) wird
neu beigefiigt. Wenn auch die existentiali-
stische Deutung des Mythos, wie sie Bult-
mann vorgenommen hat, zuriickgetreten ist,
blieb die hermeneutische Fragestellung ein
sehr gewichtiges Problem — nicht nur in der
Exegese. Eine Orientierung iiber Bultmanns
Werk gibt Orientierung in der heutigen exe-
getischen Literatur. Das Buch wurde von
Bultmann selbst und seinem Schiiler Kise-
mann anerkennend besprochen. Der vor-
nehme Ton der Auseinandersetzung soll be-
sonders hervorgehoben werden. In ihm
schlieBt auch das Buch: ,,So darf die ,Krise

187



