Im Zug der griindlichen Neubearbeitung des
RNT legt B. eine véllige Neubearbeitung der
Auslegung der Pastoralbriefe (bisher J.
Freundorfer) vor. Er geht entschlossen von
der (wahrscheinlichen) Uberzeugung aus, daff
die Pastoralbriefe pseudonym seien. Die be-
sondere Eigenart dieses Kommentars besteht
nun darin, bewuft und konsequent auch die
personlich formulierten Stiicke der Pastoral-
briefe (die immer wieder als Indiz fiir Echt-
heit oder wenigstens fiir die Fragmenten-
hypothese herangezogen werden) als ge-
zielte Aussagen des vermutlich unbekannten
Verfassers dieser Briefe zu verstechen und
darzustellen (soweit ich sehe in diesem Aus-
mafl wirklich — s. Vorwort — zum ersten-
mal).

Gegeniiber der bisher geiibten Praxis beim
RNT erscheinen nun bei B. geniigend pri-
zise Hinweise auf verarbeitete Literatur. Die
Einleitung zu den Briefen ist recht umfang-
reich (89 Seiten) und sehr bedacht formu-
liert und disponiert. Sachlich wichtig sind
dabei die Abschnitte iiber die bekimpfte
Hiresie, Gemeinde und Amtsbegriff sowie
die Theologie. Im Kommentartext finden
sich 12 Exkurse, die hauptsichlich mit den
eben genannten thematischen Gegebenhei-
ten zusammenhdngen.

Der sich hier deutlich ausformulierende neue
Typ des RNT soll sich durchsetzen. Die
Sorgfalt beziiglich der theologischen Ergie-
bigkeit der einzelnen Aussagen beriihrt be-
sonders angenehm. Im Interesse seiner These
iibertreibt m. E. B. bisweilen die Schwierig-
keiten, die bei der Annahme der Echtheit
der Pastoralbriefe entstehen (z. B. 28—31.234).
Auch entsteht manchmal der Eindruck wvon
Uberinterpretation (z. B. des Timotheus als
Vorbild, 257 f). Die Ansetzung des Philip-
perbriefes in die romische Gefangenschaft
(18) ist heute doch etwas problematisch
(s. Gnilka). Manchmal erscheinen nicht die
neuesten Auflagen angefiihrter Werke (19
Haenchen; 92 Schelkle Einfithrung — aber
741). A. Jaubert ist m. W. Frau (157). Hin-
gegen ist m. E. gerade die Nutzung der Pau-
lus-Anamnese auf S. 100 f. gerade unter der
Voraussetzung der Pseudonymitidt sehr posi-
tiv zu verwerten. Wie iiberhaupt von der
Praxis her der grofite Nutzen dieses Kom-
mentars darin liegen diirfte, bestehende
Emotionen gegen die Annahme der Pseud-
onymitiit dieser Briefe abzubauen. Deswegen
und wegen der besonderen Bedeutung der
Pastoralbriefe fiir die Debatten um Kirchen-
und Amtsverstindnis heute, wird gerade
dieser Kommentar besonders empfohlen.

Salzburg Wolfgang Beilner

MUSSLE MARIANNE (Hg.), Der ,politische”
Jesus. Seine Bergpredigt. (Pfeiffer-Werk-
biicher, Nr. 76) (131.) Pfeiffer, Miinchen 1969,
Kart. lam. Dm 7.60, sfr 9.20, S 57.75.

,Politische Theologie’”, ein neuer Begriff,
wurde im katholischen Bereich vor allem

durch den K. Rahner-Schiiler J. B. Metz (Miin-
ster) zur Geltung gebracht. Der Begriff
schlieft Miverstindnisse nicht aus, aber
liest man die Auslegungen der ,,Seligpreisun-
gen” Jesu in diesem aus Rundfunkanspra-
chen hervorgegangenen Buch, wird man ohne
Zweifel die Berechtigung, ja Notwendigkeit
einer recht verstandenen ,Politischen Theo-
logie” erkennen. An ihm haben verschiedene
Autoren mitgearbeitet (M. Miissle, O. Betz,
H. Spaemann, G. Hommel, J. Thomas,
G. Sartory-Reidick, F. Betz, Th. Sartory,
I. Hermann, P. Engelhardt). Allein schon
nach der Lektiire des Beitrags von Heinrich
Spaemann iiber Jesu Seligpreisung ,,Selig die
Armen im Geiste, denn ihrer ist das Him-
melreich” (18—30) dachte ich mir: Dieses
Buch miifte eigentlich jeder lesen, der ver-
antwortlich als Christ in der Zeit stehen
méchte, und besonders jener, der verantwort-
lich im Dienst der kirchlichen Verkiindigung
steht. Was Spaemann schreibt, beunruhigt
das Gewissen in hohem MaRBe; oder auch
was I. Hermann von Jesu Seligpreisung iiber
die Friedensstifter schreibt. Hier werden die
Seligpreisungen so ausgelegt, daf sie der
,Privatsphire” endlich entzogen sind und
als Programm einer von Gott gewollten Ver-
dnderung der Welt zum Besseren verstan-
den werden konnen. Deshalb wiinschen wir
dem Buch groite Verbreitung und eine zum
Umdenken bereite Leserschaft.

Regensburg Franz Mufiner

DOGMATIK

SCHOONENBERG PIET, Theologie der
Giinde. Ein theologischer Versuch. (232.) Ben-
ziger, Einsiedeln 1966. Ln. DM 19.80.

Das Vokabular des profanen Lebens kennt
kaum mehr das Wort Siinde. Die Sache aber
ist da — in der Philosophie, im Roman,
Drama, Film. Die Siinde ist ,s#dkularisiert”.
Das Christentum bringt die Frohbotschaft
von der Erlésung. Der Mensch soll erlost
werden von der Siinde und ihren Folgen.
DafBl wir erlést werden miissen, liegt an un-
serer Siindhaftigkeit. Das Evangelium kann
nicht verstanden werden, wenn der Siinden-
begriff aufgegeben ist. Der bekannte Dog-
matikprofessor in Nijmwegen entwirft eine
Theologie der Siinde.

Zuerst wird die Siinde betrachtet, wie sie
sich im einzelnen abspielt: ihr Widerspen-
stigkeitscharakter, ihre Herkunft aus der
Freiheit, ihr Wesen, ihr Verhiltnis zu Gott,
ihre Folgen fiir den Siinder. Ausgang und
Grundlage fiir die Behandlung bieten die
Aussagen der Hl. Schrift, die Heilsbotschaft,
die fiir unsere Zeit, fiir unser Bild von
Mensch und Welt iibersetzt werden. Selbst
tradierte Formeln gewinnen dadurch Leben
und Leuchtkraft. Einige Sitze aus dem Buch
mogen beleuchten, wie durch diese Methode
die Erkenntnisse vertieft werden. ,Die
Siinde steht nicht im Gegensatz zum Ge-

191



