Im Zug der griindlichen Neubearbeitung des
RNT legt B. eine véllige Neubearbeitung der
Auslegung der Pastoralbriefe (bisher J.
Freundorfer) vor. Er geht entschlossen von
der (wahrscheinlichen) Uberzeugung aus, daff
die Pastoralbriefe pseudonym seien. Die be-
sondere Eigenart dieses Kommentars besteht
nun darin, bewuft und konsequent auch die
personlich formulierten Stiicke der Pastoral-
briefe (die immer wieder als Indiz fiir Echt-
heit oder wenigstens fiir die Fragmenten-
hypothese herangezogen werden) als ge-
zielte Aussagen des vermutlich unbekannten
Verfassers dieser Briefe zu verstechen und
darzustellen (soweit ich sehe in diesem Aus-
mafl wirklich — s. Vorwort — zum ersten-
mal).

Gegeniiber der bisher geiibten Praxis beim
RNT erscheinen nun bei B. geniigend pri-
zise Hinweise auf verarbeitete Literatur. Die
Einleitung zu den Briefen ist recht umfang-
reich (89 Seiten) und sehr bedacht formu-
liert und disponiert. Sachlich wichtig sind
dabei die Abschnitte iiber die bekimpfte
Hiresie, Gemeinde und Amtsbegriff sowie
die Theologie. Im Kommentartext finden
sich 12 Exkurse, die hauptsichlich mit den
eben genannten thematischen Gegebenhei-
ten zusammenhdngen.

Der sich hier deutlich ausformulierende neue
Typ des RNT soll sich durchsetzen. Die
Sorgfalt beziiglich der theologischen Ergie-
bigkeit der einzelnen Aussagen beriihrt be-
sonders angenehm. Im Interesse seiner These
iibertreibt m. E. B. bisweilen die Schwierig-
keiten, die bei der Annahme der Echtheit
der Pastoralbriefe entstehen (z. B. 28—31.234).
Auch entsteht manchmal der Eindruck wvon
Uberinterpretation (z. B. des Timotheus als
Vorbild, 257 f). Die Ansetzung des Philip-
perbriefes in die romische Gefangenschaft
(18) ist heute doch etwas problematisch
(s. Gnilka). Manchmal erscheinen nicht die
neuesten Auflagen angefiihrter Werke (19
Haenchen; 92 Schelkle Einfithrung — aber
741). A. Jaubert ist m. W. Frau (157). Hin-
gegen ist m. E. gerade die Nutzung der Pau-
lus-Anamnese auf S. 100 f. gerade unter der
Voraussetzung der Pseudonymitidt sehr posi-
tiv zu verwerten. Wie iiberhaupt von der
Praxis her der grofite Nutzen dieses Kom-
mentars darin liegen diirfte, bestehende
Emotionen gegen die Annahme der Pseud-
onymitiit dieser Briefe abzubauen. Deswegen
und wegen der besonderen Bedeutung der
Pastoralbriefe fiir die Debatten um Kirchen-
und Amtsverstindnis heute, wird gerade
dieser Kommentar besonders empfohlen.

Salzburg Wolfgang Beilner

MUSSLE MARIANNE (Hg.), Der ,politische”
Jesus. Seine Bergpredigt. (Pfeiffer-Werk-
biicher, Nr. 76) (131.) Pfeiffer, Miinchen 1969,
Kart. lam. Dm 7.60, sfr 9.20, S 57.75.

,Politische Theologie’”, ein neuer Begriff,
wurde im katholischen Bereich vor allem

durch den K. Rahner-Schiiler J. B. Metz (Miin-
ster) zur Geltung gebracht. Der Begriff
schlieft Miverstindnisse nicht aus, aber
liest man die Auslegungen der ,,Seligpreisun-
gen” Jesu in diesem aus Rundfunkanspra-
chen hervorgegangenen Buch, wird man ohne
Zweifel die Berechtigung, ja Notwendigkeit
einer recht verstandenen ,Politischen Theo-
logie” erkennen. An ihm haben verschiedene
Autoren mitgearbeitet (M. Miissle, O. Betz,
H. Spaemann, G. Hommel, J. Thomas,
G. Sartory-Reidick, F. Betz, Th. Sartory,
I. Hermann, P. Engelhardt). Allein schon
nach der Lektiire des Beitrags von Heinrich
Spaemann iiber Jesu Seligpreisung ,,Selig die
Armen im Geiste, denn ihrer ist das Him-
melreich” (18—30) dachte ich mir: Dieses
Buch miifte eigentlich jeder lesen, der ver-
antwortlich als Christ in der Zeit stehen
méchte, und besonders jener, der verantwort-
lich im Dienst der kirchlichen Verkiindigung
steht. Was Spaemann schreibt, beunruhigt
das Gewissen in hohem MaRBe; oder auch
was I. Hermann von Jesu Seligpreisung iiber
die Friedensstifter schreibt. Hier werden die
Seligpreisungen so ausgelegt, daf sie der
,Privatsphire” endlich entzogen sind und
als Programm einer von Gott gewollten Ver-
dnderung der Welt zum Besseren verstan-
den werden konnen. Deshalb wiinschen wir
dem Buch groite Verbreitung und eine zum
Umdenken bereite Leserschaft.

Regensburg Franz Mufiner

DOGMATIK

SCHOONENBERG PIET, Theologie der
Giinde. Ein theologischer Versuch. (232.) Ben-
ziger, Einsiedeln 1966. Ln. DM 19.80.

Das Vokabular des profanen Lebens kennt
kaum mehr das Wort Siinde. Die Sache aber
ist da — in der Philosophie, im Roman,
Drama, Film. Die Siinde ist ,s#dkularisiert”.
Das Christentum bringt die Frohbotschaft
von der Erlésung. Der Mensch soll erlost
werden von der Siinde und ihren Folgen.
DafBl wir erlést werden miissen, liegt an un-
serer Siindhaftigkeit. Das Evangelium kann
nicht verstanden werden, wenn der Siinden-
begriff aufgegeben ist. Der bekannte Dog-
matikprofessor in Nijmwegen entwirft eine
Theologie der Siinde.

Zuerst wird die Siinde betrachtet, wie sie
sich im einzelnen abspielt: ihr Widerspen-
stigkeitscharakter, ihre Herkunft aus der
Freiheit, ihr Wesen, ihr Verhiltnis zu Gott,
ihre Folgen fiir den Siinder. Ausgang und
Grundlage fiir die Behandlung bieten die
Aussagen der Hl. Schrift, die Heilsbotschaft,
die fiir unsere Zeit, fiir unser Bild von
Mensch und Welt iibersetzt werden. Selbst
tradierte Formeln gewinnen dadurch Leben
und Leuchtkraft. Einige Sitze aus dem Buch
mogen beleuchten, wie durch diese Methode
die Erkenntnisse vertieft werden. ,Die
Siinde steht nicht im Gegensatz zum Ge-

191



setz, sondern im Gegensatz zu Gottes Gna-
denangebot und Gottes Forderung, wie sie
uns in Christus gegeniibertreten” (21).
,Stinde wird damit zum Verstof gegen die
Gottesliebe und die Nichstenliebe... Denn
wer sich am Menschen vergeht, vergeht sich
auch gegen ein Wesen, das auf seinen Schip-
fer hin offensteht und fiir das dieser Schip-
fer in Christus Vater sein will” (26). ,Da
die Siinde keine Selbstvernichtung des Siin-
ders ist, ist sie Widerspruch innerhalb seines
Wesens, der Widerspruch zwischen dem
,Herr, mach uns auf’ und der Entscheidung,
mit der man sich selbst die Tiir verschlossen
hat. Die Hélle, der zweite Tod, ist nicht
weniger schlimm als die Vernichtung, son-
dern schlimmer” (81). ,Durch die Abkehr
von Gott, der ihn (den Menschen) allein er-
fiilllen kann und in dem allein ihn die an-
deren erfiillen kénnen, wird die menschliche
Person auf die abgriindigste Weise verein-
samt, wird ihre Natur in ihrer tiefsten Ziel-
richtung frustriert” (83).

Im III. Kapitel wird von ,der Siinde der
Welt” (Joh 1, 29) gesprochen, von der Soli-
daritdt aller in der Siinde. In der HI Schrift
ist oft das ganze Volk Israel Subjekt der
Siinde, und Gott ahndet die Siinden der Vi-
er bis ins dritte und vierte Geschlecht. Was
bedeutet das? Von den siindigen Menschen
geht auf jeden Menschen zur Siinde fithren-
der Einflufl aus. Dieses Situiertsein durch die
Siinde der anderen bildet das Bindeglied,
durch das die Siinden der einzelnen Per-
sonen in einer Siinde der Welt zusammen-
hingen (129). Einige Grade solcher siindiger
Beeinflussung sind das schlechte Beispiel, das
schlechte Beispiel mit einem gewissen Druck,
die Verdunklung von Werten und Normen,
die véllige Verdunklung von Wert und Norm.
»Die ganze Tiefe des Situierens zum Bdsen
kann auch im Hinblidk auf die Gnade auf-
treten. Es ist auch eine gnadenlose Situation
moglich, die ,existential’ ist, die all unseren
freien Entscheidungen vorausgeht und sie
umfaBt... Aus der...Geschichte der Siinde
der Welt tritt eine Tatsache in den Vorder-
grund, die eine solche existentielle Situation
der Gnadenlosigkeit verursacht. Es ist die
Verwerfung Christi selbst” (138).

Hangt die Siinde der Welt mit der Erbsiinde
zusammen? Der siindige Zustand, mit dem
der Mensch von seinem Ursprung an behaf-
tet ist, wird Erbsiinde genannt. Der Verfas-
ser legt die kirchliche Lehre iiber die Erb-
siinde vor: die Deutung der Bibelperikopen,
auf die sich die Theologie fiir die Lehre von
der Erbsiinde berufen hat und beruft (Rém 5.
12—19; Gen 2-3), die Entfaltung der Erb-
siindenlehre in der Geschichte und die ,klas-
sische” Lehre der Kirche iiber sie, vor allem
nach dem Tridentinum. Die kirchliche Erb-
siindenlehre wird vom heutigen Menschen
teils miBverstanden, teils abgelehnt. Sie
wird als Widerspruch gegen das heutige
Selbstverstindnis des Menschen empfunden,

192

der sich ,von Haus aus” als gut und heil
empfindet. Andererseits wird sie mit der tra-
gischen Endlichkeit des Menschen identifiziert.
Als Siinde, die man nicht verschuldet hat,
wird sie als Rest eines primitiven Denkens
abgelehnt. Exegetische (Gen 2—3 Geschichte
oder Atiologie?) und naturwissenschaftliche
(Monogenismus oder Polygenismus?) Beden-
ken mochten sie als iiberholt und neuer
Interpretation bediirftig erscheinen lassen.
Die Erbsiinde ist ein Geheimnis, um dessen
Verstindnis sich die Theologen bemiiht ha-
ben und bemiihen. Auch Schoonenberg ver-
sucht die Erbsiindenlehre dem heutigen evo-
lutiv und dynamisch denkenden Menschen
niherzubringen. Er setzt die Erbsiinde mit
der Siinde der Welt, wie er sie darlegt, in
Beziehung, bleibt sich aber dessen bewuft,
daf seine Deutung nur ein Versuch ist. ,Ob
die klassische Lehre durch das, was oben iiber
die Siinde der Welt gesagt wurde, auch in-
nerlich umgeformt werden kann, wird hier
nur als Frage vorgelegt werden” (199). Die-
ser Versuch eines Zuganges zur Erbsiinden-
lehre fiir den heutigen Menschen hat im
,Holldndischen Katechismus” Aufnahme ge-
funden. Wird durch diesen Versuch einer
Neuinterpretation wiedergegeben, was die
Lehre der Kirche aussagt? K. Rahner schreibt
in ,Sacramentum mundi 1, 1115: ,Wenn
ferner der hier schon angedeutete Zusam-
menhang zwischen Erbsiinde und persén-
licher Siinde deutlich bedacht wird, wenn
also verstanden wird, daf die Erbsiinde in
der Geschichte der ,Siinde der Welt’ ihre
eigene Geschichte hat (ohne daB dadurch die
Erbsiinde einfach zur Summe der Siinden
aller wird), dann steht nichts im Wege, diese
,Siinde der Welt’, die existentiell heute viel-
leicht unmittelbarer als die Erbsiinde als
solche erfahren werden kann, zum Ansatz-
punkt einer Lehre von der Siindigkeit des
Menschen zu machen und von da aus die
Erbsiinde anzuvisieren, die der freilich ein-
zigartige ,Anfang’ dieser Siinde der Welt
ist”. Auch die Kardinalskommission, die
iiber den Holldndischen Katechismus urteilte,
fand in Schoonenbergs Darlegung nicht die
vollstindige Wiedergabe der kirchlichen Erb-
siinden-Lehre (Report iiber den Hollandi-
schen Katechismus, Freiburg 1969, 225).

Das Studium dieses Buches wird Predigern
und Katecheten sehr empfohlen, weil die
Lehre iiber die Siinde einer Vertiefung drin-
gendst bedarf. Das Buch stellt auch ein Mo-
dell postkonziliarer theologischer Methode
dar (vgl. Dekret iiber Priesterausbildung 16).
St. Polten Alois Stéger

WALTER LUDWIG, Das Glaubensverstind-
nis bei Johannes Duns Scotus. (Verdffentli-
chungen des Grabmann-Institutes, NF 5)
(XVI u. 153). F. Schéningh, Paderborn 1968.
Kart. DM 16.—.

Dieses Buch will das Glaubensverstindnis
des Duns Scotus moglichst exakt aus den



