
setz, sondern 117 Gegensatz Gottes Gna- der sich „VOoNn Haus aus  04 als gut und heil

uns
denangebot un Gottes Forderung, wIıe S1E

1n Christus
empfindet. Andererseits wird S1e mit der tra-

gegenübertreten“” (21) gischen Endlichkeit des Menschen identifiziert.
„‚Sünde wird damit um Verstoß die Als Sünde, die INla  3 nicht verschuldet hat,
Gottesliebe un die Nächstenliebe... Denn wird S1ie als est eines primitiven Denkens
wWerTr sich a Menschen vergeht, vergeht sich abgelehnt. Exegetische (Gen Oa Geschichte
auch eın Wesen, das auf seinen Schöp- der Ätiologie?) und naturwissenschaftliche
fer hin offensteht un für das dieser Schöp-

ken möchten S1e als überholt un
(Monogenismus der Polygenismus?) Beden-

ter 1n Christus Vater sSein will“ (26) „Da
die Sünde keine Selbstvernichtung des Sün- Interpretation bedürftig erscheinen lassen.
ers ist, ist S1Ce Widerspruch innerhalb SEeINES Die Erbsünde ist eiın Geheimnis, dessen
Wesens, der Widerspruch zwischen dem Verständnis sich die Theologen bemüht ha-
‚Herr, mach uns auf‘ un der Entscheidung, ben un bemühen. Auch Schoonenberg VeEeTI-
mit der INa  - sich selbst die Tür verschlossen sucht die Erbsündenlehre dem heutigen PVO-
hat Die Hölle, der zweiıte Tod, ist nicht Iutiv Uun! dynamisch denkenden Menschen
weniger schlimm als die Vernichtung, SO171- näherzubringen. Er eiz die Erbsünde mit
ern schlimmer“ 81) „Durch die Abkehr der Sünde der Welt, wıe S1Ee darlegt, 1ın
VO:  - Gott, der ihn den Menschen) allein C 1 - Beziehung, bleibt sich ber dessen bewußt,
füllen annn und 1n dem allein ih die — daß seine Deutung 1Ur eın Versuch ist 'r
deren erfüllen können, wird die menschliche die klassische Lehre durch das, wäas ben über
Person auf die abgründigste Weise verein- die Sünde der Welt gesagt wurde, uch 11 -
samt, wird ihre Natur 1ın ihrer tiefsten iel- nerlich umgeformt werden kann, wird hier
richtung frustriert” 83) 1Ur als rage vorgelegt werden“ Die-
Im IIL Kapitel ird „der Sünde der SCr Versuch eines Zuganges ZUuUr Erbsünden-
Welt“” oh 1I 29) gesprochen, VO'  »3 der Soli- lehre für den heutigen Menschen nat 1
darität aller 1n der Sünde. In der Schrift „Holländischen Katechismus“” Aufnahme Be-

funden. Wird durch diesen Versuch einerist oft das n olk Israel Subjekt der
Sünde, un ott ahndet die Sünden der Vä- Neuinterpretation wiedergegeben, Was die

bis 1Ns dritte un vierte Geschlecht. Was Lehre der Kirche aussagt Rahner schreibt
bedeutet das? Von en sündigen Menschen ın „Sacramentum mundi i 1115 „Wenn
geht auf jeden Menschen Zur Sünde führen- ferner der hier schon angedeutete Zusam-
der Einfluß AaUSs. Dieses Situiertsein durch die menhang zwischen Erbsünde un persöon-

licher Sünde deutlich bedacht wird, wenn
durch das die Sünden der einzelnen Per-
Siünde der anderen bildet das Bindeglied, Iso verstanden wird, daß die Erbsünde 1n

der Geschichte der ‚Sünde der Welt ihre1ın einer Sünde der Welt en-
hängen Einige Grade solcher sündiger eigene Geschichte hat (ohne daß dadurch die
Beeinflussung sind das schlechte Beispiel, das Erbsünde einfach ZUur Summe der Sünden
schlechte Beispiel mı€ einem gewissen Druck, aller wird), ann steht nichts 1m Wege, diese
die Verdunklung on Werten und Normen, ‚Sünde der Welrt”’, die existentiell heute viel-

leicht unmittelbarer als die Erbsünde alsdie völlige Verdunklung VO  3 Wert und Norm.
solche erfahren werden kann, ZUu Ansatz-„Die n Tiefe des Situilerens ZUu Bösen

annn auch 1mM Hinblick auf die Gnade auf- punkt einer Lehre VO  3 der Sündigkeit des
treten. Es i1st uch 1ıne yenadenlose Situation Menschen V machen und Vo  - da aQauUs die
möglich, die ‚existential‘ ist, die all uUuNnseTrenN Erbsünde anzuvisieren, die der freilich ein-
freien Entscheidungen vorausgeht und Sie zıigartige ‚Anfang' dieser Sünde der Welt
umfaßt... Aus der Geschichte der Sünde ist  0o Auch die Kardinalskommission, die
der Welt T1 1ıne Tatsache 1n den Vorder- ber den Holländischen Katechismus urteilte,
grund, die 1Ne solche existentielle Situation fand 1n Schoonenbergs Darlegung nicht die
der Gnadenlosigkeit verursacht. Es ist die vollständige Wiedergabe der kirchlichen Erb-
Verwerfuneg Christi selbst” sünden-Lehre Keport über den Holländi-
Hängt die Sünde der Welt mit der Erbsünde schen Katechismus, Freiburg 1969, 225)

Das Studium dieses Buches wird Predigernzusammen ? Der sündige Zustand, mit dem
der Mensch VO  — seinem Ursprung behaf- und Katecheten sehr empfohlen, weil die
tet ist, ird Erbsünde genannt Der Verfas- Lehre über die Sünde einer Vertiefung rin-
Ser legt die kirchliche Lehre ber die Erb- gendst bedartf. Das Buch stellt auch eın Mo-
sünde VOTI': die Deutung der Bibelperikopen, dell postkonziliarer theologischer Methode
auf die sich die Theologie für die Lehre on dar (vgl Dekret ber Priesterausbildung 16)
der Erbsünde berufen hat un beruft (Röm Gft Pölten Alois Stöger
12—19; Gen 2_3)1 die Entfaltung der Erb-

WALTER LUDWIG, Das Glaubensverständ-sündenlehre 1n der Geschichte und die „klas-
sische‘ Lehre der Kirche über sie, Vor allem NIS hei Johannes Duns Scotus. (Veröffentli-
nach dem Tridentinum. Die kirchliche Erb- chungen des Grabmann-Institutes,
sündenlehre wird Vo heutigen Menschen AVI 153) Schöningh, Paderborn 1968
teils mißverstanden, teils abgelehnt. 5ie art.
wird als Widerspruch das heutige Dieses Buch il] das Glaubensverständnis
Selbstverständnis des Menschen empfunden, des Duns Scotus möglichst exakt aUs den

192

setz, sondern im Gegensatz zu Gottes Gna­
denangebot und Gottes Forderung, wie sie 
uns in Christus gegenübertreten" (21). 
„Sünde wird damit zum Verstoß gegen die 
Gottesliebe und die Nächstenliebe ... Denn 
wer sich am Menschen vergeht, vergeht sich 
auch gegen ein Wesen, das auf seinen Schöp­
fer hin offensteht und für das dieser Schöp­
fer in Christus Vater sein will" (26). ,,Da 
die Sünde keine Selbstvernichtung des Sün­
ders ist, ist sie Widerspruch innerha'lb seines 
Wesens, der Widerspruch zwischen dem 
,Herr, mach uns auf' und der Entscheidung, 
mit der man sich selbst die Tür verschlossen 
hat. Die Hölle, der zweite Tod, ist nicht 
weniger schlimm als die Vernichtung, son­
dern schlimmer" (81). ,,Durch die Abkehr 
von Gott, der ihn (den Menschen) allein er­
füllen kann und in dem allein ihn die an­
deren erfüllen können, wird die menschliche 
Person auf die abgründigste Weise verein­
samt, wird ihre Natur in ihrer tiefsten Ziel­
richtung frustriert" (83). 

Im III. Kapitel wird von „der Sünde der 
Welt" (Joh 1, 29) gesprochen, von der Soli­
darität aller in der Sünde. In der HI. Schrift 
ist oft das ganze Volk Isra'el Subjekt der 
Sünde, und Gott ahndet die Sünden der Vä­
er bis ins dritte und vierte Geschlecht. Was 
bedeutet das? Von den sündigen Menschen 
geht auf jeden Menschen zur Sünde führen­
der Einfluß aus. Dieses Situiertsein durch die 
Sünde der anderen bildet das Bindeglied, 
durch das die Sünden der einzelnen Per­
sonen in einer Sünde der Welt zusammen­
hängen (129). Einige Grade solcher sündiger 
Beeinflussung sind das schlechte Beispiel, das 
schlechte Beispiel mit einem gewissen Druck, 
die Verdunklung von Werten und Normen, 
die völlige Verdunklung von Wert und Norm. 
„Die ganze Tiefe des Situierens zum Bösen 
kann auch im Hinblick auf die Gna'de auf­
treten. Es ist auch eine gnadenlose Situation 
möglich, die ,existential' ist, die all unseren 
freien Entscheidungen vorausgeht und sie 
umfaßt . . . Aus der ... Geschichte der Sünde 
der Welt tritt eine Tatsache in den Vorder­
grund, die eine solche existentielle Situation 
der Gnadenlosigkeit verursacht. Es ist die 
Verwerfung Christi selbst" (138) . 
Hängt die Sünde der Welt mit der Erbsünde 
zusammen 7 Der sündige Zustand, mit dem 
der Mensch von seinem Ursprung an behaf­
tet ist, wird Erbsünde genannt. Der Verfas­
ser legt die kirchliche Lehre über die Erb­
sünde vor: die Deutung der Bibelperikopen, 
auf die sich die Theologie für die Lehre von 
der Erbsünde berufen hat und beruft (Röm 5. 
12-19; Gen 2-3), die Entfaltung der Erb­
sündenlehre in der Geschichte und die „klas­
sische" Lehre der Kirche über sie, vor allem 
nach dem Tridentinum. Die kirchliche Erb­
sündenlehre wird vom heutigen Menschen 
teils mißverstanden, teils abgelehnt. Sie 
wird als Widerspruch gegen das heutige 
Selbstverständnis des Menschen empfunden, 

192 

der sich „von Haus aus" als gut und heil 
empfindet. Andererseits wird sie mit der tra­
gischen Endlichkeit des Menschen identifiziert. 
Als Sünde, die man nicht verschuldet ha't, 
wird sie als Rest eines primitiven Denkens 
abgelehnt. Exegetische (Gen 2-3 Geschichte 
oder Ätiologie?) und naturwissenschaftliche 
(Monogenismus oder Polygenismus?) Beden­
ken möchten sie als überholt und neuer 
Interpretation bedürftig erscheinen lassen. 
Die Erbsünde ist ein Geheimnis, um dessen 
Verständnis sich die Theologen bemüht ha­
ben und bemühen. Auch Schoonenberg ver­
sucht die Erbsündenlehre dem heutigen evo­
lutiv und dynamisch denkenden Menschen 
näherzubringen. Er setzt die Erbsünde mit 
der Sünde der Welt, wie er sie darlegt, in 
Beziehung, bleibt sich aber dessen bewußt, 
daß seine Deutung nur ein Versuch ist. ,,Ob 
die klassische Lehre durch das, was oben über 
die Sünde der Welt gesagt wurde, auch in­
nerlich umgeformt werden ka'nn, wird hier 
nur als Frage vorgelegt werden" (199). Die­
ser Versuch eines Zuganges zur Erbsünden­
lehre für den heutigen Menschen hat im 
,,Holländischen Katechismus" Aufnahme ge­
funden. Wird durch diesen Versuch einer 
Neuinterpretation wiedergegeben, was die 
Lehre der Kirche aussagt? K. Rahner schreibt 
in „Sacramentum mundi 1, 1115: ,,Wenn 
ferner der hier schon angedeutete Zusam­
menhang zwischen Erbsünde und persön­
licher Sünde deutlich bedacht wird, wenn 
also verstanden wird, daß die Erbsünde in 
der Geschichte der ,Sünde der Welt' ihre 
eigene Geschichte hat (ohne daß dadurch die 
Erbsünde einfach zur Summe der Sünden 
aller wird), dann steht nichts im Wege, diese 
,Sünde der Welt', die existentiell heute viel­
leicht unmittelbarer als die Erbsünde als 
solche erfahren werden kann, zum Ansatz­
punkt einer Lehre von der Sündigkeit des 
Menschen zu machen und von da aus die 
Erbsünde anzuvisieren, die der freilich ein­
zigartige ,Anfang' dieser Sünde der Welt 
ist". Auch die Kardinalskommission, die 
über den Holländischen Katechismus urteilte, 
fand in Schoonenbergs Darlegung nicht die 
vollständige Wiedergabe der kirchlichen Erb­
sünden-Lehre (Report über den Holländi­
schen Katechismus, Freiburg 1969, 225). 

Das Studium dieses Buches wird Predigern 
und Katecheten sehr empfohlen, weil die 
Lehre über die Sünde einer Vertiefung drin­
gendst bedarf. Das Buch s tellt auch ein Mo­
dell postkonziliarer theologischer Methode 
dar (vgl. Dekret über Priesterausbildung 16). 
St. Pölten Alois Stöger 

WALTER LUDWIG, Das Glaubensverstiind-
11is bei ]oliannes Duns Scotus. (Veröffentli­
chungen des Grabmann-Institutes, NF 5) 
(XVI u. 153) . F. Schöningh, Paderborn 1968. 
Kart. DM 16.-. 
Dieses Buch will das Glaubensverständnis 
des Duns Scotus möglichst exakt aus den 



Quellen erheben un damit einen Beitrag Gegenstände, sondern als Verstehungshori-
ZUr Erhellung jener theologischen Strömun- zonte den Menschen geschichtlich ergreifen.
en geben, die die Ausgangsposition für Kom Alexander Gerken
Luther un sSein Zeitalter wWwWaiIen VFE wird
mit der oft schwierigen Textlage fertig, und JOHANN, Grundriß des christ-
ebenso hat verstanden, die vielschich- lichen Glaubens. Fr. Pustet, Regens-
igen un komplizierten Gedankengänge des burg 1968 art lam 16.80
Doktor subtilis nachzuvollziehen. Zur eit „Gott 1n Christus, das eil der Welt”, lautet
liegt 1171 dieser Arbeit die exakteste Mono- der Tenor dieses Buches, das offenbar die
graphie über das Glaubensverständnis des Frucht einer mehrjährigen Lehrtätigkeit des
Duns Scotus VOT. Auch die Schlußbetrachtung Autors der Pädagogischen Hochschule 1n
(139—152), 1n der das Glaubensverständnis Regensburg ist Auf solches nicht fachtheo-
des Scotus 1 seine gesamte Theologie hin- logisches Auditorium nd solchen größereneingestellt wird, ıst gut gelungen. Eine - Leserkreis stellt sich das Buch dankenswer-
ere rage ist allerdings, ob VE die csko- terweise voll un ganz ein. Der theologischtische Position innerhalb der Theologie- geschulte Leser INa dadurch manches Detail
geschichte nicht euphorisch beurteilt. Gi- als Vereinfachung beklagen. ber kann
cher hat das skotische Denken einen gewal- nicht übersehen, daflß ıne heilsökonomische
1gen Einfluß auf die Reformationszeit. Wie Trinitätslehre mit allen ihren Implikationen
ıst dieser Einfluß beurteilen? der dem VFE bewußte Hintergrund S@e1-
Wir können hier nicht alle mit dieser FHrage NeTr Ausführungen iıst Von 1er aus gelingt
zusammenhängenden Probleme berühren. Vt 1ın großer Nähe ZUTr Schrift einen
Greiten WIr die Unterscheidung zwischen systematischen Grundriß@ bieten, der 111 -
fides infusa un! fides acquisita heraus, die INeTr auch den anthropologischen Ansatz mıiıt
bei Scotus ine ungewöhnliche Akzentuie- 1n Anschlag bringt, wıe überhaupt die Be-
rung erfährt 14—28; 34—58; 146—147). U. E (ONUNg des untrennbaren Miteinander Vo
unterschätzt VE die Gefahr, die darin liegt. ott un! Mensch, VoO  $ Transzendenz un
Die Akzentuierung dieser Unterscheidung Immanenz, nıe aus dem Blick gera Hierfür
War einerseits sicher ıne gesunde Reaktion. ber ware  ‚ 1 Teil, der on „Gott 1 S@1-
Das Mittelalter WäarTr 17 allgemeinen VorT e geschichtsmächtigen Handeln“ spricht,
allem der thomasischen Ausrichtung miıt großem Nutzen zu betonen BEeEWESEN, daß
in der Gefahr, die Heilsvorgänge naturhaft- da's altl Bundesdenken dem Schöpfungs-
objektiv betrachten un somit die S50OUve- denken vorausliegt, das sich (als Universali-
anıtat Gottes 1n seinem Werk gering sierungstendenz des Heilgeschehens) Trst aus

veranschlagen. as Anliegen des Scotus ist dem Bundesdenken ableitete. Von hier AauUuU>

© diese Souveraänitat Gottes un damit die ist ja die spatere theol Diskussion das
Ineinander Vo  3 Natur un GnadeUnverfügbarkeit des übernatürlichen lau- (Ge-

bens betonen. Scotus gewinnt diese Un- schichte und Heil) insofern schon vorent-
verfügbarkeit durch die Thematisierung der schieden, als die scheinbar immanenten bzw.
Unterscheidung zwischen „fides acquisita” natürlichen Größen bereits verstanden WeTl-

(diese liegt auf der historisch-psychologischen den als umfangen und bestimmt Vo den
transzendenten bzw übernatürlichen Größen.Aktebene) und „fides infusa” (diese, total
Den heute 117 additiven Sinn mißverständ-Vo  - Gottes unverfügbarem und 1n jeder

Hinsicht unsichtbarem Willen abhängig, lichen Begriff der „Kooperation” (30, 4 / 61)
macht den Glaubensakt rst übernatürlich un! sollte I1a  j hier vermeiden. Die Sorge
damit auf das Heil bezogen). amı ber die Beachtung der anthropologischen Ingre-

dienzen des Glaubens un vielleicht da undhat u. E die etonung der Souveraäanıität
Gottes teuer erkauft, nämlich etztlich dort geübte Praxis das Urteil des Vft
durch ine Aufspaltung der einen, sakramen- gerechtfertigt erscheinen lassen, bezüg-
talen Struktur des Glaubens (wie auch 1n lich der Person Jesu heute eın monophysiti-
der Bußlehre Vo WEl egen der echt- sches Mißverständnis vorherrsche 90) Ich

teile diese Ansicht nicht; jedenfalls 1mM theo-fertigung spricht). 50 bereitet sicher
ungewollt sowohl das existential-dialek- logischen Kaum scheint allmählich her da's
tische Glaubensverständnis Luthers wıe auch Gegenteil der Fall sein. Und noch
die Gnadentheologie eines Molina VOT, 1n nicht geschehen sein sollte, wird die „Gott-
welcher die Gnade prinzipiell jenseits des ist-tot-Theologie” ihre negatıven christologi-
menschlichen Bewußtseins liegt. schen Konsequenzen sehr bald auch 1n der

Praxis anmelden.eute ist den Theologen die Aufgabe BC-
stellt, die Unverfügbarkeit un Gnadenhaf- Der Gef£ahr eines monophysitischen Mißver-
tigkeit des Glaubens miıt seiner sakramen- ständnisses, die VE 17 der Christologie
talen, letzlich inkarnatorischen un! Be- (II Teil) bewufßt ausschalten will, begegnet
schichtlichen Einheit vermitteln. Dies wird ber nicht entschieden 1 I11 Teil,
1Ur über die Scotus notwendig verbor- die Kirche als „Frortsetzung der
genEC Einsicht möglich se1ln, daß Wirk- Menschwerdung“ konzipiert un: damit
lichkeiten gibt, die dem Bewußlsein prasent, ungewollt einer unzulässigen Hypostatisie-
ber nicht verfügbar sind, die Iso nicht als rung der Kirche das Wort redet Wenn das

193

Quellen erheben und damit einen Beitrag 
zur Erhellung jener theologischen Strömun­
gen geben, die die Ausgangsposition für 
Luther und sein Zeitalter waren. Vf. wird 
mit der oft schwierigen Textlage fer tig, und 
ebenso hat er es verstanden, die vielschich­
tigen und komplizierten Gedankengänge des 
Doktor subtilis n achzuvollziehen. Zur Zeit 
liegt in dieser Arbeit die exakteste Mono­
gra'phie über das Glaubensverständnis des 
Duns Scotus vor. Auch die Schlußbetrachtung 
(139-152), in der das Glaubensverständnis 
des Scotus in seine gesamte Theologie hin­
eingestellt wird, ist gut gelungen. Eine an­
dere Frage ist es allerdings, ob Vf. die sko­
tische Position innerhalb der Theologie­
geschichte nicht zu euphorisch beurteilt. Si­
cher hat das skotische Denken einen gewal­
tigen Einfluß auf die Reformationszeit. Wie 
ist dieser Einfluß zu beurteilen? 
Wir können hier nicht alle mit dieser Frage 
zusammenhängenden Probleme berühren. 
Greifen wir die Unterscheidung zwischen 
fides infusa und fides acquisita: heraus, die 
bei Scotus eine ungewöhnliche Akzentuie­
rung erfährt (14-28; 34-58; 146-147). U. E. 
unterschätzt Vf. die Gefahr, die darin liegt. 
Die Akzentuierung dieser Unterscheidung 
war einerseits sicher eine gesunde Reaktion. 
Das Mittelalter war im allgemeinen - vor 
allem in der thomasischen Ausrichtung -
in der Gefahr, die Heilsvorgänge naturhaft­
objektiv zu betrachten und somit die Souve­
ränität Gottes in seinem Werk zu gering zu 
veranschlagen. Da·s Anliegen des Scotus ist 
es, diese Souveränität Gottes und damit die 
Unverfügbarkeit des übernatürlichen Glau­
bens zu betonen. Scotus gewinnt diese Un­
verfügbarkeit durch die Thematisierung der 
Unterscheidung zwischen „fides acquisita" 
(diese liegt auf der historisch-psychologischen 
Aktebene) und „fides infusa" (diese, total 
von Gottes unverfügbarem und in jeder 
Hinsicht unsichtbarem Willen abhängig, 
macht den Glaubensakt erst übernatiirlich und 
damit auf das Heil bezogen). Damit aber 
hat er u. E. die Betonung der Souveränität 
Gottes zu teuer erkauft, nämlich letztlich 
durch eine Aufspaltung der einen, sakramen­
talen Struktur des Glaubens (wie er auch in 
der Bußlehre von zwei Wegen der Recht­
fertigung spricht) . So bereitet er - sicher 
ungewollt - sowohl das existential-dialek­
tische Glaubensverständnis Luthers wie auch 
die Gnadentheologie eines Molina vor, in 
welcher die Gnade prinzipiell jenseits des 
menschlichen Bewußtseins liegt. 
Heute ist den Theologen die Aufgabe ge­
stellt, die Unverfügbarkeit und Gnadenhaf­
tigkeit des Glaubens mit seiner sakramen­
talen, d. h. letzlich inkarnatorischen und ge­
schichtlichen Einl1eit zu vermitteln. Dies wird 
nur über die - Scotus notwendig verbor­
gene - Einsicht möglich sein, daß es Wirk­
lichkeiten gibt, die dem Bewußsein präsent, 
aber nicht verfügbar sind, die also nicht als 

13 

Gegenstände, sondern als Verstehungshori­
zonte den Menschen geschichtlich ergreifen. 
Rom Alexander Gerken 

HOFMElER JOHANN, Grundriß des d1rist­
lichen Glaubens. (204.) Fr. Pustet, Regens­
burg 1968. Kart. 1am. DM 16.80. 

„Gott in Christus, das Heil der Welt", lautet 
der Tenor dieses Buches, das offenbar die 
Frucht einer mehrjährigen Lehrtätigkeit des 
Autors an der Pädagogischen Hochschule in 
Regensburg ist. Auf solches nicht fachtheo­
logisches Auditorium und solchen größeren 
Leserkreis stellt sich das Buch dankenswer­
terweise voll und ganz ein. Der theologisch 
geschulte Leser mag dadurch manches Detail 
a1s Vereinfachung beklagen. Aber er kann 
nicht übersehen, daß eine heilsökonomische 
Trinitätslehre mit allen ihren Implikationen 
der dem Vf. stets bewußte Hintergrund sei­
ner Ausführungen ist. Von hier aus gelingt 
es Vf. in großer Nähe zur Schrift einen 
systematischen Grundriß zu bieten, der im­
mer auch den anthropologisd1en Ansatz mit 
in Anschlag bringt, wie überhaupt die Be­
tonung des untrennbaren Miteinander von 
Gott und Mensch, von Transzendenz und 
Immanenz, nie aus dem Blick gerät. Hierfür 
aber wäre im 1. Teil, der von „Gott in sei­
nem geschichtsmächtigen Handeln" spricht, 
mit großem Nutzen zu betonen gewesen, daß 
da·s alt!. Bundesdenken dem Schöpfungs­
denken vorausliegt, das sich (als Universali­
sierungstendenz des Heilgeschehens) erst aus 
dem Bundesdenken ableitete. Von hier aus 
ist ja die spätere theol. Diskussion um das 
Ineinander von Natur und Gnade (Ge­
schichte und Heil) insofern schon vorent­
schieden, als die scheinbar immanenten bzw. 
natürlichen Größen bereits verstanden wer­
den als umfa•ngen und bestimmt von den 
transzendenten bzw. iibernatürlichen Größen. 
Den heute im additiven Sinn mißverständ­
lirnen Begriff der „Kooperation" (30, 43, 61) 
sollte man hier vermeiden. Die Sorge um 
die Beachtung der anthropologischen Ingre­
dienzen des Glaubens und vielleicht da und 
dort geübte Praxis mag das Urteil des Vf. 
gerechtfertigt erscheinen lassen, daß bezüg­
lich der Person J esu heute ein monophysiti­
sches Mißverständnis vorherrsche (90). Ich 
teile diese Ansicht nicht; jedenfalls im theo­
logischen Raum scheint allmählich eher das 
Gegenteil der Fall zu sein. Und wo es noch 
n icht geschehen sein sollte, wird die „Gott­
ist-tot-Theologie" ihre negativen christologi­
srnen Konsequenzen sehr bald auch in der 
Praxis anmelden. 
Der Gefahr eines monophysitischen Mißver­
ständnisses, die Vf. in der Christologie 
(II. Teil) bewußt ausschalten will, begegnet 
er aber nirnt so entschieden im III. Teil, 
wenn er die Kirche als „Fortsetzung der 
Menschwerdung" (174) konzipiert und da'mit 
ungewollt einer unzulässigen Hypostatisie­
rung der Kirche das Wort redet. Wenn das 

193 


