setz, sondern im Gegensatz zu Gottes Gna-
denangebot und Gottes Forderung, wie sie
uns in Christus gegeniibertreten” (21).
,Stinde wird damit zum Verstof gegen die
Gottesliebe und die Nichstenliebe... Denn
wer sich am Menschen vergeht, vergeht sich
auch gegen ein Wesen, das auf seinen Schip-
fer hin offensteht und fiir das dieser Schip-
fer in Christus Vater sein will” (26). ,Da
die Siinde keine Selbstvernichtung des Siin-
ders ist, ist sie Widerspruch innerhalb seines
Wesens, der Widerspruch zwischen dem
,Herr, mach uns auf’ und der Entscheidung,
mit der man sich selbst die Tiir verschlossen
hat. Die Hélle, der zweite Tod, ist nicht
weniger schlimm als die Vernichtung, son-
dern schlimmer” (81). ,Durch die Abkehr
von Gott, der ihn (den Menschen) allein er-
fiilllen kann und in dem allein ihn die an-
deren erfiillen kénnen, wird die menschliche
Person auf die abgriindigste Weise verein-
samt, wird ihre Natur in ihrer tiefsten Ziel-
richtung frustriert” (83).

Im III. Kapitel wird von ,der Siinde der
Welt” (Joh 1, 29) gesprochen, von der Soli-
daritdt aller in der Siinde. In der HI Schrift
ist oft das ganze Volk Israel Subjekt der
Siinde, und Gott ahndet die Siinden der Vi-
er bis ins dritte und vierte Geschlecht. Was
bedeutet das? Von den siindigen Menschen
geht auf jeden Menschen zur Siinde fithren-
der Einflufl aus. Dieses Situiertsein durch die
Siinde der anderen bildet das Bindeglied,
durch das die Siinden der einzelnen Per-
sonen in einer Siinde der Welt zusammen-
hingen (129). Einige Grade solcher siindiger
Beeinflussung sind das schlechte Beispiel, das
schlechte Beispiel mit einem gewissen Druck,
die Verdunklung von Werten und Normen,
die véllige Verdunklung von Wert und Norm.
»Die ganze Tiefe des Situierens zum Bdsen
kann auch im Hinblidk auf die Gnade auf-
treten. Es ist auch eine gnadenlose Situation
moglich, die ,existential’ ist, die all unseren
freien Entscheidungen vorausgeht und sie
umfaBt... Aus der...Geschichte der Siinde
der Welt tritt eine Tatsache in den Vorder-
grund, die eine solche existentielle Situation
der Gnadenlosigkeit verursacht. Es ist die
Verwerfung Christi selbst” (138).

Hangt die Siinde der Welt mit der Erbsiinde
zusammen? Der siindige Zustand, mit dem
der Mensch von seinem Ursprung an behaf-
tet ist, wird Erbsiinde genannt. Der Verfas-
ser legt die kirchliche Lehre iiber die Erb-
siinde vor: die Deutung der Bibelperikopen,
auf die sich die Theologie fiir die Lehre von
der Erbsiinde berufen hat und beruft (Rém 5.
12—19; Gen 2-3), die Entfaltung der Erb-
siindenlehre in der Geschichte und die ,klas-
sische” Lehre der Kirche iiber sie, vor allem
nach dem Tridentinum. Die kirchliche Erb-
siindenlehre wird vom heutigen Menschen
teils miBverstanden, teils abgelehnt. Sie
wird als Widerspruch gegen das heutige
Selbstverstindnis des Menschen empfunden,

192

der sich ,von Haus aus” als gut und heil
empfindet. Andererseits wird sie mit der tra-
gischen Endlichkeit des Menschen identifiziert.
Als Siinde, die man nicht verschuldet hat,
wird sie als Rest eines primitiven Denkens
abgelehnt. Exegetische (Gen 2—3 Geschichte
oder Atiologie?) und naturwissenschaftliche
(Monogenismus oder Polygenismus?) Beden-
ken mochten sie als iiberholt und neuer
Interpretation bediirftig erscheinen lassen.
Die Erbsiinde ist ein Geheimnis, um dessen
Verstindnis sich die Theologen bemiiht ha-
ben und bemiihen. Auch Schoonenberg ver-
sucht die Erbsiindenlehre dem heutigen evo-
lutiv und dynamisch denkenden Menschen
niherzubringen. Er setzt die Erbsiinde mit
der Siinde der Welt, wie er sie darlegt, in
Beziehung, bleibt sich aber dessen bewuft,
daf seine Deutung nur ein Versuch ist. ,Ob
die klassische Lehre durch das, was oben iiber
die Siinde der Welt gesagt wurde, auch in-
nerlich umgeformt werden kann, wird hier
nur als Frage vorgelegt werden” (199). Die-
ser Versuch eines Zuganges zur Erbsiinden-
lehre fiir den heutigen Menschen hat im
,Holldndischen Katechismus” Aufnahme ge-
funden. Wird durch diesen Versuch einer
Neuinterpretation wiedergegeben, was die
Lehre der Kirche aussagt? K. Rahner schreibt
in ,Sacramentum mundi 1, 1115: ,Wenn
ferner der hier schon angedeutete Zusam-
menhang zwischen Erbsiinde und persén-
licher Siinde deutlich bedacht wird, wenn
also verstanden wird, daf die Erbsiinde in
der Geschichte der ,Siinde der Welt’ ihre
eigene Geschichte hat (ohne daB dadurch die
Erbsiinde einfach zur Summe der Siinden
aller wird), dann steht nichts im Wege, diese
,Siinde der Welt’, die existentiell heute viel-
leicht unmittelbarer als die Erbsiinde als
solche erfahren werden kann, zum Ansatz-
punkt einer Lehre von der Siindigkeit des
Menschen zu machen und von da aus die
Erbsiinde anzuvisieren, die der freilich ein-
zigartige ,Anfang’ dieser Siinde der Welt
ist”. Auch die Kardinalskommission, die
iiber den Holldndischen Katechismus urteilte,
fand in Schoonenbergs Darlegung nicht die
vollstindige Wiedergabe der kirchlichen Erb-
siinden-Lehre (Report iiber den Hollandi-
schen Katechismus, Freiburg 1969, 225).

Das Studium dieses Buches wird Predigern
und Katecheten sehr empfohlen, weil die
Lehre iiber die Siinde einer Vertiefung drin-
gendst bedarf. Das Buch stellt auch ein Mo-
dell postkonziliarer theologischer Methode
dar (vgl. Dekret iiber Priesterausbildung 16).
St. Polten Alois Stéger

WALTER LUDWIG, Das Glaubensverstind-
nis bei Johannes Duns Scotus. (Verdffentli-
chungen des Grabmann-Institutes, NF 5)
(XVI u. 153). F. Schéningh, Paderborn 1968.
Kart. DM 16.—.

Dieses Buch will das Glaubensverstindnis
des Duns Scotus moglichst exakt aus den



Quellen erheben und damit einen Beitrag
zur Erhellung jener theologischen Stromun-
gen geben, die die Ausgangsposition fiir
Luther und sein Zeitalter waren. Vf. wird
mit der oft schwierigen Textlage fertig, und
ebenso hat er es verstanden, die vielschich-
tigen und komplizierten Gedankenginge des
Doktor subtilis nachzuvollziehen. Zur Zeit
liegt in dieser Arbeit die exakteste Mono-
graphie iiber das Glaubensverstindnis des
Duns Scotus vor. Auch die SchluBbetrachtung
(139—152), in der das Glaubensverstindnis
des Scotus in seine gesamte Theologie hin-
eingestellt wird, ist gut gelungen. Eine an-
dere Frage ist es allerdings, ob Vf. die sko-
tische Position innerhalb der Theologie-
geschichte nicht zu euphorisch beurteilt. Si-
cher hat das skotische Denken einen gewal-
tigen EinfluB auf die Reformationszeit. Wie
ist dieser Einfluff zu beurteilen?

Wir konnen hier nicht alle mit dieser Frage
zusammenhingenden Probleme beriihren.
Greifen wir die Unterscheidung zwischen
fides infusa und fides acquisita heraus, die
bei Scotus eine ungewdhnliche Akzentuie-
rung erfihrt (14—28; 34—58; 146—147). U. E.
unterschitzt Vf. die Gefahr, die darin liegt.
Die Akzentuierung dieser Unterscheidung
war einerseits sicher eine gesunde Reaktion.
Das Mittelalter war im allgemeinen — vor
allem in der thomasischen Ausrichtung —
in der Gefahr, die Heilsvorginge naturhaft-
objektiv zu betrachten und somit die Souve-
rinitit Gottes in seinem Werk zu gering zu
veranschlagen. Das Anliegen des Scotus ist
es, diese Souverdnitit Gottes und damit die
Unverfiigbarkeit des iibernatiirlichen Glau-
bens zu betonen. Scotus gewinnt diese Un-
verfiigbarkeit durch die Thematisierung der
Unterscheidung zwischen ,fides acquisita”
(diese liegt auf der historisch-psychologischen
Aktebene) und ,fides infusa” (diese, total
von Gottes unverfiigharem und in jeder
Hinsicht unsichtbarem Willen abhingig,
macht den Glaubensakt erst iibernatiirlich und
damit auf das Heil bezogen). Damit aber
hat er uw.E. die Betonung der Souverdnitdt
Gottes zu teuer erkauft, namlich letztlich
durch eine Aufspaltung der einen, sakramen-
talen Struktur des Glaubens (wie er auch in
der Bufllehre von zwei Wegen der Recht-
fertigung spricht). So bereitet er — sicher
ungewollt — sowohl das existential-dialek-
tische Glaubensverstindnis Luthers wie auch
die Gnadentheologie eines Molina vor, in
welcher die Gnade prinzipiell jenseits des
menschlichen BewuBtseins liegt.

Heute ist den Theologen die Aufgabe ge-
stellt, die Unverfiigbarkeit und Gnadenhaf-
tigkeit des Glaubens mit seiner sakramen-
talen, d.h. letzlich inkarnatorischen und ge-
schichtlichen Einheit zu vermitteln. Dies wird
nur iiber die — Scotus notwendig verbor-
gene — Einsicht moglich sein, dafl es Wirk-
lichkeiten gibt, die dem BewuBsein présent,
aber nicht verfiigbar sind, die also nicht als

13

Gegenstinde, sondern als Verstehungshori-
zonte den Menschen geschichtlich ergreifen.
Rom Alexander Gerken

HOFMEIER JOHANN, Grundrif3 des christ-
lichen Glaubens. (204.) Fr. Pustet, Regens-
burg 1968. Kart. lam. DM 16.80.

,,Gott in Christus, das Heil der Welt”, lautet
der Tenor dieses Buches, das offenbar die
Frucht einer mehrjihrigen Lehrtitigkeit des
Autors an der Piddagogischen Hochschule in
Regensburg ist. Auf solches nicht fachtheo-
logisches Auditorium und solchen gréBeren
Leserkreis stellt sich das Buch dankenswer-
terweise voll und ganz ein. Der theologisch
geschulte Leser mag dadurch manches Detail
als Vereinfachung beklagen. Aber er kann
nicht iibersehen, da# eine heils6konomische
Trinitdtslehre mit allen ihren Implikationen
der dem Vf. stets bewuBite Hintergrund sei-
ner Ausfithrungen ist. Von hier aus gelingt
es Vf. in groBer Nidhe zur Schrift einen
systematischen Grundri zu bieten, der im-
mer auch den anthropologischen Ansatz mit
in Anschlag bringt, wie iiberhaupt die Be-
tonung des untrennbaren Miteinander von
Gott und Mensch, von Transzendenz und
Immanenz, nie aus dem Blick gerit. Hierfiir
aber wire im I. Teil, der von ,Gott in sei-
nem geschichtsmichtigen Handeln” spricht,
mit groBem Nutzen zu betonen gewesen, dafi
das altl. Bundesdenken dem Schépfungs-
denken vorausliegt, das sich (als Universali-
sierungstendenz des Heilgeschehens) erst aus
dem Bundesdenken ableitete. Von hier aus
ist ja die spitere theol. Diskussion um das
Ineinander von MNatur und Gnade (Ge-
schichte und Heil) insofern schon vorent-
schieden, als die scheinbar immanenten bzw.
natiirlichen Groéfen bereits verstanden wer-
den als umfangen und bestimmt von den
transzendenten bzw. iibernatiirlichen Grofen.
Den heute im additiven Sinn miBverstind-
lichen Begriff der ,.Kooperation” (30, 43, 61)
sollte man hier vermeiden. Die Sorge um
die Beachtung der anthropologischen Ingre-
dienzen des Glaubens und vielleicht da und
dort geiibte Praxis mag das Urteil des VF.
gerechtfertigt erscheinen lassen, daff beziig-
lich der Person Jesu heute ein monophysiti-
sches Mifverstindnis vorherrsche (90). Ich
teile diese Ansicht nicht; jedenfalls im theo-
logischen Raum scheint allmihlich eher da's
Gegenteil der Fall zu sein. Und wo es noch
nicht geschehen sein sollte, wird die ,,Gott-
ist-tot-Theologie” ihre negativen christologi-
schen Konsequenzen sehr bald auch in der
Praxis anmelden.

Der Gefahr eines monophysitischen Miver-
stindnisses, die Vf. in der Christologie
(II. Teil) bewuflt ausschalten will, begegnet
er aber nicht so entschieden im III. Teil,
wenn er die Kirche als ,Fortsetzung der
Menschwerdung” (174) konzipiert und damit
ungewollt einer unzuldssigen Hypostatisie-
rung der Kirche das Wort redet. Wenn das

193



