
Quellen erheben un damit einen Beitrag Gegenstände, sondern als Verstehungshori-
ZUr Erhellung jener theologischen Strömun- zonte den Menschen geschichtlich ergreifen.
en geben, die die Ausgangsposition für Kom Alexander Gerken
Luther un sSein Zeitalter wWwWaiIen VFE wird
mit der oft schwierigen Textlage fertig, und JOHANN, Grundriß des christ-
ebenso hat verstanden, die vielschich- lichen Glaubens. Fr. Pustet, Regens-
igen un komplizierten Gedankengänge des burg 1968 art lam 16.80
Doktor subtilis nachzuvollziehen. Zur eit „Gott 1n Christus, das eil der Welt”, lautet
liegt 1171 dieser Arbeit die exakteste Mono- der Tenor dieses Buches, das offenbar die
graphie über das Glaubensverständnis des Frucht einer mehrjährigen Lehrtätigkeit des
Duns Scotus VOT. Auch die Schlußbetrachtung Autors der Pädagogischen Hochschule 1n
(139—152), 1n der das Glaubensverständnis Regensburg ist Auf solches nicht fachtheo-
des Scotus 1 seine gesamte Theologie hin- logisches Auditorium nd solchen größereneingestellt wird, ıst gut gelungen. Eine - Leserkreis stellt sich das Buch dankenswer-
ere rage ist allerdings, ob VE die csko- terweise voll un ganz ein. Der theologischtische Position innerhalb der Theologie- geschulte Leser INa dadurch manches Detail
geschichte nicht euphorisch beurteilt. Gi- als Vereinfachung beklagen. ber kann
cher hat das skotische Denken einen gewal- nicht übersehen, daflß ıne heilsökonomische
1gen Einfluß auf die Reformationszeit. Wie Trinitätslehre mit allen ihren Implikationen
ıst dieser Einfluß beurteilen? der dem VFE bewußte Hintergrund S@e1-
Wir können hier nicht alle mit dieser FHrage NeTr Ausführungen iıst Von 1er aus gelingt
zusammenhängenden Probleme berühren. Vt 1ın großer Nähe ZUTr Schrift einen
Greiten WIr die Unterscheidung zwischen systematischen Grundriß@ bieten, der 111 -
fides infusa un! fides acquisita heraus, die INeTr auch den anthropologischen Ansatz mıiıt
bei Scotus ine ungewöhnliche Akzentuie- 1n Anschlag bringt, wıe überhaupt die Be-
rung erfährt 14—28; 34—58; 146—147). U. E (ONUNg des untrennbaren Miteinander Vo
unterschätzt VE die Gefahr, die darin liegt. ott un! Mensch, VoO  $ Transzendenz un
Die Akzentuierung dieser Unterscheidung Immanenz, nıe aus dem Blick gera Hierfür
War einerseits sicher ıne gesunde Reaktion. ber ware  ‚ 1 Teil, der on „Gott 1 S@1-
Das Mittelalter WäarTr 17 allgemeinen VorT e geschichtsmächtigen Handeln“ spricht,
allem der thomasischen Ausrichtung miıt großem Nutzen zu betonen BEeEWESEN, daß
in der Gefahr, die Heilsvorgänge naturhaft- da's altl Bundesdenken dem Schöpfungs-
objektiv betrachten un somit die S50OUve- denken vorausliegt, das sich (als Universali-
anıtat Gottes 1n seinem Werk gering sierungstendenz des Heilgeschehens) Trst aus

veranschlagen. as Anliegen des Scotus ist dem Bundesdenken ableitete. Von hier AauUuU>

© diese Souveraänitat Gottes un damit die ist ja die spatere theol Diskussion das
Ineinander Vo  3 Natur un GnadeUnverfügbarkeit des übernatürlichen lau- (Ge-

bens betonen. Scotus gewinnt diese Un- schichte und Heil) insofern schon vorent-
verfügbarkeit durch die Thematisierung der schieden, als die scheinbar immanenten bzw.
Unterscheidung zwischen „fides acquisita” natürlichen Größen bereits verstanden WeTl-

(diese liegt auf der historisch-psychologischen den als umfangen und bestimmt Vo den
transzendenten bzw übernatürlichen Größen.Aktebene) und „fides infusa” (diese, total
Den heute 117 additiven Sinn mißverständ-Vo  - Gottes unverfügbarem und 1n jeder

Hinsicht unsichtbarem Willen abhängig, lichen Begriff der „Kooperation” (30, 4 / 61)
macht den Glaubensakt rst übernatürlich un! sollte I1a  j hier vermeiden. Die Sorge
damit auf das Heil bezogen). amı ber die Beachtung der anthropologischen Ingre-

dienzen des Glaubens un vielleicht da undhat u. E die etonung der Souveraäanıität
Gottes teuer erkauft, nämlich etztlich dort geübte Praxis das Urteil des Vft
durch ine Aufspaltung der einen, sakramen- gerechtfertigt erscheinen lassen, bezüg-
talen Struktur des Glaubens (wie auch 1n lich der Person Jesu heute eın monophysiti-
der Bußlehre Vo WEl egen der echt- sches Mißverständnis vorherrsche 90) Ich

teile diese Ansicht nicht; jedenfalls 1mM theo-fertigung spricht). 50 bereitet sicher
ungewollt sowohl das existential-dialek- logischen Kaum scheint allmählich her da's
tische Glaubensverständnis Luthers wıe auch Gegenteil der Fall sein. Und noch
die Gnadentheologie eines Molina VOT, 1n nicht geschehen sein sollte, wird die „Gott-
welcher die Gnade prinzipiell jenseits des ist-tot-Theologie” ihre negatıven christologi-
menschlichen Bewußtseins liegt. schen Konsequenzen sehr bald auch 1n der

Praxis anmelden.eute ist den Theologen die Aufgabe BC-
stellt, die Unverfügbarkeit un Gnadenhaf- Der Gef£ahr eines monophysitischen Mißver-
tigkeit des Glaubens miıt seiner sakramen- ständnisses, die VE 17 der Christologie
talen, letzlich inkarnatorischen un! Be- (II Teil) bewufßt ausschalten will, begegnet
schichtlichen Einheit vermitteln. Dies wird ber nicht entschieden 1 I11 Teil,
1Ur über die Scotus notwendig verbor- die Kirche als „Frortsetzung der
genEC Einsicht möglich se1ln, daß Wirk- Menschwerdung“ konzipiert un: damit
lichkeiten gibt, die dem Bewußlsein prasent, ungewollt einer unzulässigen Hypostatisie-
ber nicht verfügbar sind, die Iso nicht als rung der Kirche das Wort redet Wenn das

193

Quellen erheben und damit einen Beitrag 
zur Erhellung jener theologischen Strömun­
gen geben, die die Ausgangsposition für 
Luther und sein Zeitalter waren. Vf. wird 
mit der oft schwierigen Textlage fer tig, und 
ebenso hat er es verstanden, die vielschich­
tigen und komplizierten Gedankengänge des 
Doktor subtilis n achzuvollziehen. Zur Zeit 
liegt in dieser Arbeit die exakteste Mono­
gra'phie über das Glaubensverständnis des 
Duns Scotus vor. Auch die Schlußbetrachtung 
(139-152), in der das Glaubensverständnis 
des Scotus in seine gesamte Theologie hin­
eingestellt wird, ist gut gelungen. Eine an­
dere Frage ist es allerdings, ob Vf. die sko­
tische Position innerhalb der Theologie­
geschichte nicht zu euphorisch beurteilt. Si­
cher hat das skotische Denken einen gewal­
tigen Einfluß auf die Reformationszeit. Wie 
ist dieser Einfluß zu beurteilen? 
Wir können hier nicht alle mit dieser Frage 
zusammenhängenden Probleme berühren. 
Greifen wir die Unterscheidung zwischen 
fides infusa und fides acquisita: heraus, die 
bei Scotus eine ungewöhnliche Akzentuie­
rung erfährt (14-28; 34-58; 146-147). U. E. 
unterschätzt Vf. die Gefahr, die darin liegt. 
Die Akzentuierung dieser Unterscheidung 
war einerseits sicher eine gesunde Reaktion. 
Das Mittelalter war im allgemeinen - vor 
allem in der thomasischen Ausrichtung -
in der Gefahr, die Heilsvorgänge naturhaft­
objektiv zu betrachten und somit die Souve­
ränität Gottes in seinem Werk zu gering zu 
veranschlagen. Da·s Anliegen des Scotus ist 
es, diese Souveränität Gottes und damit die 
Unverfügbarkeit des übernatürlichen Glau­
bens zu betonen. Scotus gewinnt diese Un­
verfügbarkeit durch die Thematisierung der 
Unterscheidung zwischen „fides acquisita" 
(diese liegt auf der historisch-psychologischen 
Aktebene) und „fides infusa" (diese, total 
von Gottes unverfügbarem und in jeder 
Hinsicht unsichtbarem Willen abhängig, 
macht den Glaubensakt erst übernatiirlich und 
damit auf das Heil bezogen). Damit aber 
hat er u. E. die Betonung der Souveränität 
Gottes zu teuer erkauft, nämlich letztlich 
durch eine Aufspaltung der einen, sakramen­
talen Struktur des Glaubens (wie er auch in 
der Bußlehre von zwei Wegen der Recht­
fertigung spricht) . So bereitet er - sicher 
ungewollt - sowohl das existential-dialek­
tische Glaubensverständnis Luthers wie auch 
die Gnadentheologie eines Molina vor, in 
welcher die Gnade prinzipiell jenseits des 
menschlichen Bewußtseins liegt. 
Heute ist den Theologen die Aufgabe ge­
stellt, die Unverfügbarkeit und Gnadenhaf­
tigkeit des Glaubens mit seiner sakramen­
talen, d. h. letzlich inkarnatorischen und ge­
schichtlichen Einl1eit zu vermitteln. Dies wird 
nur über die - Scotus notwendig verbor­
gene - Einsicht möglich sein, daß es Wirk­
lichkeiten gibt, die dem Bewußsein präsent, 
aber nicht verfügbar sind, die also nicht als 

13 

Gegenstände, sondern als Verstehungshori­
zonte den Menschen geschichtlich ergreifen. 
Rom Alexander Gerken 

HOFMElER JOHANN, Grundriß des d1rist­
lichen Glaubens. (204.) Fr. Pustet, Regens­
burg 1968. Kart. 1am. DM 16.80. 

„Gott in Christus, das Heil der Welt", lautet 
der Tenor dieses Buches, das offenbar die 
Frucht einer mehrjährigen Lehrtätigkeit des 
Autors an der Pädagogischen Hochschule in 
Regensburg ist. Auf solches nicht fachtheo­
logisches Auditorium und solchen größeren 
Leserkreis stellt sich das Buch dankenswer­
terweise voll und ganz ein. Der theologisch 
geschulte Leser mag dadurch manches Detail 
a1s Vereinfachung beklagen. Aber er kann 
nicht übersehen, daß eine heilsökonomische 
Trinitätslehre mit allen ihren Implikationen 
der dem Vf. stets bewußte Hintergrund sei­
ner Ausführungen ist. Von hier aus gelingt 
es Vf. in großer Nähe zur Schrift einen 
systematischen Grundriß zu bieten, der im­
mer auch den anthropologisd1en Ansatz mit 
in Anschlag bringt, wie überhaupt die Be­
tonung des untrennbaren Miteinander von 
Gott und Mensch, von Transzendenz und 
Immanenz, nie aus dem Blick gerät. Hierfür 
aber wäre im 1. Teil, der von „Gott in sei­
nem geschichtsmächtigen Handeln" spricht, 
mit großem Nutzen zu betonen gewesen, daß 
da·s alt!. Bundesdenken dem Schöpfungs­
denken vorausliegt, das sich (als Universali­
sierungstendenz des Heilgeschehens) erst aus 
dem Bundesdenken ableitete. Von hier aus 
ist ja die spätere theol. Diskussion um das 
Ineinander von Natur und Gnade (Ge­
schichte und Heil) insofern schon vorent­
schieden, als die scheinbar immanenten bzw. 
natürlichen Größen bereits verstanden wer­
den als umfa•ngen und bestimmt von den 
transzendenten bzw. iibernatürlichen Größen. 
Den heute im additiven Sinn mißverständ­
lirnen Begriff der „Kooperation" (30, 43, 61) 
sollte man hier vermeiden. Die Sorge um 
die Beachtung der anthropologischen Ingre­
dienzen des Glaubens und vielleicht da und 
dort geübte Praxis mag das Urteil des Vf. 
gerechtfertigt erscheinen lassen, daß bezüg­
lich der Person J esu heute ein monophysiti­
sches Mißverständnis vorherrsche (90). Ich 
teile diese Ansicht nicht; jedenfalls im theo­
logischen Raum scheint allmählich eher das 
Gegenteil der Fall zu sein. Und wo es noch 
n icht geschehen sein sollte, wird die „Gott­
ist-tot-Theologie" ihre negativen christologi­
srnen Konsequenzen sehr bald auch in der 
Praxis anmelden. 
Der Gefahr eines monophysitischen Mißver­
ständnisses, die Vf. in der Christologie 
(II. Teil) bewußt ausschalten will, begegnet 
er aber nirnt so entschieden im III. Teil, 
wenn er die Kirche als „Fortsetzung der 
Menschwerdung" (174) konzipiert und da'mit 
ungewollt einer unzulässigen Hypostatisie­
rung der Kirche das Wort redet. Wenn das 

193 



il Vaticanum Sagt, da Kirche in Analogie tel über „Die Eucharistie In der Dogmen-
ZUTrC Inkarnation gefaßt werden musse als und Theologiegeschichte“ (11—51) un „Der
untrennbare Einheit Vo göttlichem un biblische Glaube‘ (52—83) Sie zeigen die
menschlichem Element, heißt das nicht, Hervorhebung Je anderer Akzente des BE-
dalß das Konzil iıne christologische Engfüh- samteucharistischen Mysteriums 1 Laufe
rung 1n der Ekklesiologie befürwortet. jel- der Kirchengeschichte und legen außerdem
mehr besagt uch hier Analogie 1ne grund- deutlich dar, daß die heute diskutierten Fra-
legende Verschiedenheit bei aller Ahnlichkeit. gen der „Realpräsenz“” un!: „Transsubstantia-
Kurz In der Ekklesiologie würde I, eine tion'  ‘ 1n ihren eigenen theologischen Zusam-
konsequentere Einbringung der pneumatolo- menhängen diskutieren sind, die stich-
gischen Ingredienzen (wie S1e etwa Müh- wortartig mit den Begriffen „Opfer“”, „VPrie-
len tiefsinnig erarbeitet hat) einer heilsöko- tertum Christi”, „Einheit der Kirche“ HC-nomischen Gesamtschau, die 1Ur trinitarisch nannt selien. Ein drittes Kapitel 84—119) be-
gefaßt werden kann (wie S1e VE selbst hie schäftigt sich ausführlich aıt dem Begriffun da andeutet und, wWEennn ich recht sehe, „Sakrament“, der 1n Anlehnung patrısti-
ja eigentlich als Grundlage SEeINEeESs Werkes sche Theologie als Einheit Vo Ursache und
veranschlagt) ftörderlicher SPe1IN. Zeichen erarbeitet wird. „Leib Christi“ wird
Diese Anmerkungen sollen un wollen den dabei begrifflich AUS der sakramentalen -
Wert des Buches nicht herabsetzen. Es sind charistischen Isolation herausgenommen und
Akzente, die gesetzt werden könnten, die (mit Augustinus) zugleich ekklesial verstan-
verschiedene, dem 3 cselbst eigene Anliegen den. „‚Jesus hat nicht einen ‚privaten‘, einen
deutlicher 1Ns Licht rücken könnten. Das ‚gemeinschaftlichen‘ und einen ‚eucharisti-
Buch kommt einem wirklichen Bedürfnis ent- schen‘ Leib All diese Aspekte sind 1NSs 1n

un bietet demjenigen, der den lau- dem einen ‚eucharistischen‘ Leib” Die
ben auf nichtfachtheologischer Ebene (in der Vorteile einer solchen Begriffserweiterung
Schule WIıe auf der Kanzel) vermitteln (nämlich as Sichtbarwerden personaler,
hat, eın überschaubares Gerüst, eben einen ekklesialer un trinitarischer Komponenten
Grundriß des Glaubens. Dabei 1st 21n nicht der eucharistischen Wirklichkeit) haben aller-
hoch veranschlagender Wert dieser dings den Nachteil 1n auf nehmen, daß
Abhandlung, daß S1e dem Leser deutlich WEeTr- das Spezificum der sakramentalen eal-
den Jäßt, wıe sechr Glaubensverkündigung prasenz Christi 1n der Eucharistie nicht mehr
das gläubige Engagement des Verkünders deutlich artikuliert werden ann. 50 würde

sich diesem wertvollen Informations-voraussetzt. Das Buch selbst Z Vo  3 sol-
chem Engagement seines VF büchlein (es iıst mehr!'!) als Zusatzlektüre -

ter anderen deutschsprachigen Beitragen
7 Eucharistie iın Sicht VOrT allem die kleine Schrift der Bischöfe

Herder, Freiburg 1968 art lam. olk un Wetter empfehlen: „Geheim-
15.80. N1ıS des Glaubens. Gegenwart des Herrn und

Mit der deutschen Übersetzung des Buches eucharistische Frömmigkeit” (Mainz
„Eucharistic Theology” (New ork
wird einem breiten interessierten Leserkreis LEO, Die Welt als Schöpfung

Gottes. (Der Christ 1n der Welt, Reihe:die derzeitige theol Diskussion über das Die großen Wahrheiten, 3 a/b)Sakrament der Eucharistie eichter zugang-
lich gemacht. Das Anliegen des V£E ist CS, Pattloch, Aschaffenburg 1968 art lam
die Rechtgläubigkeit der vor allem von hol- Obwohl 1n leicht verständlicher Sprache BC-ländischen Theologen vorgebrachten theolo- schrieben, zeichnet sich dieses Buch durch
gischen Überlegungen und Neuformulierun- kritische Klarheit aus, die alle Veröftentli-
gen (Transsignifikation, Transfinalisation) chungen des Münchener Dogmatikers kenn-
aufzuzeigen. Diesen Versuch besprechen, zeichnet. Aktuelle Fragen werden angeschnit-
hieße 1n die umfassende Diskussion der The- ten. 50 bringt wa das Kapitel („Die
matik (welche zudem bei den einzelnen be- göttliche Schöpfung un die natürliche Evo-
sprochenen Autoren eın nicht geringes (SP= lution”) i  S ıne gestraffte Diskussion des
fälle aufweist) eintreten, Was den Rahmen Neodarwinismus, des dialektischen Materia-
einer kurzen Rezension sprengt. Im ganzen lismus, der Synthese Theilhards de Chardin.
möchte mir scheinen, daß Vf gelingt auf- Das Kapitel geht z. B ausführlich auf die
zuzeigen, daß „Transsubstantiation” un heutige Diskussion Urstand und Erb-
„ITranssignifikation” bzw. „Transfinalisation“ siünde eın Dennoch werden die modernen
nicht sich ausschließende, sondern sich ein- Fragen nicht einfach 1mM Iuftleeren Raum der
schließende Wirklichkeitsweisen ausmachen. Spekulation abgehandelt; vielmehr stellt ih-
„Der Tatsache der Transsubstantiation BC- nNne  »3 VE R1n csolides Fundament 1n der Be-
bührt eın metaphysischer Vorgang; Siıe voll- sprechung der Offenbarungszeugnisse (Kapi-
zieht sich jedoch 1 Rahmen einer ‚Irans- tel 1—3), der Tradition un irchlichen Lehr-
signifikation‘, 1n der Christus sich den verkündigung (Kap 4—5) VOTAaUS. Gerade
Gläubigen der Gemeinde ıunter den ‚Zeichen‘ hierin darf VE ine besondere Zuständigkeit
VOoO  3 Wein und Brot manifestiert.” für sich beanspruchen, da 1im Rahmen
Wertvoll sind die vorangestellten weı Kapi- des „Handbuchs der Dogmengeschichte“‘ ben

194

II. Vaticanum sagt, daß Kirche in Analogie 
zur Inkarnation gefaßt werden müsse als 
untrennbare Einheit von göttlichem und 
menschlichem Element, so heißt das nicht, 
daß das Konzil eine christologische Engfüh­
rung in der Ekklesiologie befürwortet. Viel­
mehr besagt auch hier Analogie eine grund­
legende Verschiedenheit bei a ller Ähnlichkeit. 
Kurz: In der Ekklesiologie würde m. E. eine 
konsequentere Einbringung der pneumatolo­
gischen Ingredienzen (wie sie etwa H. Müh­
len tiefsinnig erarbeitet hat) einer heilsöko­
nomischen Gesamtscha·u, die nur trinitarisch 
gefaßt werden kann (wie sie Vf. selbst hie 
und da andeutet und, wenn ich recht sehe, 
ja eigentlich als Grundlage seines Werkes 
veranschlagt) förderlicher sein. 
Diese Anmerkungen sollen und wollen den 
Wert des Buches nicht herabsetzen. Es sind 
Akzente, die gesetzt werden könnten, die 
verschiedene, dem Vf. selbst eigene Anliegen 
deutlicher ins Licht rücken könnten. Das 
Buch kommt einem wirklichen Bedürfnis ent­
gegen und bietet demjenigen, der den Glau­
ben auf nichtfachtheologischer Ebene (in der 
Schule wie auf der Kanzel) zu vermitteln 
hat, ein überscha"ubares Gerüst, eben einen 
Grundriß des Glaubens. Dabei ist ein nicht 
hoch genug zu veranschlagender Wert dieser 
Abhandlung, daß sie dem Leser deutlich wer­
den läßt, wie sehr Glaubensverkündigung 
das gläubige Engagement des Verkünders 
voraussetzt. Das Buch selbst zeugt von sol­
chem Engagement seines Vf. 

POWERS JOSEF, Eucharistie in neuer Sid1t. 
(203.) Herder, Freiburg 1968. Kart. 1am. 
DM 15.80. 

Mit der deutschen Übersetzung des Buches 
,,Eucha"ristic Theology" (New York 1967) 
wird einem breiten interessierten Leserkreis 
die derzeitige theol. Diskussion über das 
Sakrament der Eucharistie leichter zugäng­
lich gemacht. Das Anliegen des Vf. ist es, 
die Rechtgläubigkeit der vor allem von hol­
ländischen Theologen vorgebrachten theolo­
gischen Überlegungen und Neuformulierun­
gen (Tran ssignifikation, Transfinalisation) 
aufzuzeigen. Diesen Versuch zu besprechen, 
hieße in die umfassende Diskussion der The­
matik (welche zudem bei den einzelnen be­
sprochenen Autoren ein nicht geringes Ge­
fälle aufweist) eintreten, was den Rahmen 
einer kurzen Rezension sprengt. Im ganzen 
möchte mir scheinen, daß es Vf. gelingt auf­
zuzeigen, daß „Transsubstantiation" und 
,,Transsignifikation" bzw. ,,Transfinalisation" 
nicht sich ausschließende, sondern sich ein­
schließende Wirklichkeitsweisen ausmachen. 
,,Der Tatsa'che der Transsubstantiation ge­
bührt ein metaphysischer Vorgang; sie voll­
zieht sich jedoch im Rahmen einer ,Trans­
signifikation', in der Christus sich den 
Gläubigen der Gemeinde unter den ,Zeichen' 
von Wein und Brot manifes tiert." (169) 
Wertvoll sind die vorangestellten zwei Kapi-

194 

tel über „Die Eucharistie in der Dogmen­
und Theologiegeschichte" (11-51) und „Der 
biblische Glaube" (52-83). Sie zeigen die 
Hervorhebung je anderer Akzente des ge­
samteucharistischen Mysteriums im laufe 
der Kirchengeschichte und legen außerdem 
deutlich dar, daß die heute diskutierten Fra­
gen der „Realpräsenz" und „Transsubstantia­
tion" in ihren eigenen theologischen Zusam­
menhängen zu diskutieren sind, die stich­
wortartig mit den Begriffen „Opfer", ,,Prie­
stertum Christi", ,,Einheit der Kirche" ge­
nannt seien. Ein drittes Kapitel (84-119) be­
schäftigt sich ausführlich mit dem Begriff 
,,Sakrament", der in Anlehnung an patristi­
sche Theologie als Einheit von Ursache und 
Zeichen erarbeitet wird. ,,Leib Christi" wird 
dabei begrifflich aus der sakramentalen eu­
charistischen Isolation herausgenommen und 
(mit Augustinus) zugleich ekklesial verstan­
den. ,,Jesus hat nicht einen ,privaten', einen 
,gemeinschaftlichen' und einen ,eucharisti­
schen' Leib. All diese Aspekte sind eins in 
dem einen ,eucharistischen' Leib" (117), Die 
Vortei le einer sold1en Begriffserweiterung 
(nämlich das Sichtbarwerden personaler, 
ekklesialer und trinitarischer Komponenten 
der eucharistischen Wirklichkeit) haben aller­
dings den Nachteil in Kauf zu nehmen, daß 
so das Spezificum der sakramentalen Real­
präsenz Christi in der Eucharistie nicht mehr 
so deutlich artikuliert werden kann. So würde 
sich m. E. zu diesem wertvollen Informa"tions­
büchlein (es is t mehr!) als Zusatzlektüre un­
ter anderen deutschsprachigen Beiträgen (203) 
vor allem die kleine Schrift der Bischöfe 
H. Volk und F. Wetter empfehlen: ,,Geheim­
nis des Glaubens. Gegenwart des H errn und 
eucharistische Frömmigkeit" (Mainz 1968). 

SCHEFFCZYK LEO, Die Welt als Sd1öpfung 
Gottes. (Der Christ in der Welt, V. Reihe : 
Die großen Wahrheiten, Bd. 3 a/b) (206.) 
P. Pattloch, Aschaffenburg 1 968. Kart. 1am. 

Obwohl in leicht verständlicher Sprache ge­
schrieben, zeichnet sich dieses Buch durch 
kritische Klarheit aus, die alle Veröffentli­
chungen des Münchener Dogmatikers kenn­
zeichnet. Aktuelle Fragen werden angeschnit­
ten. So bringt etwa das 10. Kapitel (,,Die 
göttliche Schöpfung und die natürliche Evo­
lution") u. a. eine gestra"ffte Diskussion des 
Neodarwinismus, des dialektischen Materia­
lismus, der Synthese Theilhards de Chardin. 
Das 12. Kapitel geht z.B. ausführlich auf die 
heutige Diskussion um Urstand . und Erb­
sünde ein. Dennoch werden die modernen 
Fragen nicht einfach im luftleeren Raum der 
Spekulation abgehandelt; vielmehr stellt ili­
nen Vf. ein solides Fundament in der Be­
sprechung der Offenbarungszeugnisse (Kapi­
tel 1-3), der Tradition und kirchlichen Lehr­
verkündigung (Kap. 4-5) voraus. Gerade 
hierin darf Vf. eine besondere Zuständigkeit 
für sich beanspruchen, da er im Rahmen 
des „Handbuchs der Dogmengeschichte" eben 


