II. Vaticanum sagt, daff Kirche in Analogie
zur Inkarnation gefaft werden miisse als
untrennbare Einheit von géttlichem und
menschlichem Element, so heifft das nicht,
daB das Konzil eine christologische Engfiih-
rung in der Ekklesiologie befiirwortet. Viel-
mehr besagt auch hier Analogie eine grund-
legende Verschiedenheit bei aller Ahnlichkeit.
Kurz: In der Ekklesiologie wiirde m. E. eine
konsequentere Einbringung der pneumatolo-
gischen Ingredienzen (wie sie etwa H. Miih-
len tiefsinnig erarbeitet hat) einer heilstko-
nomischen Gesamtschau, die nur trinitarisch
gefaBt werden kann (wie sie Vf. selbst hie
und da andeutet und, wenn ich recht sehe,
ja eigentlich als Grundlage seines Werkes
veranschlagt) férderlicher sein.

Diese Anmerkungen sollen und wollen den
Wert des Buches nicht herabsetzen. Es sind
Akzente, die gesetzt werden konnten, die
verschiedene, dem V. selbst eigene Anliegen
deutlicher ins Licht riicken konnten. Das
Buch kommt einem wirklichen Bediirfnis ent-
gegen und bietet demjenigen, der den Glau-
ben auf nichtfachtheologischer Ebene (in der
Schule wie auf der Kanzel) zu vermitteln
hat, ein iiberschaubares Geriist, eben einen
Grundriff des Glaubens. Dabei ist ein nicht
hoch genug zu veranschlagender Wert dieser
Abhandlung, daf sie dem Leser deutlich wer-
den ldBt, wie sehr Glaubensverkiindigung
das gldubige Engagement des Verkiinders
voraussetzt. Das Buch selbst zeugt von sol-
chem Engagement seines Vf.

POWERS ]JOSEF, Eucharistie in neuer Sicht.
(203.) Herder, Freiburg 1968. Kart. lam.
DM 15.80.

Mit der deutschen Ubersetzung des Buches
»Eucharistic Theology” (New York 1967)
wird einem breiten interessierten Leserkreis
die derzeitige theol. Diskussion iiber das
Sakrament der Eucharistie leichter zuging-
lich gemacht. Das Anliegen des Vf. ist es,
die Rechtgliubigkeit der vor allem von hol-
lindischen Theologen vorgebrachten theolo-
gischen Uberlegungen und Neuformulierun-
gen (Transsignifikation, Transfinalisation)
aufzuzeigen. Diesen Versuch zu besprechen,
hieRe in die umfassende Diskussion der The-
matik (welche zudem bei den einzelnen be-
sprochenen Autoren ein nicht geringes Ge-
fille aufweist) eintreten, was den Rahmen
einer kurzen Rezension sprengt. Im ganzen
mochte mir scheinen, dal es Vf. gelingt auf-
zuzeigen, dafl ,Transsubstantiation” und
,Transsignifikation” bzw. , Transfinalisation
nicht sich ausschliefende, sondern sich ein-
schlieBende Wirklichkeitsweisen ausmachen.
.Der Tatsache der Transsubstantiation ge-
biihrt ein metaphysischer Vorgang; sie voll-
zieht sich jedoch im Rahmen einer ,Trans-
signifikation’, in der Christus sich den
Gldubigen der Gemeinde unter den ,Zeichen’
von Wein und Brot manifestiert.” (169)

Wertvoll sind die vorangestellten zwei Kapi-

194

tel tiber ,Die Eucharistie in der Dogmen-
und Theologiegeschichte” (11—51) und ,Der
biblische Glaube” (52—83). Sie zeigen die
Hervorhebung je anderer Akzente des ge-
samteucharistischen Mysteriums im Laufe
der Kirchengeschichte und legen auflerdem
deutlich dar, daf die heute diskutierten Fra-
gen der , Realprdasenz” und , Transsubstantia-
tion” in ihren eigenen theologischen Zusam-
menhdngen zu diskutieren sind, die stich-
wortartig mit den Begriffen ,,Opfer”, ,Prie-
stertum Christi”, ,Einheit der Kirche” ge-
nannt seien. Ein drittes Kapitel (84—119) be-
schiftigt sich ausfithrlich mit dem Begriff
»Sakrament”, der in Anlehnung an patristi-
sche Theologie als Einheit von Ursache und
Zeichen erarbeitet wird. ,Leib Christi” wird
dabei begrifflich aus der sakramentalen eu-
charistischen Isolation herausgenommen und
(mit Augustinus) zugleich ekklesial verstan-
den. ,Jesus hat nicht einen ,privaten’, einen
,gemeinschaftlichen’ und einen ,eucharisti-
schen’ Leib. All diese Aspekte sind eins in
dem einen ,eucharistischen’ Leib” (117). Die
Vorteile einer solchen Begriffserweiterung
(ndmlich das Sichtbarwerden personaler,
ekklesialer und trinitarischer Komponenten
der eucharistischen Wirklichkeit) haben aller-
dings den Nachteil in Kauf zu nehmen, daf3
so das Spezificum der sakramentalen Real-
priasenz Christi in der Eucharistie nicht mehr
so deutlich artikuliert werden kann. So wiirde
sich m. E. zu diesem wertvollen Informations-
biichlein (es ist mehr!) als Zusatzlektiire un-
ter anderen deutschsprachigen Beitrdgen (203)
vor allem die kleine Schrift der Bischife
H. Volk und F. Wetter empfehlen: , Geheim-
nis des Glaubens. Gegenwart des Herrn und
eucharistische Frémmigkeit” (Mainz 1968).

SCHEFFCZYK LEO, Die Welt als Schépfung
Gottes. (Der Christ in der Welt, V. Reihe:
Die grofen Wahrheiten, Bd. 3a/b) (206.)
P. Pattloch, Aschaffenburg 1968. Kart. lam.

Obwohl in leicht verstindlicher Sprache ge-
schrieben, zeichnet sich dieses Buch durch
kritische Klarheit aus, die alle Verdffentli-
chungen des Miinchener Dogmatikers kenn-
zeichnet. Aktuelle Fragen werden angeschnit-
ten. So bringt etwa das 10. Kapitel (,Die
gottliche Schopfung und die natiirliche Evo-
lution”) u.a. eine gestraffte Diskussion des
Neodarwinismus, des dialektischen Materia-
lismus, der Synthese Theilhards de Chardin.
Das 12. Kapitel geht z. B. ausfiihrlich auf die
heutige Diskussion um Urstand. und Erb-
siinde ein. Dennoch werden die modernen
Fragen nicht einfach im luftleeren Raum der
Spekulation abgehandelt; vielmehr stellt ih-
nen Vf. ein solides Fundament in der Be-
sprechung der Offenbarungszeugnisse (Kapi-
tel 1—3), der Tradition und kirchlichen Lehr-
verkiindigung (Kap. 4—5) voraus. Gerade
hierin darf Vf. eine besondere Zustindigkeit
fiir sich beanspruchen, da er im Rahmen
des ,,Handbuchs der Dogmengeschichte” eben



diese Thematik bearbeitet hat. Vor allem
der Nicht-Fachtheologe wird dem Vf. dank-
bar sein, daB er die wissenschaftlichen Ergeb-
nisse jener Arbeiten nunmehr auch fiir einen
breiteren Leserkreis vorlegt.

Eichstiitt Michael Seybold

SCHELL HERMANN, Katholische Dogmatik.
1. Bd. Von den Quellen der Cchristlichen
Offenbarung. Von Gottes Dasein und Wesen.
(Kritische Ausgabe, hg. v. Hasenfu8/Scheele)
(XXV. u. 470.) F. Schoningh, Paderborn 1968.
Ln. DM 48.—.

,Nicht die Behauptung, sondern die Leug-
nung des Mysteriums ist ein Schlag wider
die Vernunft”, schreibt Schell in seinen ein-
fiihrenden Gedanken zum Begriff der Dog-
matik (23). Denn — so die Begriindung
Schells — alles menschliche Denken und Er-
kennen geht auf die zwei grofen Gesetze
des Widerspruchs und des zureichenden
Grundes, auf die beiden Kategorien der
Ahnlichkeit und der Abhidngigkeit zuriick.
Oder: das Maf wird gesetzt durch die Ab-
hingigkeit einer Aussage, fordert also vom
Offenbarungsglauben jene Ideologiekritik als
Opfer des Geistes, der iiber jede Aussage
hinaus mufl (221 ff) — und entsprechend fiir
die Aussage den Stellenwert des Analogen
(227 £, 401 ff).

Wie sein Zeitgenosse M. Blondel leidet Schell
unter der Last des Nur-Analogen, verherr-
licht nicht den Pluralismus, verfillt aber auch
nicht der maflosen Konsequenzmacherei der
Dogmatiker aus der Schule des Descartes.
Schell denkt (er schwitzt nicht) im Umkreis
des Geheimnisses, weil er Gott als Selbst-
wirklichkeit, als ,,absolute Selbstmacht” (123)
in der Weise des logischen Postulats einer
ewigen Einheit alles Irdischen in Gott ansetzt
(23, 2091 ff, 390 ff). Wie praktisch dieser An-
satz ist, zeigt sich z. B. in Schells Auffassung
von Inspiration (123 ff) und in seiner Ant-
wort gegen die Biblizisten (175 ff). Was
Schell zu sagen weif, ist auch dann noch der
Beachtung wert, wenn man seinen geistigen
Grundansatz, Innerlichkeit beim einzelnen
diene der Forderung der gesellschaftlichen
Ganzheit (XV, 20), fiir zu einseitig hilt, um
vollends das Wechselverhalten von Indi-
viduum und (kirchlicher) Gesellschaft zu deu-
ten. Die Herausgeber betonen deshalb zu
Recht, Schells Darlegungen seien keine
Handhabe, sondern Anregung zur Auseinan-
dersetzung (VIII). Dies gilt um so mehr, als
kein nachdenklicher Leser Schell gegen den
Monismus zu verteidigen braucht, den ihm
— in volligem Mifverstindnis seines trans-
zendentalen Gottesbildes — die Indizierung
von 1898 anlastete.

Technisch ist die nun endlich vorliegende
kritische Ausgabe des ersten Bandes von
Schells Dogmatik so vorziiglich, da man auf
die schnelle Auslieferung der iibrigen Bénde
wartet.

BEUMER JOHANNES, Die Inspiration der
HI, Schrift. (Handbuch der Dogmengeschichte,
hg. v. Schmaus/Grillmeier/Scheffczyk, Bd. I/
3b.) (81.) Herder, Freiburg 1968. Brosch.
DM 23.50.

In der bibeltheologischen Einfiithrung legt B.
mit H. Haag das Problem vor: die HI. Schrift
ist zugleich gesprochenes und geschriebenes
Wort (6). Was ist nun inspiriert, die Rede
oder das Buch? Die ausweichende Losung
heiflt: ,,Der Inhalt der Schrift ist inspiriert,
aber nicht die Form der Schrift” (4). Immer-
hin entringt sich mit diesem Entscheid VE.
der seit Melchior Cano verhingnisvollen
Diskussion um die Bezeichnung der Schrift
als ,Diktat” Gottes, die die Orthodoxie zur
unhaltbaren = Verbalinspiration  versteifte
(55 ff.). In B.s historischer Exegese ist es —
gegen die Angstpsychosen der Bewegung
,Kein anderes Evangelium”, sektiererischer
Fundamentalisten oder katholischer Tradi-
tionalisten — trostlich, zu erfahren, daf Hie-
ronymus nicht der Vater der Buchstaben-
gliubigen ist (25 ff) und unter den Luthe-
ranern des 17. Jhs, Musius die Inspiration
des biblischen Sinnes klar der Verbalinspi-
ration iiberordnete (52 f). Schade nur, daf
B.s Hinweise auf J. Chr. K. von Hofmann,
M. Kahler und K. Barth offenbar aus zwei-
ter Hand stammen und so knapp sind, daf8
die dort gegebenen Neuansidtze nicht recht
zum Zuge kommen (66 f). Zwar gewinnt B.
unter seiner Bestimmung, ,der Inhalt der
Schrift ist inspiriert”, der Motivation ,Heil”
unter der Kategorie ,causa finalis” einen
Sinnzugang zur Inspiration ab, wenn er mit
den Kirchenvitern (11, 17, 23, 30), der Hoch-
scholastik (37) und Theologen unserer Zeit
(73 f) die prophetische Inspiration auf die
Aussageabsicht bezieht, die das Heil meint.
Aber die Konzentration des Inspirations-
geschehens auf die Heilswahrheit lehnt B.
gegen P. Benoit und O. Loretz ab (73) und
beruft sich fiir diese Negation auf die Kon-
servativen bei den Diskussionen zu Offen-
barungskonstitution des II. Vatikanums
(77 £6).

Zwei Griinde scheinen fiir B.s Zuriickhaltung
von Gewicht zu sein: 1. Die hermeneuti-
sche Trennung zwischen Kenntnisnahme und
Beurteilung, die B. bei Thomas v. A. als
Modellésung fiir die Inspirationsfrage schitzt
(37 ff), vermeidet zwar alle ekstatischen oder
psychologistischen Interpretationen des In-
spirationsvorganges (11, 37, 73). Aber die
thomanische Unterscheidung erklirt nicht das
seit Augustin bekannte Problem des Zu-
sammenhanges von historischen oder natur-
wissenschaftlichen Erkenntnissen der Hagio-
graphen als Menschen ihrer Zeit (30, 69 f, 73,
77, 79, 80) mit der Beurteilung dieser Welt-
erkenntnisse, die als Heilsbeurteilung Gott
zum Verfasser haben sollen, auf den sich
der alt- oder neutestamentliche Schriftsteller
beruft (25, 29, 39, 45, 46, 61 f, 77). Es bleibt
dann doch die Frage — wie B. sieht (26, 29,

195



