diese Thematik bearbeitet hat. Vor allem
der Nicht-Fachtheologe wird dem Vf. dank-
bar sein, daB er die wissenschaftlichen Ergeb-
nisse jener Arbeiten nunmehr auch fiir einen
breiteren Leserkreis vorlegt.

Eichstiitt Michael Seybold

SCHELL HERMANN, Katholische Dogmatik.
1. Bd. Von den Quellen der Cchristlichen
Offenbarung. Von Gottes Dasein und Wesen.
(Kritische Ausgabe, hg. v. Hasenfu8/Scheele)
(XXV. u. 470.) F. Schoningh, Paderborn 1968.
Ln. DM 48.—.

,Nicht die Behauptung, sondern die Leug-
nung des Mysteriums ist ein Schlag wider
die Vernunft”, schreibt Schell in seinen ein-
fiihrenden Gedanken zum Begriff der Dog-
matik (23). Denn — so die Begriindung
Schells — alles menschliche Denken und Er-
kennen geht auf die zwei grofen Gesetze
des Widerspruchs und des zureichenden
Grundes, auf die beiden Kategorien der
Ahnlichkeit und der Abhidngigkeit zuriick.
Oder: das Maf wird gesetzt durch die Ab-
hingigkeit einer Aussage, fordert also vom
Offenbarungsglauben jene Ideologiekritik als
Opfer des Geistes, der iiber jede Aussage
hinaus mufl (221 ff) — und entsprechend fiir
die Aussage den Stellenwert des Analogen
(227 £, 401 ff).

Wie sein Zeitgenosse M. Blondel leidet Schell
unter der Last des Nur-Analogen, verherr-
licht nicht den Pluralismus, verfillt aber auch
nicht der maflosen Konsequenzmacherei der
Dogmatiker aus der Schule des Descartes.
Schell denkt (er schwitzt nicht) im Umkreis
des Geheimnisses, weil er Gott als Selbst-
wirklichkeit, als ,,absolute Selbstmacht” (123)
in der Weise des logischen Postulats einer
ewigen Einheit alles Irdischen in Gott ansetzt
(23, 2091 ff, 390 ff). Wie praktisch dieser An-
satz ist, zeigt sich z. B. in Schells Auffassung
von Inspiration (123 ff) und in seiner Ant-
wort gegen die Biblizisten (175 ff). Was
Schell zu sagen weif, ist auch dann noch der
Beachtung wert, wenn man seinen geistigen
Grundansatz, Innerlichkeit beim einzelnen
diene der Forderung der gesellschaftlichen
Ganzheit (XV, 20), fiir zu einseitig hilt, um
vollends das Wechselverhalten von Indi-
viduum und (kirchlicher) Gesellschaft zu deu-
ten. Die Herausgeber betonen deshalb zu
Recht, Schells Darlegungen seien keine
Handhabe, sondern Anregung zur Auseinan-
dersetzung (VIII). Dies gilt um so mehr, als
kein nachdenklicher Leser Schell gegen den
Monismus zu verteidigen braucht, den ihm
— in volligem Mifverstindnis seines trans-
zendentalen Gottesbildes — die Indizierung
von 1898 anlastete.

Technisch ist die nun endlich vorliegende
kritische Ausgabe des ersten Bandes von
Schells Dogmatik so vorziiglich, da man auf
die schnelle Auslieferung der iibrigen Bénde
wartet.

BEUMER JOHANNES, Die Inspiration der
HI, Schrift. (Handbuch der Dogmengeschichte,
hg. v. Schmaus/Grillmeier/Scheffczyk, Bd. I/
3b.) (81.) Herder, Freiburg 1968. Brosch.
DM 23.50.

In der bibeltheologischen Einfiithrung legt B.
mit H. Haag das Problem vor: die HI. Schrift
ist zugleich gesprochenes und geschriebenes
Wort (6). Was ist nun inspiriert, die Rede
oder das Buch? Die ausweichende Losung
heiflt: ,,Der Inhalt der Schrift ist inspiriert,
aber nicht die Form der Schrift” (4). Immer-
hin entringt sich mit diesem Entscheid VE.
der seit Melchior Cano verhingnisvollen
Diskussion um die Bezeichnung der Schrift
als ,Diktat” Gottes, die die Orthodoxie zur
unhaltbaren = Verbalinspiration  versteifte
(55 ff.). In B.s historischer Exegese ist es —
gegen die Angstpsychosen der Bewegung
,Kein anderes Evangelium”, sektiererischer
Fundamentalisten oder katholischer Tradi-
tionalisten — trostlich, zu erfahren, daf Hie-
ronymus nicht der Vater der Buchstaben-
gliubigen ist (25 ff) und unter den Luthe-
ranern des 17. Jhs, Musius die Inspiration
des biblischen Sinnes klar der Verbalinspi-
ration iiberordnete (52 f). Schade nur, daf
B.s Hinweise auf J. Chr. K. von Hofmann,
M. Kahler und K. Barth offenbar aus zwei-
ter Hand stammen und so knapp sind, daf8
die dort gegebenen Neuansidtze nicht recht
zum Zuge kommen (66 f). Zwar gewinnt B.
unter seiner Bestimmung, ,der Inhalt der
Schrift ist inspiriert”, der Motivation ,Heil”
unter der Kategorie ,causa finalis” einen
Sinnzugang zur Inspiration ab, wenn er mit
den Kirchenvitern (11, 17, 23, 30), der Hoch-
scholastik (37) und Theologen unserer Zeit
(73 f) die prophetische Inspiration auf die
Aussageabsicht bezieht, die das Heil meint.
Aber die Konzentration des Inspirations-
geschehens auf die Heilswahrheit lehnt B.
gegen P. Benoit und O. Loretz ab (73) und
beruft sich fiir diese Negation auf die Kon-
servativen bei den Diskussionen zu Offen-
barungskonstitution des II. Vatikanums
(77 £6).

Zwei Griinde scheinen fiir B.s Zuriickhaltung
von Gewicht zu sein: 1. Die hermeneuti-
sche Trennung zwischen Kenntnisnahme und
Beurteilung, die B. bei Thomas v. A. als
Modellésung fiir die Inspirationsfrage schitzt
(37 ff), vermeidet zwar alle ekstatischen oder
psychologistischen Interpretationen des In-
spirationsvorganges (11, 37, 73). Aber die
thomanische Unterscheidung erklirt nicht das
seit Augustin bekannte Problem des Zu-
sammenhanges von historischen oder natur-
wissenschaftlichen Erkenntnissen der Hagio-
graphen als Menschen ihrer Zeit (30, 69 f, 73,
77, 79, 80) mit der Beurteilung dieser Welt-
erkenntnisse, die als Heilsbeurteilung Gott
zum Verfasser haben sollen, auf den sich
der alt- oder neutestamentliche Schriftsteller
beruft (25, 29, 39, 45, 46, 61 f, 77). Es bleibt
dann doch die Frage — wie B. sieht (26, 29,

195



30, 56) — ob die gottliche Beurteilung welt-
licher Erkenntnisse als ,Diktat” auf den
Hagiographen einfalle und spiter als glau-
benswirkendes Wort (66) nicht stets wieder
fiir jeden Hoérer das Wunder dieses Einfalles
verlange. Dann aber wiire neben dem Effekt
der Inspiration je auch nach den affektiven
Bedingungen fiir die Offenbarungsannahme
zu fragen (47). Die verstindliche Zuriick-
haltung B.s gegen die damit eintretenden psy-
chologischen (37), aber auch gegen die exi-
stentialen (66) Losungsversuche, die am
Grunde wesentlicher Daseinserkenntnis die
gottliche Beurteilung erwarten, 1d6t schliefs-
lich auch das aristotelisch-thomanische Tren-
nungsmodell als allzu abstrakten hermeneu-
tischen Ansatz zuriick, der konkret keine
Schwierigkeit 16st.

2. K. Rahners Vorschlag, die Hl. Schrift und
deren Inspiration als inneres Moment der
Kirchenbildung dem Willen Gottes zuzuord-
nen, der, weil er die Kirche will, auch dieses
konstitutive Element der Kirche setzt, wird
von B. zwar erwihnt (73), aber fiir die Ge-
schichte des Inspirationsbegriffs nicht be-
dacht. Offensichtlich kann B. auch anderen
Versuchen, die die Inspiration der Schrift
als Element der Kirche auslegen (79), wenig
abgewinnen, weil er erst dann nach dem
Heil (dem Kirche, Schrift und Inspiration
dienen) fragen will, wenn der gnoseologische
Vorgang bei der Inspiration vorher geklirt
ist. Die ausfiihrlichen Darstellungen der The-
orien von Lessius (58 f) und Franzelin (62,
68) sind zwar nicht unkritisch, bezeugen aber
B.s vordringliches Interesse.

B.s Arbeit ist mehr als eine Geschichte des
Begriffes Inspiration, weil sie fiir heutige
Leser zu einem historisch exakt sichtenden,
kurzen Kommentar wird, der den neuen
ekklesiologischen Ansatz fiir den Inspira-
tionsbegriff, den das Vatic.-II bietet, nicht
nur hier und da mit der Tradition seit Ori-
genes verbinden hilft (17, 35, 40, 42, 47, 54 f,
58, 61, 73 f), sondern als kritisches Pendant
dazu auch die thomanisch-gnoseologische
Frage auf dem Tisch ldBt. Ein Sachregister
und vielleicht gar eine schematische Tabelle
der Begriffsverkniipfungen hitten die histo-
risch wertvolle Arbeit praktischer gemacht.

TAVARD G./CAQUOT A./MICHL ]., Die
Engel. (Handbuch der Dogmengeschichte, hg.
v. Schmaus/Grillmeier/Scheffczyk, Bd. 11/
2b.) (96.) Herder, Freiburg 1968. Brosch.
DM 29.—.

Die Uberschrift ,Die biblische Angelologie”
(1. Kap.) verspricht zuviel. Kritische Leser
werden J. Michl zustimmen: ,Es wire ver-
fehlt, aus der Schrift so etwas wie eine syste-
matische Angelologie aufbauen zu wollen”
(19). Indessen ist mit dieser Warnung vor
einem Biblizismus noch nicht das trockene
Feststellungsverfahren des 1. Kap., das fast
nach Interesselosigkeit am Thema ,Engel”
aussieht, gerechtfertigt. Wenn die Engel fiir

196

Israel nicht ,Symbole”, sondern ,Objekte
des Glaubens” (2) waren, so hitte man beim
Feststellen der Exegeten etwas mehr Ein-
fiihlung in den Erfahrungshorizont alt- und
neutestamentlicher Frommer erwarten diir-
fen. Die ,Rollen“-Namen der Engel (6 f) als
Konkretisierungen der allgemeinen Aus-
kunft, Engel lenken Welt und Geschichte (2),
vor allem die Entmagisierung dieser Funk-
tionsbezeichnungen im NT (vgl. 7, 13) — bei-
des zusammen hitte doch wohl ein Nach-
denken dariiber verdient, warum im NT
Engel ,Mitknechte” der Christen genannt
werden (12 f).

Die von G. Tavard geschriebenen Kapitel
2—7 (20—96) hingegen sind ein Modell da-
fiir, wie ein Historiker bei aller differenzie-
renden Akribie nicht bei zusammenhanglosen
Feststellungen bleibt. Tavard legt kein ab-
strakt-papierenes System von Thesen zur An-
gelologie vor. Er bedenkt heute noch im Geist
der Patristik und Hochscholastik Engel als
Glaubenswirklichkeiten (78). DaB dabei die
Kritik zu ihrem Recht kommt, zeigen die
Uberlegungen zur Engellehre eines Ireniius
(28 f.), Bonaventura (67 ff) und Thomas
(70 £f), die Tavard notiert. Tavards theolo-
gische Durchdringung der Engelvorstellungen
in der Uberlieferung ist seit E. Peterson und
Daniélou endlich wieder ein Entwurf, der
die These straft (75, 95), das Ende der Scho-
lastik sei das Ende der Angelologie.

DE KRUIJF/VAN HOOIJNDONK/PLOK-
KER/ZENDBELT/VELDHUIS/HUIJTS, Zer-
brochene Gottesbilder. (163.) Herder, Frei-
burg 1969. Kart. lam. DM 13.80.

Holldnder sagen von sich: Wir Nederlanders
sind praktische, keine spekulativen Denker.
Im Sinne dieser Aussage ist der Sammel-
band , Zerbrochene Gottesbilder”” ein hollin-
disches Selbstzeugnis. Wieso? Die These der
sechs Beitrige heilt: die Gottesbilder, vor
allem die der Christen, sind in einer Krise.
Dies wird belegt, indem den Krisengriinden
nachgegangen wird. Z. B. heift es: jede per-
sonliche Existenzkrise ist zugleich eine Got-
teskrise (20); eine auf sich selbst ausgerich-
tete Gesellschaft spricht nicht von Gott (57);
psychologische Projektion als geistiger Selbst-
schutz des einzelnen entfaltet nicht die pro-
duktive Kraft des Glaubensbildes von Gott
(66, 73); die relative Autonomie der Welt-
bilder hat das Christentum auf die Ebene
einer mitkonkurrierenden Weltanschauung
transportiert (90, 94); der Affront gegen die
horizontale Theologie ist Zeichen einer
Scheinbegegnung mit einem verzeichneten
Gott, die vom Innerweltlichen getrennt
wurde (139 f); legalistische Normen haben
unpastoral den Gott verstellt, der im Glau-
ben zu Herzen geht (158 f).

Hat man diese Griinde fiir zerbrochene Got-
tesbilder gelesen, so fragt man sich: lohnt es
sich, wegen dieser Griinde heute noch ein
Buch zu schreiben oder zu iibersetzen? We-



