30, 56) — ob die gottliche Beurteilung welt-
licher Erkenntnisse als ,Diktat” auf den
Hagiographen einfalle und spiter als glau-
benswirkendes Wort (66) nicht stets wieder
fiir jeden Hoérer das Wunder dieses Einfalles
verlange. Dann aber wiire neben dem Effekt
der Inspiration je auch nach den affektiven
Bedingungen fiir die Offenbarungsannahme
zu fragen (47). Die verstindliche Zuriick-
haltung B.s gegen die damit eintretenden psy-
chologischen (37), aber auch gegen die exi-
stentialen (66) Losungsversuche, die am
Grunde wesentlicher Daseinserkenntnis die
gottliche Beurteilung erwarten, 1d6t schliefs-
lich auch das aristotelisch-thomanische Tren-
nungsmodell als allzu abstrakten hermeneu-
tischen Ansatz zuriick, der konkret keine
Schwierigkeit 16st.

2. K. Rahners Vorschlag, die Hl. Schrift und
deren Inspiration als inneres Moment der
Kirchenbildung dem Willen Gottes zuzuord-
nen, der, weil er die Kirche will, auch dieses
konstitutive Element der Kirche setzt, wird
von B. zwar erwihnt (73), aber fiir die Ge-
schichte des Inspirationsbegriffs nicht be-
dacht. Offensichtlich kann B. auch anderen
Versuchen, die die Inspiration der Schrift
als Element der Kirche auslegen (79), wenig
abgewinnen, weil er erst dann nach dem
Heil (dem Kirche, Schrift und Inspiration
dienen) fragen will, wenn der gnoseologische
Vorgang bei der Inspiration vorher geklirt
ist. Die ausfiihrlichen Darstellungen der The-
orien von Lessius (58 f) und Franzelin (62,
68) sind zwar nicht unkritisch, bezeugen aber
B.s vordringliches Interesse.

B.s Arbeit ist mehr als eine Geschichte des
Begriffes Inspiration, weil sie fiir heutige
Leser zu einem historisch exakt sichtenden,
kurzen Kommentar wird, der den neuen
ekklesiologischen Ansatz fiir den Inspira-
tionsbegriff, den das Vatic.-II bietet, nicht
nur hier und da mit der Tradition seit Ori-
genes verbinden hilft (17, 35, 40, 42, 47, 54 f,
58, 61, 73 f), sondern als kritisches Pendant
dazu auch die thomanisch-gnoseologische
Frage auf dem Tisch ldBt. Ein Sachregister
und vielleicht gar eine schematische Tabelle
der Begriffsverkniipfungen hitten die histo-
risch wertvolle Arbeit praktischer gemacht.

TAVARD G./CAQUOT A./MICHL ]., Die
Engel. (Handbuch der Dogmengeschichte, hg.
v. Schmaus/Grillmeier/Scheffczyk, Bd. 11/
2b.) (96.) Herder, Freiburg 1968. Brosch.
DM 29.—.

Die Uberschrift ,Die biblische Angelologie”
(1. Kap.) verspricht zuviel. Kritische Leser
werden J. Michl zustimmen: ,Es wire ver-
fehlt, aus der Schrift so etwas wie eine syste-
matische Angelologie aufbauen zu wollen”
(19). Indessen ist mit dieser Warnung vor
einem Biblizismus noch nicht das trockene
Feststellungsverfahren des 1. Kap., das fast
nach Interesselosigkeit am Thema ,Engel”
aussieht, gerechtfertigt. Wenn die Engel fiir

196

Israel nicht ,Symbole”, sondern ,Objekte
des Glaubens” (2) waren, so hitte man beim
Feststellen der Exegeten etwas mehr Ein-
fiihlung in den Erfahrungshorizont alt- und
neutestamentlicher Frommer erwarten diir-
fen. Die ,Rollen“-Namen der Engel (6 f) als
Konkretisierungen der allgemeinen Aus-
kunft, Engel lenken Welt und Geschichte (2),
vor allem die Entmagisierung dieser Funk-
tionsbezeichnungen im NT (vgl. 7, 13) — bei-
des zusammen hitte doch wohl ein Nach-
denken dariiber verdient, warum im NT
Engel ,Mitknechte” der Christen genannt
werden (12 f).

Die von G. Tavard geschriebenen Kapitel
2—7 (20—96) hingegen sind ein Modell da-
fiir, wie ein Historiker bei aller differenzie-
renden Akribie nicht bei zusammenhanglosen
Feststellungen bleibt. Tavard legt kein ab-
strakt-papierenes System von Thesen zur An-
gelologie vor. Er bedenkt heute noch im Geist
der Patristik und Hochscholastik Engel als
Glaubenswirklichkeiten (78). DaB dabei die
Kritik zu ihrem Recht kommt, zeigen die
Uberlegungen zur Engellehre eines Ireniius
(28 f.), Bonaventura (67 ff) und Thomas
(70 £f), die Tavard notiert. Tavards theolo-
gische Durchdringung der Engelvorstellungen
in der Uberlieferung ist seit E. Peterson und
Daniélou endlich wieder ein Entwurf, der
die These straft (75, 95), das Ende der Scho-
lastik sei das Ende der Angelologie.

DE KRUIJF/VAN HOOIJNDONK/PLOK-
KER/ZENDBELT/VELDHUIS/HUIJTS, Zer-
brochene Gottesbilder. (163.) Herder, Frei-
burg 1969. Kart. lam. DM 13.80.

Holldnder sagen von sich: Wir Nederlanders
sind praktische, keine spekulativen Denker.
Im Sinne dieser Aussage ist der Sammel-
band , Zerbrochene Gottesbilder”” ein hollin-
disches Selbstzeugnis. Wieso? Die These der
sechs Beitrige heilt: die Gottesbilder, vor
allem die der Christen, sind in einer Krise.
Dies wird belegt, indem den Krisengriinden
nachgegangen wird. Z. B. heift es: jede per-
sonliche Existenzkrise ist zugleich eine Got-
teskrise (20); eine auf sich selbst ausgerich-
tete Gesellschaft spricht nicht von Gott (57);
psychologische Projektion als geistiger Selbst-
schutz des einzelnen entfaltet nicht die pro-
duktive Kraft des Glaubensbildes von Gott
(66, 73); die relative Autonomie der Welt-
bilder hat das Christentum auf die Ebene
einer mitkonkurrierenden Weltanschauung
transportiert (90, 94); der Affront gegen die
horizontale Theologie ist Zeichen einer
Scheinbegegnung mit einem verzeichneten
Gott, die vom Innerweltlichen getrennt
wurde (139 f); legalistische Normen haben
unpastoral den Gott verstellt, der im Glau-
ben zu Herzen geht (158 f).

Hat man diese Griinde fiir zerbrochene Got-
tesbilder gelesen, so fragt man sich: lohnt es
sich, wegen dieser Griinde heute noch ein
Buch zu schreiben oder zu iibersetzen? We-



