30, 56) — ob die gottliche Beurteilung welt-
licher Erkenntnisse als ,Diktat” auf den
Hagiographen einfalle und spiter als glau-
benswirkendes Wort (66) nicht stets wieder
fiir jeden Hoérer das Wunder dieses Einfalles
verlange. Dann aber wiire neben dem Effekt
der Inspiration je auch nach den affektiven
Bedingungen fiir die Offenbarungsannahme
zu fragen (47). Die verstindliche Zuriick-
haltung B.s gegen die damit eintretenden psy-
chologischen (37), aber auch gegen die exi-
stentialen (66) Losungsversuche, die am
Grunde wesentlicher Daseinserkenntnis die
gottliche Beurteilung erwarten, 1d6t schliefs-
lich auch das aristotelisch-thomanische Tren-
nungsmodell als allzu abstrakten hermeneu-
tischen Ansatz zuriick, der konkret keine
Schwierigkeit 16st.

2. K. Rahners Vorschlag, die Hl. Schrift und
deren Inspiration als inneres Moment der
Kirchenbildung dem Willen Gottes zuzuord-
nen, der, weil er die Kirche will, auch dieses
konstitutive Element der Kirche setzt, wird
von B. zwar erwihnt (73), aber fiir die Ge-
schichte des Inspirationsbegriffs nicht be-
dacht. Offensichtlich kann B. auch anderen
Versuchen, die die Inspiration der Schrift
als Element der Kirche auslegen (79), wenig
abgewinnen, weil er erst dann nach dem
Heil (dem Kirche, Schrift und Inspiration
dienen) fragen will, wenn der gnoseologische
Vorgang bei der Inspiration vorher geklirt
ist. Die ausfiihrlichen Darstellungen der The-
orien von Lessius (58 f) und Franzelin (62,
68) sind zwar nicht unkritisch, bezeugen aber
B.s vordringliches Interesse.

B.s Arbeit ist mehr als eine Geschichte des
Begriffes Inspiration, weil sie fiir heutige
Leser zu einem historisch exakt sichtenden,
kurzen Kommentar wird, der den neuen
ekklesiologischen Ansatz fiir den Inspira-
tionsbegriff, den das Vatic.-II bietet, nicht
nur hier und da mit der Tradition seit Ori-
genes verbinden hilft (17, 35, 40, 42, 47, 54 f,
58, 61, 73 f), sondern als kritisches Pendant
dazu auch die thomanisch-gnoseologische
Frage auf dem Tisch ldBt. Ein Sachregister
und vielleicht gar eine schematische Tabelle
der Begriffsverkniipfungen hitten die histo-
risch wertvolle Arbeit praktischer gemacht.

TAVARD G./CAQUOT A./MICHL ]., Die
Engel. (Handbuch der Dogmengeschichte, hg.
v. Schmaus/Grillmeier/Scheffczyk, Bd. 11/
2b.) (96.) Herder, Freiburg 1968. Brosch.
DM 29.—.

Die Uberschrift ,Die biblische Angelologie”
(1. Kap.) verspricht zuviel. Kritische Leser
werden J. Michl zustimmen: ,Es wire ver-
fehlt, aus der Schrift so etwas wie eine syste-
matische Angelologie aufbauen zu wollen”
(19). Indessen ist mit dieser Warnung vor
einem Biblizismus noch nicht das trockene
Feststellungsverfahren des 1. Kap., das fast
nach Interesselosigkeit am Thema ,Engel”
aussieht, gerechtfertigt. Wenn die Engel fiir

196

Israel nicht ,Symbole”, sondern ,Objekte
des Glaubens” (2) waren, so hitte man beim
Feststellen der Exegeten etwas mehr Ein-
fiihlung in den Erfahrungshorizont alt- und
neutestamentlicher Frommer erwarten diir-
fen. Die ,Rollen“-Namen der Engel (6 f) als
Konkretisierungen der allgemeinen Aus-
kunft, Engel lenken Welt und Geschichte (2),
vor allem die Entmagisierung dieser Funk-
tionsbezeichnungen im NT (vgl. 7, 13) — bei-
des zusammen hitte doch wohl ein Nach-
denken dariiber verdient, warum im NT
Engel ,Mitknechte” der Christen genannt
werden (12 f).

Die von G. Tavard geschriebenen Kapitel
2—7 (20—96) hingegen sind ein Modell da-
fiir, wie ein Historiker bei aller differenzie-
renden Akribie nicht bei zusammenhanglosen
Feststellungen bleibt. Tavard legt kein ab-
strakt-papierenes System von Thesen zur An-
gelologie vor. Er bedenkt heute noch im Geist
der Patristik und Hochscholastik Engel als
Glaubenswirklichkeiten (78). DaB dabei die
Kritik zu ihrem Recht kommt, zeigen die
Uberlegungen zur Engellehre eines Ireniius
(28 f.), Bonaventura (67 ff) und Thomas
(70 £f), die Tavard notiert. Tavards theolo-
gische Durchdringung der Engelvorstellungen
in der Uberlieferung ist seit E. Peterson und
Daniélou endlich wieder ein Entwurf, der
die These straft (75, 95), das Ende der Scho-
lastik sei das Ende der Angelologie.

DE KRUIJF/VAN HOOIJNDONK/PLOK-
KER/ZENDBELT/VELDHUIS/HUIJTS, Zer-
brochene Gottesbilder. (163.) Herder, Frei-
burg 1969. Kart. lam. DM 13.80.

Holldnder sagen von sich: Wir Nederlanders
sind praktische, keine spekulativen Denker.
Im Sinne dieser Aussage ist der Sammel-
band , Zerbrochene Gottesbilder”” ein hollin-
disches Selbstzeugnis. Wieso? Die These der
sechs Beitrige heilt: die Gottesbilder, vor
allem die der Christen, sind in einer Krise.
Dies wird belegt, indem den Krisengriinden
nachgegangen wird. Z. B. heift es: jede per-
sonliche Existenzkrise ist zugleich eine Got-
teskrise (20); eine auf sich selbst ausgerich-
tete Gesellschaft spricht nicht von Gott (57);
psychologische Projektion als geistiger Selbst-
schutz des einzelnen entfaltet nicht die pro-
duktive Kraft des Glaubensbildes von Gott
(66, 73); die relative Autonomie der Welt-
bilder hat das Christentum auf die Ebene
einer mitkonkurrierenden Weltanschauung
transportiert (90, 94); der Affront gegen die
horizontale Theologie ist Zeichen einer
Scheinbegegnung mit einem verzeichneten
Gott, die vom Innerweltlichen getrennt
wurde (139 f); legalistische Normen haben
unpastoral den Gott verstellt, der im Glau-
ben zu Herzen geht (158 f).

Hat man diese Griinde fiir zerbrochene Got-
tesbilder gelesen, so fragt man sich: lohnt es
sich, wegen dieser Griinde heute noch ein
Buch zu schreiben oder zu iibersetzen? We-



gen der Griinde doch wohl nicht: alle sind
sie so bekannt wie die Erfahrung, daf da
vieles zerbrochen ist. Hinzu kommt noch der
Eindruck, daf da, wo im Buch einmal zu
einer Spekulation angesetzt wird, Heideggers
Reduktions- und Feuerbachs Projektions-
theorie iiber das Subjekt-Objekt-Schema
allzu leicht angenidhert werden (100) oder —
wie in dem analytisch guten Beitrag von
Plokker — schlieflich die Rettung in der
Mystik gesucht wird (84 ff). Nein, spekulativ
ist das wohl nicht zu nennen.

Warum also dieses Buch doch empfehlen?
Weil es voller Optimismus ist, trotz aller
zerbrochenen Gottesbilder. Der Optimismus
praktischer Hollinder kann eben redlich sa-
gen, die Frage nach Gott sei unsere Form
der Gottbegegnung (6). Niederlinder ma-
chen eben nicht die Frage als Frage zum
Problem, sie fragen nicht nach der Frage. Die
Frage stellen sie einfach fest. Schon im nie-
derldandischen Titel ,,Der hinkende Mensch”.
Wer wie Jakob (9, 28) auch nur dem Boten
oder Bild Gottes etwas abrang, hinkt ein
Leben lang hinter dem je neuen Bild Gottes
her: der Verheifung entgegen (11, 27). Aus
Erfahrung mit sich und der Gruppe von Chri-
sten (auch ,Randchristen” sind Christen;
auch kirchliche Autorititen; auch die Wis-
senschaftler [151]), denen sie verbunden
sind, wissen die Autoren darum, daf der
hinkende Mensch weniger hinken soll. Des-
halb respektieren sie etwa die ,Gott-ist-
tot“-Theologie, gefallen sich aber nicht in
ihr. Abhilfe suchen sie zu schaffen durch
ein Dolmetschen, das exegetische und psy-
chologische Feststellungen iibersetzt in All-
tagssprache, weil das Volk mit seiner unge-
nauen Sprache nicht nur beweist, daf man
das Geheimnis des Lebens nicht vollkommen
zur Sprache bringen kann, sondern vor alle-
dem daran glaubt, daB es ein Geheimnis
des Lebens gibt (151). Das Urvertrauen aus
diesem Glauben macht die zahlreich heran-
gezogenen Sprichworter zu Erfahrungserwei-
sen, die mehr sind als blofle Veranschauli-
chungen. Welchen Effekt diese Methode selbst
fiir die Exegese zeitigt, lese man in der Er-
klirung zum Buche Hiob (22 ff); bei der
Begriffsdefinition der Worter ,Projektion”
(60 ff) oder ,personlich” (151 ff). Stets wer-
den ,iibernommene Lehren” an der ,per-
sonlichen Erfahrung’ gemessen (23, 156), das
heifdt, in diesem Buch wird gefragt: was sagt
mir der Glaube an Gott, das mich zum
,Mitspielen” veranlassen konnte? Solches
Fragen ist niichtern und nicht selbstgefillig,
praktisch und nicht systemverfangen.

Gewifs: Der Inhalt des hier Gebotenen ist
weithin bekannt. Die Methode dieser prak-
tischen Holldnder ist auferhalb der Nieder-
lande noch so wenig verbreitet, daff es sich
fiir jede Pastoral lohnt, sich mir ihr aus-
einanderzusetzen. Nicht in, wohl aber von
diesem Buch kann man lernen.

Regensburg Norbert Schiffers

SCHMAUS MICHAEL, Der Glaube der Kir-
che. Handbuch katholischer Dogmatik. Bd. I
(XVI u. 792.) M. Hueber, Miinchen 1969.
Linson DM 48.—.

Dem verdienten Autor gelingt auch in die-
sem neuesten Dogmatik-Werk die Uberset-
zung der Glaubens-Lehre in die Glaubens-
Kunde: Dogmatik im Dienste und Interesse
der Verkiindigung ,,. .. der Versuch, die Glau-
benslehre der katholischen Kirche fiir den
heutigen Menschen verstindlich auszulegen
und darzubieten” (1). Was ist , Auslegung”?
So fragt der hermeneutisch geschirfte Ver-
stand des Lesers. Wie weit legt der Inter-
pret aus, ohne sich dabei nicht selbst hinein
zu legen? Mit Recht geht darum S. im 1. Teil
,,Grundlegung” auf eine Interpretation kirch-
licher Theologie ein, in der das Selbstver-
stindnis des heutigen Menschen (,heutig”
cher qualitativ als zeitlich genommen!) eine
entscheidende Rolle spielt, ja gerade diese
Auslegung iiberhaupt erst erméglicht. Etwas
von einem transzendentalen Ansatz kommt
hierbei zur Wirkung, den man bisweilen
noch stdrker hervortreten sehen médchte.
Immerhin gibt der Neuansatz auch der Ein-
teilung ihr Geprige, die von der herkémm-
lichen ,Stoffgliederung” abweicht, wie sie
durch die Begriffs- oder Wesenstheologie ge-
boten wurde, dafiir aber die Tendenzen einer
mehr realistischen, existentiellen Deutung
iibernimmt. Wie S. selbst sagt, wird die
Gliederung ,mehr vom Blick auf den von der
Offenbarung angesprochenen Menschen ge-
nihrt” (4) und ergibt 5 Teile: Grundlegung,
d. h. die Begriindung aller Theologie in der
Wechselwirkung von  Offenbarung und
Glaube; die Christologie: das Christus-
geschehen und Christussein; im Bd. II sol-
len die weiteren Teile folgen: Kirche, theo-
logische Anthropologie, Vollendung.

Hier wollen wir nur einige Uberlegungen
und Anmerkungen zum I. Band geben, der
die ersten zwei Teile enthilt. Existentielle
Darstellung muf sich um so mehr der Heils-
geschichte verpflichtet wissen, je deutlicher
ihr der Mensch vom Wort her erscheint. Man
konnte darum den ersten Teil ,Grund-
legung’ auch eine umfassende Theologie des
Wortes nennen, die unsere Geschichte als den
geschehenden Dialog zwischen Gott und
Mensch sieht. Fragen nach der Mboglichkeit
der Antwort bzw. Verweigerung des Men-
schen (etwa in den Formen des Atheismus)
werden offen und gut verstindlich dargelegt.
Wort, Wunder und Zeichen, schliefllich die
Offenbarung in der Kirche sind die unauf-
gebbaren Elemente der Heilsgeschichte, zu-
hochst aber das letzte Wort: Jesus Christus.
— Den an iltere Einteilungen gewohnten Le-
ser wird es iiberraschen, im Rahmen der
Christologie alle die Themen wiederzufin-
den, die sonst iiber mehrere Traktate ver-
streut waren: Gott, Schopfung, Siinde, Tri-
nitdt, und es ist tatsichlich problematisch,
innerhalb der Christologie wiederum recht

197



