
30, 56) ob die göttliche Beurteilung elt- Israel nicht „Symbole”, sondern „Objekte
licher Erkenntnisse als „Diktat” auf den des Glaubens”“ (2) N, hätte InNan beim
Hagiographen einfalle un spater als glau- Feststellen der xegeten etwas mehr Ein-
benswirkendes Wort (66) nicht ste wieder fühlung 1ın den Erfahrungshorizont alt- und
für jeden Hörer das Wunder dieses Einfalles neutestamentlicher Frommer erwarten dür-
verlange. Dann ber ware  y{ neben dem Eftekt tfen. Die „Rollen‘-Namen der Engel (6 als
der Inspiration je auch nach den aftektiven Konkretisierungen der allgemeinen Aus-
Bedingungen für die Offenbarungsannahme kunft, Engel lenken Welt un Geschichte (2)

fragen 47) Die verständliche Zurück- VOrT allem die ntmagisierung dieser Funk-
haltung B.s die damit eintretenden DSY- tionsbezeichnungen 1m (vgl d 13) bei-
chologischen (37), ber auch die PX1- des hätte doch ohl eın Nach-
stentialen 66) Lösungsversuche, die denken darüber verdient, WaTum 1im
Grunde wesentlicher Daseinserkenntnis die Engel „Mitknechte“ der Christen genannt
göttliche Beurteilung erwarten, 5 schließ- werden (12 f
lich auch das aristotelisch-thomanische Iren- Die VO  »3 Tavard geschriebenen Kapitelnungsmodell als allzıu abstrakten hermeneu- —' (20—96) hingegen ind eın Modell da-
tischen Ansatz zurück, der konkret keine für, wıe eın Historiker bei aller differenzie-
Schwierigkeit öst renden Akribie nicht bei zusammenhanglosen

Rahners Vorschlag, die Schrift un Feststellungen bleibt. Tavard legt kein ab-
deren Inspiration als inneres Oment der strakt-papierenes System VO  ; Thesen ZUT An-
Kirchenbildung dem Willen Gottes zuzuord- gelologie VOT. Er bedenkt heute noch 1m Geist
nen_n, der, weil die Kirche will, auch dieses der Patristik un! Hochscholastik Engel als
konstitutive Element der Kirche setzt, wird Glaubenswirklichkeiten 78) Daß dabei die
VO  - War erwähnt (73), ber für die Ge- Kritik ihrem Recht kommt, zeigen die
schichte des Inspirationsbegriffs nicht be- Überlegungen ZuUur Engellehre eines Irenäus
dacht Offensichtlich kann auch anderen (28 E / Bonaventura (67 und Thomas
Versuchen, die die Inspiration der Schrift (70 die Tavard nothert Tavards t+heolo-
als Element der Kirche auslegen (79) wenig gyische Durchdringung der Engelvorstellungen
abgewinnen, weil rst annn nach dem ın der Überlieferung ist speit Peterson und
eil (dem Kirche, Schrift und Inspiration Danielou endlich wieder eın Entwurf, der
dienen) fragen will, der enoseologische die These straft (75, 95), das Ende der Scho-
Vorgang bei der Inspiration vorher geklärt lastik sel das Ende der Angelologie.
iıst. Die ausführlichen Darstellungen der The-
Orien VO Lessius (58 un!‘ Franzelin (62‚ KRUIJF/VAN HOOIJNDONK/PLOK-

Zer-68) sind War nicht unkritisch, bezeugen ber KER/ZENDBELT/VELDHUIS/HUIJTS,
B.ıs vordringliches Interesse. hbrochene Gottesbilder. Herder, Frei-
B.s Arbeit ist mehr als eine Geschichte des burg 1969 art lam 13.80
Begriffes Inspiration, weil S1e Für heutige Holländer VvVo sich Wir Nederlanders
Leser einem historisch exakt sichtenden, sind praktische, keine spekulativen Denker.
kurzen Kommentar wird, der den Im Sinne dieser Aussage ist der Sammel-
ekklesiologischen Ansatz für den Inspira- band „Zerbrochene Gottesbilder“” eın hollän-
tionsbegriff, den das Vatic.-II bietet, nicht disches Selbstzeugnis. Wieso? Die These der
Aur hier und da mıiıt der Tradition seit Ori- sechs Beiträge heißt die Gottesbilder, vor

verbinden hilft (17, 35, 4 / 42, 4 J 54 fI allem die der Christen, sind ın einer Krise.
58, 61, f)’ sondern als kritisches Pendant Dies wird belegt, indem den Krisengründen
azu auch die thomanisch-gnoseologische nachgegangen wird. heißt jede DCT-
Frage auf dem isch äßt. Ein Sachregister sönliche Existenzkrise ist zugleich ıne Got-
und vielleicht ar 1ne schematische Tabelle teskrise (20) ; eıne auf sich selbst ausgerich-
der Begriffsverknüpfungen hätten die histo- ete Gesellschaft spricht nicht VO ott 57)
risch wertvolle Arbeit praktischer gemacht. psychologische Projektion als geistiger GCelbst-

schutz des einzelnen entfaltet nicht die PIo-
TAVARD A./MICHL IS Die duktive Kraft des Glaubensbildes vo  -} ott

(66, 73); die relative Autonomie der Welt-Engel. (Handbuch der Dogmengeschichte, hg
11/ bilder hat das Christentum auf£ die EbeneSchmaus/Grillmeier/Scheffczyk,

2 b.) 96.) Herder, Freiburg 1968 Brosch. einer mitkonkurrierenden Weltanschauung
transportiert (90, 94); der Afront die

Die Überschrift „Die biblische Angelologie” horizontale Theologie ist Zeichen einer
(1 Kap.) verspricht zuviel. Kritische Leser Scheinbegegnung mit einem verzeichneten
werden Michl! zustimmen: „Es ware VOI' - Gott, die VO Innerweltlichen ren

wurde (139 f legalistische Normen habenfehlt, aus der Schrift etwas wıe ine te-
matische Angelologie aufbauen wollen“ unpastoral den ott verstellt, der 1m lau-
19) Indessen ist mit dieser Warnung VOT ben Herzen geht (158
einem Biblizismus noch nicht da's trockene Hat I1a  - diese Gründe ür zerbrochene Got-
Feststellungsverfahren des Kap., das Ffast tesbilder gelesen, fragt INnan sich lohnt 05
nach Interesselosigkeit amn Thema „Engel” sich, en dieser Gründe heute noch eın
aussieht, gerechtfertigt. Wenn die Engel für Buch schreiben der übersetzen? We-

196

30, 56) - ob die göttliche Beurteilung welt­
licher Erkenntnisse als „Diktat" auf den 
Hagiographen einfalle und später als glau­
benswirkendes Wort (66) nicht s tets wieder 
für jeden Hörer .das Wunder dieses Einfalles 
verlange. Dann aber wäre neben dem Effekt 
der Inspiration je auch nach den affektiven 
Bedingungen für die Offenba'rungsannahme 
zu fragen (47). Die verständliche Zurück­
haltung B.s gegen die damit eintretenden psy­
chologischen (37), aber auch gegen die exi­
stentia len (66) Lösungsversuche, die am 
Grunde wesentlicher D aseinserkenntnis die 
göttliche Beurteilung erwarten, läßt schließ­
lich auch das aristotelisch-thomanische Tren­
nungsmodell als allzu abstrakten hermeneu­
tischen Ansatz zurück, der konkret keine 
Schwierigkeit löst. 
2. K. Rahners Vorschlag, die HI. Schrift und 
deren Inspiration als inneres Moment der 
Kirchenbildung dem Willen Gottes zuzuord­
nen, der, weil er die Kird1e will, auch dieses 
konstitutive Element der Kirche setzt, wird 
von B. zwar erwähnt (73), aber für die Ge­
schichte des Inspirationsbegriffs nicht be­
dacht. Offensichtlich kann B. auch anderen 
Versuchen, die die Inspiration der Schrift 
als Element der Kirche auslegen (79), wenig 
abgewinnen, weil er erst dann nach dem 
Heil (dem Kirche, Schrift und Inspiration 
dienen) fragen will, wenn der gnoseologische 
Vorga'ng bei der Inspiration vorher geklärt 
ist. Die ausführlichen Darstellungen der The­
orien von Lessius (58 f) und Franzelin (62, 
68) sind zwar nicht unkritisch, bezeugen aber 
B.s vordringliches Interesse. 
B.s Arbeit is t mehr als eine Geschichte des 
Begriffes Inspiration, weil sie für heutige 
Leser zu einem historisch exakt sichtenden, 
kurzen Kommentar wird, der den neuen 
ekklesiologischen Ansatz für den Inspira­
tionsbegriff, den das Vatic.-11 bietet, nicht 
nur hier und da mit der T rad ition seit Ori­
genes verbinden hilft (17, 35, 40, 42, 47, 54 f, 
58, 61, 73 f) , sondern als kritisches Pendant 
dazu a·uch die thomanisch-gnoseologische 
Frage auf dem Tisch läßt. Ein Sachregis ter 
und vielleicht gar eine schematische Tabelle 
der Begriffsverknüpfungen hätten die histo­
risch wertvolle Arbeit praktischer gemacht. 

TAVARD G./CAQUOT A./MICHL J., Die 
Engel. (Handbuch der Dogmengeschichte, hg. 
v. Schmaus/Grillmeier/Scheffczyk, Bd. II/ 
2 b.) (96.) Herder, Freiburg 1968. Brosch. 
DM 29.-. 
Die Überschrift „Die biblische Angelologie" 
(1. Kap.) verspricht zuviel. Kritische Leser 
we~den J. Mich! zustimmen: ,,Es wäre ver­
fehlt, aus der Schrift so etwas wie eine syste­
matische Angelologie aufbauen zu wollen" 
(19). Indessen ist mit dieser Warnung vor 
einem Biblizismus noch nicht da's trockene 
Feststellungsverfahren des 1. Kap., das fas t 
nach Interesselosigkeit am Thema „Engel" 
aussieht, gerechtfertigt. Wenn die Engel für 

196 

Israel nicht „Symbole", sondern „Objekte 
des Glaubens" (2) waren, so hätte man beim 
Feststellen der Exegeten etwas mehr Ein­
fühlung in den Erfahrungshorizont alt- und 
neutestamentlicher Frommer erwarten dür­
fen. Die „Rollen"-Namen der Engel (6 f) a'Is 
Konkretisierungen der allgemeinen Aus­
kunft, Engel lenken Welt und Geschichte (2), 
vor a llem die Entmagisierung dieser Funk­
tionsbezeichnungen im NT (vgl. 7, 13) - bei­
des zusammen hätte doch wohl ein Nadl­
denken dariiber verdient, warum im NT 
Engel „Mitknechte" <der Christen genannt 
werden (12 f) . 
Die von G. Tavard geschriebenen Kapitel 
2-7 (20-96) hingegen s ind ein Modell da­
für, wie ein Historiker bei a ller differenzie­
renden Akribie nicht bei zusammenhanglosen 
Feststellungen bleibt. Tavard legt kein ab­
strakt-papierenes System von Thesen zur An­
gelologie vor. Er bedenkt heute noch im Geist 
der Patristik und Hochscholastik Engel a ls 
Glaubenswirklichkeiten (78). Daß dabei die 
Kritik zu ihrem Recht kommt, zeigen die 
Überlegungen zur Engellehre eines lrenäus 
(28 f.), Bonaventura (67 ff.) und Thomas 
(70 ff), die Tavard notiert . Tava'rds theolo­
gische Durchdringung der Engelvorstellungen 
in der Überlieferung ist seit E. Peterson und 
Danielou endlich wieder ein Entwurf, der 
die These straft (75, 95), das Ende der Scho­
lastik sei das Ende der Angelologie. 

DE KRUIJF/V AN HOOIJNDONK/PLOK­
KER/ZENDBEL T/ VELDHUIS/HUIJTS, Zer­
brochene Gottesbilder. (163.) Herder, Frei­
burg 1969. Kart. 1am. DM 13.80. 
Holländer sagen von sich: Wir Nederlanders 
sind praktische, keine spekulativen Denker. 
Im Sinne dieser Aussage ist der Sammel­
band „Zerbrochene Gottesbilder" ein hollän­
disches Selbstzeugnis. Wieso? Die These der 
sem s Beiträge heißt: die Gottesl?ilder, vor 
allem die der Christen, sind in einer Krise. 
Dies wird belegt, indem den Krisengriinden 
nachgegangen wird. Z. B. heißt es: jede per­
sönliche Existenzkrise ist zugleidl eine Got­
teskrise (20) ; eine auf sich selbs t ausgerich­
tete Gesellschaft spricht n icht von Gott (57) ; 
psychologische Projektion a'ls geistiger Selbst­
schutz des einzelnen entfaltet nicht die pro­
duktive Kraft des Glaubensbildes von Gott 
(66, 73); die relative Autonomie der Welt­
bilder hat das Christentum auf die Ebene 
einer mitkonkurrierenden Weltanschauung 
transportiert (90, 94) ; der Affront gegen .die 
horizontale Theologie is t Zeichen einer 
Scheinbegegnung mit einem verzeichneten 
Gott, die vom Innerweltlidlen getrennt 
wurde (139 f) ; legalistische Normen haben 
unpastoral den Gott verstellt, der im Glau­
ben zu Herzen geht (158 f). 
Hat man diese Gründe für zerbrochene Got­
tesbilder gelesen, so fra'gt man sich : lohnt es 
sich, wegen dieser Griinde heute noch e in 
Buch zu schreiben oder zu übersetzen? We-



gen der Gründe doch ohl nicht alle sind SCHMAUS MICHAEL, Der Glaube der Kir-
sSie bekannt wıe die Erfahrung, daß da che Handbuch katholischer Dogmatik.
vieles zerbrochen ist. Hinzu kommt noch der

Linson
(XVI 792.) Hueber, München 1969

Eindruck, daß da, 17 Buch einmal
einer Spekulation angesetzt wird, Heideggers Dem verdienten Autor gelingt auch 1n die-
Reduktions- un Feuerbachs Projektions- SE neuesten Dogmatik-Werk die Überset-
theorie ber das Subjekt-Objekt-Schema
allzu leicht angenähert werden der ZUNS der Glaubens-Lehre 1n die Glaubens-

Kunde Dogmatik 1m Dienste un Interesse
wıe 1n dem analytisch Beitrag, VO der Verkündigung JJ * der Versuch, die lau-
Plokker schließlich die Rettung 1n der benslehre der katholischen Kirche für den
Mystik gesucht wird (84 Neıin, spekulativ heutigen Menschen verständlich auszulegenist das ohl nicht ennen. un darzubieten“” (1) Was 1st „Auslegung“?
Warum Iso dieses Buch doch empfehlen? 50 fragt der hermeneutisch geschärfte Ver-
Weil voller Optimismus ist, aller stand des Lesers. Wie weiıt legt der Inter-
zerbrochenen Gottesbilder. Der Optimismus pret us, hne sich dabei nicht celbst hinein
praktischer Holländer kann ben redlich - legen? Mit echt geht darum 1 eil
ACIl, die Frage nach ott sSe1 unseTe Oorm „Grundlegung” auf ine Interpretation kirch-
der Gottbegegnung (6) Niederländer - licher Theologie e1n, 1n der das GSelbstver-
chen ben nicht die rage als rage um ständnis des heutigen Menschen („heutig”
Problem, S1iE fragen nicht nach der Frage Die her qualitativ als zeitlich genommen !) ıne
b}Hrage stellen S1e einfach fest Schon 1mM nie- entscheidende Rolle spielt, Ja gerade diese
derländischen Titel „Der hinkende Mensc g Auslegung überhaupt rst ermöglicht. Etwas
Wer wıe Jakob (9, 28) uch 1Ur dem Oten VO  3 einem transzendentalen Ansatz kommt
der Bild Gottes etwas abrang, hinkt eın hierbei ZUr Wirkung, den INa  3 bisweilen
Leben lang hinter dem je Bild Gottes noch stärker hervortreten sehen möchte
her der Verheißung en  gen FeP 27) Aus Immerhin eibt der Neuansatz auch der FEin-
Erfahrung mit sich und der Gruppe Vo  ” hri- teilung ihr Gepräge, die VO'  ”3 der herkömm-
sten (auch „Randchristen” sind Christen; lichen „Stoffgliederung“ abweicht, wıe S1e
uch kirchliche Autoritäten; auch die Wis- durch die Begriffs- der Wesenstheologie BC-
senschaftler [151]) denen S1e verbunden boten wurde, dafür ber die Tendenzen einer
sind, wissen die Autoren darum, dafß der mehr realistischen, existentiellen Deutung
hinkende Mensch weniger hinken soll Des- übernimmt. Wie selbst sagt, wird die
halb respektieren S1e twa die „Gott-ist- Gliederung „mehr VO' Blick auf den VO  — der
tot“-Theologie, gefallen sich ber nicht in Offenbarung angesprochenen Menschen SCc-
ihr. Abhilfe suchen S1e schaffen durch nährt‘” (4) un! ergibt Teile Grundlegung,
eın Dolmetschen, das exegetische un DSYy- die Begründung aller Theologie ın der
chologische Feststellungen übersetzt 1n All- Wechselwirkung VO Offen IV un
tagssprache, weil das olk mit seiner unge- Glaube: die Christologie: das Christus-
auen Sprache nicht U: beweist, daß IMa  ; geschehen und Christussein; 1mMm I1 sol-
das Geheimnis des Lebens nicht vollkommen len die weiteren Teile folgen: Kirche, t*heo-
ZUT: Sprache bringen kann, sondern VorT alle- logische Anthropologie, Vollendung.
dem daran glaubt, daß eın Geheimnis 1er wollen WIT LIUT einige Überlegungendes Lebens gibt Das Urvertrauen aus
diesem Glauben macht die zahlreich heran- un Anmerkungen zZzu Band geben, der

die ersten wel Teile enthält. Existentielle
gezogenen Sprichwörter Erfahrungserwei- Darstellung mu S1CH mehr der Hei 5 -
SeN, die mehr sind als bloße Veranschauli- geschichte verpflichtet wissen, Je deutlicher
chungen. Welchen Eftekt diese Methode celbst ihr der Mensch VOoO Wort her erscheint. Man
ür die Exegese zeıitigt, lese INa 1n der Er- könnte darum den ersten eil „‚Grund-klärung umm Buche Hiob (22 ff); bei der legung” auch 1ne umfassende Theologie des
Begriffsdefinition der Wörter „Projektion” Wortes CONNEIL, die uUunNnSsSere Geschichte als den
60 ff) der „persönlich“ (151 ets Wel- geschehenden Dialog zwischen ott un!
den „übernommene Lehren“” der „PCI- Mensch sieht. Fragen nach der Möglichkeitsönlichen Erfahrung” (23, 156), das der Antwort bzw Verweigerung des Men-
heißt, ın diesem Buch wird gefragt: wWäas sagt schen (etwa 1n den Formen des Atheismus)
mM1r der Glaube a Gott, das mich ZUu werden ffen un gut verständlich dargelegt.„Mitspielen” veranlassen könnte? Solches Wort, Wunder un Zeichen, schließlich die
Fragen ist nüchtern un!: nicht selbstgefällig, Offenbarung 11 der Kirche sind die unauf-
praktisch un nicht systemverfangen. gebbaren Elemente der Heilsgeschichte, -
Gewiß Der Inhalt des hier Gebotenen ist aöchst ber das letzte Wort Jesus Christus.
weithin bekannt. Die Methode dieser prak- Den altere Einteilungen gewohnten Le-
tischen Holländer ist außerhalb der Nieder- SCr wird überraschen, 1mM Rahmen der
lande noch wenig verbreitet, dafß sich Christologie alle die Themen wiederzufin-
für jede Pastoral lohnt, sich IMIr ihr aus- en, die sonst ber mehrere Traktate VeTr-
einanderzusetzen. Nicht ın, ohl ber Vo streut en Gott, Schöpfung, Sünde, Iri-
diesem Buch kann INa  - lernen. nitat, un ist tatsächlich problematisch,
Regensburg Norbert Schiffers innerhalb der Christologie wiederum recht

197

gen der Gründe doch wohl nicht: alle sind 
sie so bekannt wie die Erfahrung, daß da 
vieles zerbrochen ist. Hinzu kommt noch der 
Eindruck, daß da, wo im Buch einmal zu 
einer Soekulation angesetzt wird, Heideggers 
Reduktions- und Feuerbachs Projektions­
theorie über das Subjekt-Objekt-Schema 
allzu ]eicht angenähert werden (100) oder -
wie in dem analytisch guten Beitrag von 
Plokker - schließlich die Rettung in der 
Mystik gesucht wird (84 ff). Nein, spekula'tiv 
ist das wohl nicht zu nennen. 
Warum also dieses Buch doch empfehlen? 
Weil es voller Optimismus ist, trotz aller 
zerbrochenen Gottesbilder. Der Optimismus 
praktischer Holländer kann eben redlich sa­
gen, die Frage nach Gott sei unsere Form 
der Gottbegegnung (6). Niederländer ma­
chen eben nicht die Frage als Frage zum 
Problem, sie fragen nicht nach der Frage. Die 
Frage stellen sie einfach fest. Schon im nie­
derländischen Titel „Der hinkende Mensch". 
Wer wie Ja'kob (9, 28) auch nur dem Boten 
oder Bild Gottes etwas abrang, hinkt ein 
Leben lang hinter dem je neuen Bild Gottes 
her: der Verheißung entgegen (11, 27). Aus 
Erfahrung mit sich und der Gruppe von Chri­
sten (auch „Randchristen" sind Christen; 
auch kirchliche Autoritäten; auch die Wis­
senschaftler [151]), denen sie verbunden 
sind, wissen die Autoren darum, daß der 
hinkende Mensch weniger hinken soll. Des­
halb respektieren sie etwa die „Gott-ist­
tot" -Theologie, gefallen sich aber nicht in 
ihr. Abhilfe suchen sie zu schaffen durch 
ein Dolmetschen, das exegetische und psy­
chologische Feststellungen übersetzt in All­
tagssprache, weil das Volk mit seiner unge­
nauen Sprache nicht nur beweist, daß man 
das Geheimnis des Lebens nicht vollkommen 
zur Sprache bringen kann, sondern vor alle­
dem daran glaubt, daß es ein Geheimnis 
des Lebens gibt (151). Das Urvertrauen aus 
diesem Glauben macht die zahlreich hera·n­
gezogenen Sprichwörter zu Erfahrung~erwei­
sen, die mehr sind als bloße Veranschauli­
chungen. Welchen Effekt diese Methode selbst 
für die Exegese zeitigt, lese man in der Er­
klärunp; zum Buche Hieb (22 ff); bei der 
Begriffsdefin ition der Wörter „Projektion" 
(60 ff) oder „persönlich" (151 ff). Stets wer­
den „übernommene Lehren" an der „per­
sönlichen Erfahrung" gemessen (23, 156), das 
heißt, in diesem Buch wird gefragt: was sagt 
mir der Glaube an Gott, das mich zum 
„Mitspielen" veranla'ssen könnte? Solches 
Fragen ist nüchtern und nicht selbstgefällig, 
praktisch und nicht systemverfangen. 
Gewiß: Der Inhalt des hier Gebotenen ist 
weithin bekannt. Die Methode dieser prak­
tischen Holländer ist außerhalb der Nieder­
lande noch so wenig verbreitet, daß es sich 
für jede Pastoral lohnt, sich mir ihr aus­
einanderzusetzen. Nicht in, wohl aber von 
diesem Buch kann man lernen. 
Regensburg Norbert Schiffers 

SCHMAUS MICHAEL, Der Glaube der Kir­
d1e. Handbuch katholischer Dogmatik. Bd. I 
(XVI u. 792.) M. Hueber, München 1969. 
Linson DM 48.-. 

Dem verdienten Autor gelingt a'uch in die­
sem neuesten Dogmatik-Werk die Überset­
zung der Glaubens-Lehre in die Glaubens­
Kunde: Dogmatik im Dienste und Interesse 
der Verkündigung ,, ... der Versuch, die Glau­
benslehre der katholischen Kirche für den 
heutigen Menschen verständlich auszulegen 
und darzubieten" (1). Was ist „Auslegung"? 
So frag t der hermeneutisch geschärfte Ver­
stand des Lesers. Wie weit legt der Inter­
pret aus, ohne sich dabei nicht selbst hinein 
zu legen? Mit Recht geht darum 5. im 1. Teil 
,,Grundlegung" auf eine Interpretation k irch­
licher Theologie ein, in der das Selbstver­
ständnis des heutigen Menschen (,,heutig" 
eher qualita'tiv als zeitlich genommen!) eine 
entscheidende Rolle spielt, ja gerade diese 
Auslegung überhaupt erst ermöglicht. Etwas 
von einem transzendentalen Ansatz kommt 
hierbei zur Wirkung, den man bisweilen 
noch stärker hervortreten sehen möchte. 
Immerhin gibt der Neuansatz auch der Ein­
teilung ihr Gepräge, die von der herkömm­
lichen „Stoffgliederung" abweicht, wie sie 
durch die Begriffs- oder Wesenstheologie ge­
boten wurde, dafür aber die Tendenzen einer 
mehr realistischen, existentiellen Deutung 
übernimmt. Wie 5. selbst sagt, wird die 
Gliederung „mehr vom Blick auf d!?n von der 
Offenbarung angesprochenen Menschen ge­
nährt" (4) und ergibt 5 Teile: Grundlegung, 
d. h. die Begründung aller Theologie in der 
Wechselwirkung von Offenbarung und 
Glaube; die Christologie: das Christus­
geschehen und Christussein; im Bd. II sol­
len die weiteren Teile fo lgen : Kirche, theo­
logische Anthropologie, Vollendung. 
Hier wollen wir nur einige Überlegungen 
und Anmerkungen zum 1. Band geben, der 
die ersten zwei Teile enthält. Existentielle 
Darstellung muß sich um so mehr der Heils­
geschichte verpflichtet wissen, je deutlicher 
ihr der Mensch vom Wort her ersd1eint. Man 
könnte darum den ersten Teil „Grund­
legung" auch eine umfassende Theologie des 
Wortes nennen, die unsere Geschichte als den 
geschehenden Dialog zwischen Gott und 
Mensch sieht. Fragen nach der Möglichkeit 
der Antwort bzw. Verweigerung des Men­
schen (etwa in den Formen des Atheismus) 
werden offen und gut verständlich dargelegt. 
Wort, Wunder und Zeichen, schließlich die 
Offenbarung in der Kirche sind die unauf­
gebba'ren Elemente der Heilsgeschichte, zu­
höchst aber das letzte Wort: Jesus Christus. 
- Den an ältere Einteilungen gewohnten Le­
ser wird es überraschen, im Rahmen der 
Christologie alle die Themen wiederzufin­
den, die sonst über mehrere Traktate ver­
streut waren: Gott, Schöpfung, Sünde, Tri­
nität, und es ist tatsächlich problematisch, 
innerhalb der Christologie wiederum recht 

197 


