Aufsatz gleichsam als biblische Grundlage
beachtenswerte Ausfithrungen iiber ,Die
Freiheit des Christen und das Gesetz des
Geistes bei Paulus” aus der Feder des be-
kannten Exegeten St. Lyonnet bringt, sehen
die folgenden die libertas christiana im
Lichte ignatianischer Spiritualitit, wie sie in
den Exerzitien zum Ausdruck kommt. Diese
suchen sie fiir das geistliche Alltagsleben
fruchtbar zu machen. Freunde ignatianischer
Exerzitien werden sich durch das Buch be-
sonders angesprochen fiihlen.

ORAISON MARC, Was ist Siinde? (122.)
Knecht, Frankfurt/M. 1968. Brosch. DM 8.80,
sfr 10.60, 5 65.10.

Das Buch gibt einige Vortrige des bekannten
franzosischen Priesters und Psychologen
wieder, die um die Themen Schuld-Freiheit-
Moral-Siinde-Beichte kreisen. Sie mogen fiir
die Zuhorer recht interessant gewesen sein,
konnen aber in ihrer schriftlichen Fixierung
wenig befriedigen. In mehr oder weniger
geistvollem Geplauder, von einem Punkt zum
anderen springend, bietet Vf. einige Gedan-
ken zu den genannten Problemen, ohne die
aufgeworfenen Fragen in ausreichender
Weise zu beantworten, wie es ja auch in
kurzen Vortridgen gar nicht mdglich war. Was
nun eigentlich der Begriff ,Siinde” besagt,
bleibt einem nach der Lektiire der Oraison-
schen Apergus noch ziemlich ritselhaft. Die
energischen Attacken des Autors gegen jede
Gesetzes- und Pflichtmoral (63 ff) schiefen
weit iiber das Ziel hinaus und sind nur in
Hinsicht auf gewisse Zerrbilder einer sol-
chen sittlichen Einstellung berechtigt. Eine
Moral ohne verpflichtende Normen bietet
niemandem einen Halt. DaB alles, was wir
tun konnen, stets (ldRliche) Siinde ist, da
die Siinde im Ungeniigen unserer Antwort
gegeniiber Gott und dem Nichsten bestehe
(98/99), stellt zum mindesten nach katho-
lischem Verstindnis eine unhaltbare Uber-
treibung dar, belehrt uns doch die Dogma-
tik, daf selbst ohne Gnadenbeistand der
Mensch nicht in all seinen Werken siindigen
miisse.

Im vielstimmigen Konzert der Meinungen
mag auch diese Verdffentlichung zu Wort
kommen. Man erweist aber dem Autor
einen schlechten Dienst, wenn man seine
Vortrdge, die selbst diesen Anspruch gar
nicht erheben, als ,eine gedridngte Summe
seiner Moraltheologie” bezeichnet (Klappen-
text).

PREMM MATTHIAS/BOCKLINGER KARL,
Christlicher Lebenswandel. Eine Moraltheolo-
gie fiir Laien. (XI u. 385.) Weis, Salzburg
1969, Ln. 5 153.—.

Seiner im Jahre 1962 erschienenen und in
mehrere Sprachen iibersetzten Laiendogmatik
»Weltiiberwindender Glaube” 1i8t der ver-
diente friihere Salzburger Dogmatiker nun-
mehr eine nach dem Schema des Dekalogs
ausgerichtete Moraltheologie fiir Laien fol-

202

gen, von der er den allgemeinen Teil und das
1.—4. Gebot selbst verfaBt und den rest-
lichen Stoff dem Linzer Moraltheologen K.
Bocklinger zur Bearbeitung anvertraut hat.
Als Leser seines Werkes zog P. nicht nur
Akademiker in Betracht, sondern sein Buch
wendet sich ,,auch an die weiten Volksschich-
ten ohne hodhere Bildung im Sinne eines
Katechismus fiir Erwachsene”. Er entschlof
sich fiir den Dekalog als Grundlage des Ge-
samtaufbaus, weil ja auch ,die heute noch
vorgeschriebenen Katechismen” so aufge-
baut seien (Vorwort). Hier iibersiecht P. je-
doch, daf die kiinftigen Katechismen in ihren
die Sittenlehre betreffenden Partien sich
schwerlich an die Ordnung des Dekalogs hal-
ten werden. So verwundert es auch nicht,
daB er als ,,wissenschaftliche Grundlage” auf
das ,anerkannte dreibindige Moralwerk von
Noldin” verweist, ohne zu gewahren, daf
dieser vor einigen Jahrzehnten geschitzte
Entwurf einer herkémmlichen Theologia mo-
ralis, der zweifellos nicht zu bestreitende
didaktische Vorziige besaB, inzwischen von
der Fachwissenschaft ad acta gelegt wurde
und auch keine neuen Auflagen mehr er-
fihrt. Allerdings beruft sich P. auch auf
B. Hirings ,,Gesetz Christi”, dem er ofters
einzelne spezielle Aussagen entnimmt. In
bezug auf den Gesamttenor seiner Moral-
darstellung kann P. jedoch kaum den be-
kannten Redemptoristen als Gewihrsmann
in Anspruch nehmen, da dieser in seinen
Veroffentlichungen keinen Hehl daraus zu
machen pflegt, wie sehr er eine christliche
Sittenlehre ablehnt, die sich in erster Linie
als Gebots- und Siindenethik prasentiert.

Als eine solche muff aber leider der von
P. vorgelegte Versuch einer Laienmoral cha-
rakterisiert werden. Der allgemeine Teil be-
ginnt denn auch gleich mit der Gesetzgebung
auf Sinai, von der Vf. trotz gelegentlicher
Bezugnahme auf moderne Exegeten eine Dar-
stellung gibt, die bei den Alttestamentlern
einiges Erstaunen erregen diirfte. Wenn man
sich den dick gedruckten Text des Deka-
logs (3) anschaut, st6Bt man auf Formulie-
rungen, die (mit Ausnahme des fiinften und
siebten) die biblischen Zehngebote in einer
zu pastoralen Zwecken =zurechtgestutzten
Fassung wiedergeben, die mit dem bibli-
schen Original nicht iibereinstimmt. Nichts-
destoweniger wird dem Leser versichert, dies
sei der Wortlaut der von Gott auf Sinai
geoffenbarten sittlichen Gebote, die Gott
selbst niedergeschrieben habe (7). ,Genau
die gleichen Zehn” sollen dann auch ,dar-
iiber hinaus jedem Menschen von Natur aus
ans Herz geschrieben” sein (14). — Nach
Ausfiihrungen iiber das Gewissen, wobei
auch die Religionsfreiheit beriicksichtigt wird,
legt Vf. eingehend die Bosheit und die Fol-
gen der schweren und der ldBlichen Siinde
dar. Ferner kommt zur Sprache die Willens-
freiheit und ihre Hindernisse sowie das
Verhalten in Versuchungen. Den Abschlufz



bildet eine detaillierte Schilderung der sie-
ben Hauptsiinden, in denen Vf. ,Giftwur-
zeln” sieht, die ,Satan, der bése Feind, in
den Ackerboden der menschlichen Natur ein-
gesenkt” habe (63), wihrend er spéter meint,
diese Giftwurzeln seien — ,Gott hiitte es
gar nicht anders machen konnen — mit
einem aus Leib und Seele zusammengesetz-
ten Wesen von selbst gegeben’ (88).

In diesem Zusammenhang wird auch das
Laster der Unkeuschheit behandelt, dessen
Higlichkeit der Vf. in grellen Farben zeich-
net. Es ist die Rede vom niedrigsten (!)
Trieb, der bei solchen Siinden die Seele
stindig tyrannisiere (73). St. Bernhard wird
zitiert: ,Schlieflich macht Gott dem Feuer
der bosen Lust ein Ende durch das Feuer der
Hélle” (76). Bei der Unkeuschheit handele
es sich, ,sooft bewufit und ganz freiwillig
die Lust um ihrer selbst willen gesucht wird,
jedesmal um eine schwere Siinde, und wi-
ren es auch nur Gedanken und Begierden”
(74). Der Rezensent kennt keinen deutsch-
sprachigen Moraltheologen, der so etwas
heute noch lehrt. Es fehlt auch nicht der Hin-
weis (77) auf das ,keusche Geschlecht, das
im Lichte der Tugend glinzt” (Weish. 4, 1
Vulg.). Bekanntlich lautet der Urtext anders.
Mit einigen Ratschligen zur Willensbildung
schlieft die allgemeine Moral. Man vermifit
eingehendere Aufiihrungen iiber die Pflege
sittlicher Grundhaltungen (Tugenden), die
sich positiv auf das zu verwirklichende Gute
richten. Das Wesen der christlichen Sitt-
lichkeit scheint nach dieser Laienmoral in
erster Linie im Meiden der Siinden zu be-
stehen. In dieser Hinsicht bemiiht sich der
greise Autor zweifellos in bester Absicht,
Wegweisendes zur Gewissensbildung seiner
Leser beizutragen, wie auch seine Darle-
gungen zum 1.—4. Gebot zeigen. Seine ein-
dringlichen Mahnungen sind sicher sehr be-
herzigenswert. Eine den Menschen von heute
iiberzeugende Laienmoral miifte sich aber
doch wohl erheblich von Christenlehr-Vor-
lagen friitherer Zeiten unterscheiden.

Dem Vollender des Werkes, Prof. Bocklin-
ger, war durch den vorgegebenen Aufbau die
Marschroute vorgeschrieben. Den restlichen
Stoff des irdischen Pflichtenkreises legt er in
leicht faBlicher Weise unter ausfiihrlicher
Beriicksichtigung aktueller Moralfragen dar.
Ein zu einem vertiefteren Studium der
christlichen Sittenlehre anregendes Verzeich-
nis einschldgiger Literatur wurde dem Buch
leider nicht beigegeben.
Graz Richard Bruch
RAUH FRITZ, Das sittliche Leben des Men-
schen im Licht der vergleichenden Verhaltens-
forschung. (Eichstdtter Studien. NF Bd. II.)
(XV u. 380.) Butzon & Bercker, Kevelaer
1969, Ln. DM 36.—.

Die vergleichende Verhaltensforschung steht
weithin noch auferhalb des Gesichtskreises
der Theologen. In den theologischen Nach-

schlagewerken hat der Begriff ,Verhaltens-
forschung” noch kein selbstindiges Stich-
wort gefunden (siehe LThK 2X 187—179)
und auch die moraltheologischen Standard-
werke schweigen iiber diese junge Wissen-
schaft und die Fragen, die sie den Moraltheo-
logen stellt. Aus diesem Grund verdient
Rauhs Untersuchung von vorneherein Be-
achtung. Wie sehr Fragestellungen dieser Art
ein Gebot der Stunde sind, vermag allein
schon der Bestseller aus der Feder von K.
Lorenz ,Das sogenannte Bose. Zur Natur-
geschichte der Aggression” (Wien 201966)
einsichtig zu machen. Rauh bezeichnet seine
Arbeit nur als Versuch, die aus der Deutung
menschlicher Verhaltensweisen seitens der
vergleichenden Verhaltensforschung fiir die
Moralpsychologie sich ergebenden Fragen
beziehungweise Forschungsgegenstinde auf-
zuzeigen (Vorwort). Sie betreffen das Ver-
hiltnis zwischen Mensch und Tier, die geist-
gewirkte Lenkung des natiirlichen Trieb-
bereiches beim Menschen, das menschlich
freie und verantwortete Gewissen und end-
lich die Transzendenzfihigkeit des Menschen.
Der Weg, auf dem Vf. zu diesen Fragen ge-
langt, nimmt seinen Ausgang von einem
problemgeschichtlichen Uberblick, er fiihrt
iiber die wichtigsten Begriffe der Verhal-
tensforschung (Bediirfnis und Trieb, Appe-
tenz und Aversion, Schliisselreize und ,,An-
geborener auslésender Mechanismus”, In-
stinkt, Ubersprung, Leerlauf und Ermiidung)
zur Darstellung der evolutiven Grundlagen
und der grundlegenden Ergebnisse der Etho-
logie, um in den Abschnitt auszumiinden,
der sich mit jenen sittlich relevanten Ergeb-
nissen dieser Wissenschaft befaflt, die der
Moraltheologe nicht linger wird ignorieren
diirfen (1—275). Dieser Weg erscheint zwin-
gend, und der mit den Ergebnissen der ver-
gleichenden Verhaltensforschung nicht ver-
traute Theologe kann bei der Lektiire die-
ses spannend geschriebenen Buches vollkom-
men vergessen, daf er durch die interessan-
ten und erregenden Ergebnisse in eine recht
heikle Fragesituation gebracht wird. Trotz-
dem nennt der Autor seine Untersuchung
einen Versuch, und es spricht alles dafiir,
daBl er mit diesem Terminus meint, was er
besagt.

Die Griinde fiir diese Zuriidkhaltung werden
im Gang der Untersuchung da und dort sicht-
bar. So macht der Autor eigens darauf auf-
merksam, daB die vergleichende Verhaltens-
forschung vor ein kaum lésbares methodi-
sches Problem gestellt sei, weil ,die hohe
Integrationsstufe des Untersuchungsmaterials
mit ihren eigenen Gesetzen” (15) das De-
tail, das es zu analysieren gilt, immer als
eine in das Ganze eines Organismus ver-
wobene Grofle pridsentiere. Als weitere
Schwierigkeiten kommen hinzu die Gefahr,
daff die Frage nach dem Warum einer Ver-
haltensweise mit der Frage nach dem Wozy
vermengt wird (20f), die Ambivalenz vie-

203



