bildet eine detaillierte Schilderung der sie-
ben Hauptsiinden, in denen Vf. ,Giftwur-
zeln” sieht, die ,Satan, der bése Feind, in
den Ackerboden der menschlichen Natur ein-
gesenkt” habe (63), wihrend er spéter meint,
diese Giftwurzeln seien — ,Gott hiitte es
gar nicht anders machen konnen — mit
einem aus Leib und Seele zusammengesetz-
ten Wesen von selbst gegeben’ (88).

In diesem Zusammenhang wird auch das
Laster der Unkeuschheit behandelt, dessen
Higlichkeit der Vf. in grellen Farben zeich-
net. Es ist die Rede vom niedrigsten (!)
Trieb, der bei solchen Siinden die Seele
stindig tyrannisiere (73). St. Bernhard wird
zitiert: ,Schlieflich macht Gott dem Feuer
der bosen Lust ein Ende durch das Feuer der
Hélle” (76). Bei der Unkeuschheit handele
es sich, ,sooft bewufit und ganz freiwillig
die Lust um ihrer selbst willen gesucht wird,
jedesmal um eine schwere Siinde, und wi-
ren es auch nur Gedanken und Begierden”
(74). Der Rezensent kennt keinen deutsch-
sprachigen Moraltheologen, der so etwas
heute noch lehrt. Es fehlt auch nicht der Hin-
weis (77) auf das ,keusche Geschlecht, das
im Lichte der Tugend glinzt” (Weish. 4, 1
Vulg.). Bekanntlich lautet der Urtext anders.
Mit einigen Ratschligen zur Willensbildung
schlieft die allgemeine Moral. Man vermifit
eingehendere Aufiihrungen iiber die Pflege
sittlicher Grundhaltungen (Tugenden), die
sich positiv auf das zu verwirklichende Gute
richten. Das Wesen der christlichen Sitt-
lichkeit scheint nach dieser Laienmoral in
erster Linie im Meiden der Siinden zu be-
stehen. In dieser Hinsicht bemiiht sich der
greise Autor zweifellos in bester Absicht,
Wegweisendes zur Gewissensbildung seiner
Leser beizutragen, wie auch seine Darle-
gungen zum 1.—4. Gebot zeigen. Seine ein-
dringlichen Mahnungen sind sicher sehr be-
herzigenswert. Eine den Menschen von heute
iiberzeugende Laienmoral miifte sich aber
doch wohl erheblich von Christenlehr-Vor-
lagen friitherer Zeiten unterscheiden.

Dem Vollender des Werkes, Prof. Bocklin-
ger, war durch den vorgegebenen Aufbau die
Marschroute vorgeschrieben. Den restlichen
Stoff des irdischen Pflichtenkreises legt er in
leicht faBlicher Weise unter ausfiihrlicher
Beriicksichtigung aktueller Moralfragen dar.
Ein zu einem vertiefteren Studium der
christlichen Sittenlehre anregendes Verzeich-
nis einschldgiger Literatur wurde dem Buch
leider nicht beigegeben.
Graz Richard Bruch
RAUH FRITZ, Das sittliche Leben des Men-
schen im Licht der vergleichenden Verhaltens-
forschung. (Eichstdtter Studien. NF Bd. II.)
(XV u. 380.) Butzon & Bercker, Kevelaer
1969, Ln. DM 36.—.

Die vergleichende Verhaltensforschung steht
weithin noch auferhalb des Gesichtskreises
der Theologen. In den theologischen Nach-

schlagewerken hat der Begriff ,Verhaltens-
forschung” noch kein selbstindiges Stich-
wort gefunden (siehe LThK 2X 187—179)
und auch die moraltheologischen Standard-
werke schweigen iiber diese junge Wissen-
schaft und die Fragen, die sie den Moraltheo-
logen stellt. Aus diesem Grund verdient
Rauhs Untersuchung von vorneherein Be-
achtung. Wie sehr Fragestellungen dieser Art
ein Gebot der Stunde sind, vermag allein
schon der Bestseller aus der Feder von K.
Lorenz ,Das sogenannte Bose. Zur Natur-
geschichte der Aggression” (Wien 201966)
einsichtig zu machen. Rauh bezeichnet seine
Arbeit nur als Versuch, die aus der Deutung
menschlicher Verhaltensweisen seitens der
vergleichenden Verhaltensforschung fiir die
Moralpsychologie sich ergebenden Fragen
beziehungweise Forschungsgegenstinde auf-
zuzeigen (Vorwort). Sie betreffen das Ver-
hiltnis zwischen Mensch und Tier, die geist-
gewirkte Lenkung des natiirlichen Trieb-
bereiches beim Menschen, das menschlich
freie und verantwortete Gewissen und end-
lich die Transzendenzfihigkeit des Menschen.
Der Weg, auf dem Vf. zu diesen Fragen ge-
langt, nimmt seinen Ausgang von einem
problemgeschichtlichen Uberblick, er fiihrt
iiber die wichtigsten Begriffe der Verhal-
tensforschung (Bediirfnis und Trieb, Appe-
tenz und Aversion, Schliisselreize und ,,An-
geborener auslésender Mechanismus”, In-
stinkt, Ubersprung, Leerlauf und Ermiidung)
zur Darstellung der evolutiven Grundlagen
und der grundlegenden Ergebnisse der Etho-
logie, um in den Abschnitt auszumiinden,
der sich mit jenen sittlich relevanten Ergeb-
nissen dieser Wissenschaft befaflt, die der
Moraltheologe nicht linger wird ignorieren
diirfen (1—275). Dieser Weg erscheint zwin-
gend, und der mit den Ergebnissen der ver-
gleichenden Verhaltensforschung nicht ver-
traute Theologe kann bei der Lektiire die-
ses spannend geschriebenen Buches vollkom-
men vergessen, daf er durch die interessan-
ten und erregenden Ergebnisse in eine recht
heikle Fragesituation gebracht wird. Trotz-
dem nennt der Autor seine Untersuchung
einen Versuch, und es spricht alles dafiir,
daBl er mit diesem Terminus meint, was er
besagt.

Die Griinde fiir diese Zuriidkhaltung werden
im Gang der Untersuchung da und dort sicht-
bar. So macht der Autor eigens darauf auf-
merksam, daB die vergleichende Verhaltens-
forschung vor ein kaum lésbares methodi-
sches Problem gestellt sei, weil ,die hohe
Integrationsstufe des Untersuchungsmaterials
mit ihren eigenen Gesetzen” (15) das De-
tail, das es zu analysieren gilt, immer als
eine in das Ganze eines Organismus ver-
wobene Grofle pridsentiere. Als weitere
Schwierigkeiten kommen hinzu die Gefahr,
daff die Frage nach dem Warum einer Ver-
haltensweise mit der Frage nach dem Wozy
vermengt wird (20f), die Ambivalenz vie-

203



ler ethologisch-psychologischer Termini (21),
der Mangel einer einheitlichen Begrifflichkeit
(23 ff) und insbesondere die Unméglichkeit,
die Grenze anzugeben, an der, stammes-
geschichtlich betrachtet, das Verhalten des
Tieres zum menschlichen Verhalten wird (48),
alles Momente, die die Deutung der Ver-
haltensweisen erheblich erschweren. Zwar
helfen Formeln wie ,moralanaloges Verhal-
ten” (159 ff) iiber Schwierigkeiten solcher Art
hinweg, und Begriffe wie Anpassung (183)
und Uberschritt (265) erweisen sich als gol-
dene Briicken, aber auf die Dauer vermdgen
sie die Tatsache nicht zu verhiillen, daf der
Moraltheologe in der permanenten Gefahr
der Grenziiberschreitung steht und vergleicht,
was so eigentlich nicht verglichen werden
darf, wenn der Neigung zur anthropomor-
phen Betrachtung des Tieres und zur biolo-
gistischen Sicht des Menschen (279 ff) ein
Riegel vorgeschoben werden soll, der der
fortschreitenden Nivellierung des Menschen
und seines Selbstverstindnisses entgegen-
wirkt.

Selbstverstindlich hat es keinen Sinn, die
Fragen zu ignorieren, die der Theologie von
der vergleichenden Verhaltensforschung ge-
stellt sind, aber ebenso falsch und verhing-
nisvoll wire es, wenn sich der Mensch kiinf-
tig seine eigentlichen Fragen von den Ergeb-
nissen einer Wissenschaft diktieren lassen
wollte, die iiberhaupt erst aufgrund der
Sonderstellung méglich geworden ist, die
der Mensch auf dem Weg einer kausal-
analytischen Betrachtungsweise absolut nicht
einholen kann. Kritische Bemerkungen von
der Art der folgenden haben natiirlich ihren
guten Sinn, denn es ist wahr: ,Fiir das
Altertum und Mittelalter war die Natur eine
festgefiigte Ganzheit, in der jedes Wesen —
und auch der Mensch — einen ganz bestimm-
ten Platz einnahm. Die Statik der damaligen
Auffassungen wirkt auch noch in vielen
naturwissenschaftlich langst iiberholten bio-
logisch-medizinisch orientierten Vorstellun-
gen der Theologie nach. Inzwischen hat aber
die naturwissenschaftliche Forschung und
insbesondere auch die Evolutionslehre ge-
zeigt, daB die Natur kein zweckmiBig geord-
neter Kosmos ist, sondern in gewisser Hin-
sicht das durch Evolution gewordene Resul-
tat von GesetzmiBigkeit und Zufall. Dies
gilt fiir die unbelebte Natur ebenso wie fiir
die belebte, einschlieflich des Menschen. Die
naturwissenschaftlich-evolutive  Sicht  der
Weltwirklichkeit muf auch den Menschen als
Naturgestalt in der Dynamik eines steten
Werdeprozesses sehen” (301). Aber die Un-
bekannte, die sich hinter dem Begriff ,Zu-
fall” verbirgt, niitzt fiir das Fragen des heu-
tigen Menschen nach seiner Zukunft héch-
stens insofern etwas, als sie diesem Men-
schen nicht mehr als hilfreiche Gréfe er-
scheint. Auch mit der Formel von der Selbst-
realisierung des Menschen ist kaum etwas
gewonnen, wenn diese Frage nach dem Selbst

204

des Menschen als von der Problemstellung
der vergleichenden Verhaltensforschung toto
coelo abgehobene Frage nicht ausdriicklich
gestellt wird. Wird sie aber gestellt, dann
dringt sie iiber alle Existentialien hinaus,
und am Ende steht dann doch die Wesens-
frage, fiir die in einem evolutionistischen
Menschenbild kein Platz mehr zu sein
scheint (297 ff).

Gleichwohl hat die vergleichende Verhaltens-
forschung fiir die Theologie ihre unersetzbare
Bedeutung: Sie konnte als das Stimulans
wirken, das den Menschen notigt, der Frage
nach seiner Sonderstellung mehr Gewicht
beizumessen. Dieser Aspekt ist vom Autor
nicht iibersehen worden, aber er kommt zu
wenig zur Geltung. Schon vom Titel des Bu-
ches her muff man fragen: Von woher fillt
denn eigentlich Licht auf das sittliche Leben
des Menschen? Die Sonderstellung des Men-
schen erscheint deswegen verkiirzt, weil sie
lediglich mit theologischen Formeln behaup-
tet, aber nicht mit der Lebendigkeit eines
urspriinglichen Fragens und Denkens be-
handelt wird, wie es in der vergleichenden
Verhaltensforschung gegenwirtig ist. So
kommt es dahin, daR der Schrecken, von dem
die Graugans Martina auf ihrem abend-
lichen Gang ins Schlafzimmer ihres Herrn
befallen worden ist (100 f), bei dem Leser
einen nachhaltigeren Eindrudk hinterldft als
die Hinweise des Vf. auf die Sonderstellung
des Menschen.

Aber hier wird die Kritik an einem Buch zur
Kritik an der gegenwirtigen Theologie. Wel-
cher Art diese Kritik ist, kann mit Hilfe
des Verhaltensforschers K. Lorenz verdeut-
licht werden. Lorenz berichtet in dem lesens-
werten Biichlein ,,Vom Weltbild des Ver-
haltensforschers” (Miinchen 1968) einen
Ausspruch, in dem W. Metzger die Fihig-
keit der Philosophen, den Naturwissenschaft-
ler zu verstehen, so einschitzt: ,Es gibt
Menschen, die durch erkenntnistheoretische
Erwdgungen am Gebrauch ihrer Sinne zum
Zweck naturwissenschaftlicher Erkenntnis un-
heilbar behindert sind” (98). Nachdem K.
Lorenz dieses Bonmot bereits fiir seine eige-
nen Zwecke umgemiinzt hat und jenen
scharfsinnigen Forschern, ,,die besonders ,ob-
jektiv’ und naturwissenschaftlich zu verfah-
ren meinen”, nachsagt, sie wiirden ,die
eigene Wahrnehmung, soweit irgend mog-
lich, aus ihrer Methodik verbannen” (ebd.),
darf es auch auf die Theologen umgemiinzt
werden. Es lautet dann so: Die Theologen
werden auf der Hut sein miissen, daf sie
vor lauter Sorge um Anpassung an die
Gegenwart den Gebrauch ihrer geistig-geist-
lichen Krifte zum Zweck eines urspriing-
lichen theologischen Denkens nicht unheil-
voll behindern.

HARING BERNHARD, Die Freude verkiin-
den. (103.) Ars sacra, Miinchen 1968. Geb.
DM 9.30.



