
WILHELM

Das Marıendogma VOo  — 1050

In den Schwierigkeiten einer veränderten Situation
Im Okumenismusdekret (n 11) wird VOoO einer Hierarchie der Glaubenswahrheiten gesprochen
und somit sachlich zwischen Zentrum un Peripherie unterschieden. Das Dogma Vo 1950
gehört hne Zweifel nicht unmittelbar Zzu Zentrum. ber nicht das dürfte der Hauptgrund
se1in, da(lß von ihm mehr geschwiegen als gesprochen wird In einer Zeit, die um die zentral-
sten Inhalte des Glaubens ringt, ıst Z vertretien, daß die ohnehin strapazierten Gläubigen
nicht noch mehr beunruhigt werden. Die Methode, einen schwierigen Glaubensinhalt, der
weder 1n der aktuellen Diskussion noch unmittelbar 1 Zentrum des Bekenntnisses steht,
S>OZUSaKC$MN einmal ufs Eis legen, MUu nicht unbedingt falsch sSeın och coll INa  ”3 sich
darüber klar se1ın, dafß ıne solche Methode nicht ın weiser Pädagogik Vo  ; den Theologen
dirigiert werden ann. Auf ogma angewandt heißt das Vielen Gläubigen ın uUuNnseren
Breiten ıst nicht gelungen, das ogma Vo  - der Ganzaufnahme Mariens 1n die Vollendung
Christi ın ihren Glaubensvollzug integrieren. Das Schweigen der Theologen gründet ber
nicht 1n einer gewissen Narchsicht hinsichtlich dieser Schwierigkeiten der Gläubigen, sondern
darin, daß sich ihre eigene Situation nicht on der der Gläubigen unterscheidet. Der
periphere Charakter des genannten Dogmas sollte ber die Unbefangenheit geben, die
Abstinenz nicht um abu werden zu lassen und zumindest die Fragen, die damit gestellt
sind, nicht unterdrücken, selbst INa  j darauf keine allseits befriedigende Antwort
eiß Denn eın Glaube, der NUuULr solche Fragen zuläßt, deren Lösung schon 1 VOTaUuUs
übersieht, hält nicht jel VO:  3 sich. Zudem waäare  R sehr unkirchlich, da nicht darauf VeEeT-
Traut, daß Fragen 1n der kirchlichen Gemeinschaft einem Wachstum des Glaubens führen
können. Wenn ott selbst sich Vo Menschen befragen läßt, braucht uch keine Leugnung
der Autorität des kirchlichen Lehramtes se1in, 1n Ina seıne Aussagen en Malstab
kritischen Nachdenkens anlegt vorausgesetzt, daß INa  ” seinen eigenen Verstand nicht 1n
pubertärem Aufbegehren ZuUur unfehlbaren nstanz macht. Der Fragende fragt ja 1 Ver-
trauen darauf, daß die Gemeinschaft der Gläubigen mehr weiß als ber fragt auch,
weil diesem Wissen teilhaben möchte.
In diesem S5inn wollen die folgenden Überlegungen verstanden SPe1iN. Wer die Fragen des
Verfassers nicht teilt, möge bedenken, daß der Verfasser fragt, nicht die Bedeutung
<irchlicher Glaubensaussagen anzufechten der hinunterzuschrauben, sondern weil der
Überzeugung ist, daß s1ie etwas haben Freilich braucht dabei nicht VO: 116 -
herein auszuschließen, daß@ diese Bedeutung unter Umständen relativiert wird, indem die
Beziehung einer Aussage um Ganzen wichtiger erscheint als eın einzelner Inhalt für sich
E  MeEeN, Die Beziehung zZu Ganzen könnte vielleicht der eigentliche Schlüssel ZU: ntier-
pretation werden.

Das Marien-Dogma und sSein Consensus.
Beim Dogma VO:  - 1950 bestehen für den kritisch fragenden Gläubigen nicht UTr 1711-
haltliche Schwierigkeiten: „VWas 1st eigentlich ausgesagt und gemeint?”, sondern -
nächst einmal Fragen über die Qualifikation „Dogma“” und ihr Zustandekommen.
Das Dogma wurde feierlich VOoO Papst verkündigt 1ın einer liturgischen Feier, die einen
der Höhepunkte des Jubiläumsjahres bilden sollte. Dieser Ausübung des päpstlichen
Lehramtes War die bis dahin umfangreichste Konsensbefragung der katholischen
Kirche VOTAaUSSCKHANKECN. Die residierenden katholischen Bischöfe der aNnzZen Welt WaTiIien

befragt worden, ob 61e die Lehre, die Pius XII verkündigen wollte, cselbst für 1ne
Glaubenswahrheit hielten, ob ihre Gläubigen G1E dafür hielten und sich
ıne Glaubenswahrheit handle ob S1C den Zeitpunkt der feierlichen Verkündigung
fürn jelten In der Frage, ob sich il  3 1Nne Glaubenswahrheit nandle, wWar
die DOS1IELV bejahende Übereinstimmung ftast einmutig. Wenn auch die UOpportunität
nicht 17 eCNau demselben Maß bejaht wurde, blieb doch auch hier die Vorbehalte
anmeldende Minderheit zahlenmäßig gesehen völlig bedeutungslos.
Am ınteressantesten wird die Frage dort, wWOo sich der Papst nach der Überzeugung der
Gläubigen erkundigte. Nie wWar ın Vorbereitung einer ehramtlichen Entscheidung 1n

14 209

t 

WILHELM BREUNING 

Das Mariendogma von 1950 

In den Schwierigkeiten einer veränderten Situation 

Im ökumenismusdekret (n 11) wird von einer Hierarchie der Glaubenswahrheiten gesprochen 
und somit sachlich zwischen Zentrum und Peripherie unterschieden. Das Dogma von 1950 
gehört ohne Zweifel nicht unmittelbar zum Zentrum. Aber nicht das dürfte der Hauptgrund 
sein, daß von.ihm mehr geschwiegen als gesprochen wird. In einer Zeit, die um die zentral­
sten Inhalte <les Glaubens ringt, ist es zu vertreten, daß die ohnehin strapazierten Gläubigen 
nicht noch mehr beunruhigt werden. Die Methode, einen schwierigen Glaubensinhalt, der 
weder in der aktuellen Diskussion noch unmittelbar im Zentrum des Bekenntnisses steht, 
sozusagen einmal aufs Eis zu legen, muß nicht unbedingt falsch sein. Doch soll man sich 
darüber klar sein, daB eine solche Methode nicht in weiser Pädagogik von den Theologen 
dirigiert werden kann. Auf unser Dogma angewandt heißt das: Vielen Gläubigen in unseren 
Breiten ist es nicht gelungen, das Dogma von der Ganzaufnahme Mariens in die Vollendung 
Christi in ihren Glaubensvollzug zu integrieren. Das Schweigen der Theologen gründet aber 
nicht in einer gewissen Na'chsicht hinsichtlich dieser Schwierigkeiten der Gläubigen, sondern 
darin, daß sich ihre eigene Situation nicht von der der Gläubigen unterscheidet. Der 
periphere Charakter des genannten Dogmas sollte aber die Unbefangenheit geben, die 
Abstinenz nicht zum Tabu werden zu lassen und zumindest die Fragen, die damit gestellt 
sind, nicht zu unterdrücken, selbst wenn man darauf keine allseits befriedigende Antwort 
weiB. Denn ein Glaube, der nur solche Fragen zuläBt, deren Lösung er schon im voraus 
übersieht, hält nicht viel von sich. Zudem wäre er sehr unkirchlich, da er nicht dara'uf ver­
traut, daB Fragen in der kirchlichen Gemeinschaft zu einem Wachstum des Glaubens führen 
können. Wenn Gott selbst sich vom Menschen befragen läBt, braucht es auch keine Leugnung 
der Autorität des kirchlichen Lehramtes zu sein, wenn man an seine Aussagen den MaBstab 
kritischen Nachdenkens anlegt - vorausgesetzt, daB man seinen eigenen Verstand nicht in 
pubertärem Aufbegehren zur unfehlbaren Instanz macht. D er Fragende fragt ja im Ver­
trauen darauf, daß die Gemeinschaft der Gläubigen mehr weiB als er. Aber er fragt auch, 
weil er an diesem Wissen teilhaben möchte. 
In diesem Sinn wollen die folgenden Überlegungen verstanden sein. Wer die Fragen des 
Verfassers nicht teilt, möge bedenken, daB der Verfasser so fragt, nicht um die Bedeutung 
kirchlicher Glaubensaussagen anzufechten oder hinunterzuschrauben, sondern weil er der 
Überzeugung ist, daB sie etwas zu sagen haben. Freilich braucht er dabei nicht von vorne­
herein auszuschließen, daB diese Bedeutung unter Umständen relativiert wird, indem d ie 
Beziehung einer Aussage zum Ganzen wichtiger erscheint als ein einzelner Inhalt fiir sich 
genommen. Die Beziehung zum Ganzen könnte vielleicht der eigentliche Schlüssel zur Inter­
pretation werden. 

Das Marien-Dogma und sein Consensus. 

Beim Dogma von 1950 bestehen für den kritisch fragenden Gläubigen nich t nur in­
haltliche Schwierigkeiten : ,,Was ist eigentlich ausgesagt und gemeint?", sondern zu­
nächst einmal Fragen über die Qualifikation „Dogma" und ihr Zustandekommen. 

Das Dogma wurde feierlich vom Papst verkündigt in einer liturgischen Feier, die einen 
der Höhepunkte des Jubiläumsjahres bilden sollte. Dieser Ausübung des päpstlichen 
Lehramtes war die bis dahin umfangreichste Konsensbefragung der katholischen 
Kirche vorausgegangen. Die residierenden katholischen Bischöfe der ganzen Welt waren 
befragt worden, ob sie die Lehre, die Pius XII. verkündigen wollte, selbst für eine 
Glaubenswahrheit hielten, ob ihre Gläubigen sie dafür hielten und - falls es sich um 
eine Glaubenswahrheit handle - ob sie den Zeitpunkt der feierlichen Verkündigung 
für opportun hielten. In der Frage, ob es sich um eine Glaubenswahrheit handle, war 
die positiv bejahende Übereinstimmung fast einmütig. Wenn auch die Opportunität 
nicht in genau demselben Maß bejaht wurde, so blieb doch auch hier die Vorbehalte 
anmeldende Minderheit zahlenmäßig gesehen völlig bedeutungslos. 

Am interessantesten wird die Frage dort, wo sich der Papst nach der Überzeugung der 
Gläubigen erkundigte. Nie war in Vorbereitung einer lehramtlichen Entscheidung in 

14 209 



ausdrücklicher Weise nach einem derartigen ONSEeNSU.: fidelium gefragt worden. Die
Antworten der Bischöfe brachten auch 1er die Geschlossenheit der Überzeugung des
katholischen Volkes ZUuU Ausdruck 50 bedeutsam u cdiese Meinungsbefragung ihrem
beabsichtigten Gewicht ach ist, fragwürdig erscheint die Methode ihrer urch-
führung. Selbst 1 Ländern mıit höherem theologischen Bildungsstand der Gläubigen
WAare ohl schwer BEeEWESECHIL, den Gläubigen allein schon den Inhalt der nicht ganz
unkomplizierten Frage erläutern. Faktisch 1st ohl nirgends der Versuch gemacht
worden, die Gläubigen befragen abgesehen von der Tatsache, daß ıne
bloße Umfrage überhaupt nicht einem Ziel hätte kommen können. Gelbst 1n die
befragten Bischöfe die Überzeugung ihrer Gläubigen 1n ihrem eigenen Inneren C1-

forschten, bleibt zumindest beachtenswert, daß INa  - dem gelebten Glauben eın sol-
ches Gewicht geben wollte Die Kirchenkonstitution des I1 Vatikanums hat 17 dieser
Richtung weitergedacht und dem CONSENSU: fidelium die Infallibilität zugesprochen
(n 12)
Anderseits mu der Ehrlichkeit halber zugeben, daß die bischöflichen Antworten

selbst, WEe) s1e die Lage richtig gedeutet haben ollten nicht 1m Sinn eines
empirisch nachprüfbaren Beweises für einen CONSECNSU: 6Gdelium bewertet werden
dürfen. Trotzdem wWwäre falsch, sähe 1mM Zustandekommen des Dogmas ıne
Manipulation von oben. Das Lehramt War nicht L1LUTr subjektiv Glaubens, S0011
dern wWar wirklichn Vo  j einer Bewegung innerhalb der Kirche Die Marıanı-
sche Bewegung des und Jahrhunderts hatte 1ne beachtliche Kesonanz bei
engaglerten Gläubigen. Sie verstand sich icht UTr als Interessengruppe innerhalb der
Kirche, sondern als Erweckungskraft für das Ganze.
Freilich liegt hier auch e1n Problem, das bis heute nachwirkt. Marianische Frömmigkeit
beanspruchte besonderer Weise, daß hre Außerungen den Stempel des Katholischen
rugen Ihr gegenüber Vorbehalte machen, wurde allzıu schnell als Unkirchlichkeit
ausgelegt. Besonders nachteilig wirkte sich die doppelte Verteidigungsrolle katholischer
Spiritualität aus einmal den Protestantismus, der aufs Ganze gesehen keine
pOosıtıve Einstellung ZUr marianischen Frömmigkeit fand, und einen dürren
Rationalismus, der reilich icht allein mıit Hiltfe der Marienverehrung überwinden
wWAar. Nachteilig wirkte S1CH  h das VOrT allem eshalb aus, weil 1ıne kritische Prüfung
marianischer Verehrungsformen allzı schnell ınter das Verdikt von protestantischer
oder raHonalistischer Engherzigkeit fiel Gegenreformatorische SOWIe anti-aufkläre-
IIS  che Kirchlichkeit und marianische Spiritualität konnten hier eın eichtes und Für
beide Teile icht 1n jeder Hinsicht förderliches Bündnis eingehen.
Bezeichnend für diesen Sachverhalt ist die Unterscheidung, die noch das Il Vatikanum
überschattete und die Mariologen 1n ‚„Minimalisten“ und ‚„Maximalisten“ einteilte.
Das Marienkapitel der Kirchenkonstitution zeigt aber, da diese Unterscheidung, wıe
6S1€e gebraucht wurde, sinnlos ist. Die Devise „De Maria NUMYyU amı catıs  sa kann War

einmal als Wort iebevoller Verehrung echt SeiN; wWenn iInNnan darauf aber 1ne Theologie
aufbauen will, besteht die Gefahr, dafß mi1t vielen hochklingenden Titeln wenig gesagt
wird Das genannte Marienkapitel hat indes zumindest einen Weg gewlesen, icht bei
der Betrachtung eines umgehängten Sternenmantels un bei einer außerlich auf-
gesetzten Krone stehen bleiben, sondern die zZzu suchen, die 1 Evangelium en
ihres Glaubens selig gepriesen wird. Das liegt jenseits der Markierungen VO'  -

Minimalismus und Maximalismus. Für das Verständnis des marianischen Dogmas
dürfte hierdurch, auf weite Sicht gesehen, 1ne nNeUeE Lage entstanden SeIN. Das Marien-
kapitel integriert War die Dogmen VO:  —; 1854 und 1950 ın seine Aussage, als ob
diese Einbeziehung selbstverständlich ware. ber die VO: etzten Konzil versuchten
und gewagten Integrationen haben auch anderweitig gezeigt, daß S1e einer
Sicht des (Gjanzen führen können. Ist für das Dogma Vo  - 1950 auch ıne solche
Situation entstanden?

210

so ausdrücklicher Weise nach einem derartigen consensus fidelium gefragt worden. Die 
Antworten der Bischöfe brachten auch hier die Geschlossenheit der Oberzeugung des 
katholischen Volkes zum Ausdruck. So bedeutsam nun diese Meinungsbefragung ihrem 
beabsichtigten Gewicht nach ist, so fragwürdig erscheint die Methode ihrer Durch­
führung. Selbst in Ländern mit höherem theologischen Bildungsstand der Gläubigen 
wäre es wohl schwer gewesen, den Gläubigen allein schon den Inhalt der nicht ganz 
unkomplizierten Frage zu erläutern. Faktisch ist wohl nirgends der Versuch gemacht 
worden, die Gläubigen zu befragen - ganz abgesehen von der Tatsache, daß eine 
bloße Umfrage überhaupt nicht zu einem Ziel hätte kommen können. Selbst wenn die 
befragten Bischöfe die Oberzeugung ihrer Gläubigen in ihrem eigenen Inneren er­
forschten, bleibt es zumindest beachtenswert, daß man dem gelebten Glauben ein sol­
ches Gewicht geben wollte. Die Kirchenkonstitution des II. Vatikanums hat in dieser 
Richtung weitergedacht und dem consensus fidelium die Infallibilität zugesprochen 
(n. 12). 

Anderseits muß man der Ehrlichkeit halber zugeben, daß die bischöflichen Antworten 
- selbst, wenn sie die Lage richtig gedeutet haben sollten - nicht im Sinn eines 
empirisch nachprüfbaren Beweises für einen consensus fidelium bewertet werden 
dürfen. Trotzdem wäre es falsch, sähe man im Zustandekommen des Dogmas eine 
Manipulation von oben. Das Lehramt war nicht nur subjektiv guten Glaubens, son­
dern es war wirklich getragen von einer Bewegung innerhalb der Kirche. Die mariani­
sche Bewegung des 19. und 20. Jahrhunderts hatte eine beachtliche Resonanz bei 
engagierten Gläubigen. Sie verstand sich nicht nur als Interessengruppe innerhalb der 
Kirche, sondern als Erweckungskraft für das Ganze. 

freilich liegt hier auch ein Problem, das bis heute nachwirkt. Marianische Frömmigkeit 
beanspruchte in besonderer Weise, daß ihre Äußerungen den Stempel des Katholischen 
trugen. Ihr gegenüber Vorbehalte zu machen, wurde allzu schnell als Unkirchlichkeit 
ausgelegt. Besonders nachteilig wirkte sich die doppelte Verteidigungsrolle katholischer 
Spiritualität aus; einmal gegen den Protestantismus, der aufs Ganze gesehen keine 
positive Einstellung zur marianischen Frömmigkeit fand, und gegen einen dürren 
Rationalismus, der freilich nicht allein mit Hilfe der Marienverehrung zu überwinden 
war. Nachteilig wirkte sich das vor allem deshalb aus, weil eine kritische Prüfung 
marianischer Verehrungsformen allzu schnell unter das Verdikt von protestantiscner 
oder rationalistischer Engherzigkeit fiel. Gegenreformatorische sowie anti-aufkläre­
riscne Kircnlicnkeit und marianische Spiritualität konnten hier ein zu leichtes und für 
beide Teile nicht in jeder Hinsicht förderliches Bündnis eingehen. 

Bezeichnend für diesen Sachverhalt ist die Unterscheidung, die noch das II. Vatikanum 
überscnattete und die Mariologen in „Minimalisten" und „Maximalisten" einteilte. 
Das Marienkapitel der Kirchenkonstitution zeigt aber, daß diese Unterscheidung, so wie 
sie gebraucnt wurde, sinnlos ist. Die Devise „De Maria numquam satis" kann zwar 
einmal als Wort liebevoller Verehrung echt sein; wenn man darauf aber eine Theologie 
aufbauen will, besteht die Gefahr, daß mit vielen hochklingenden Titeln wenig gesagt 
wird. Das genannte Marienkapitel hat indes zumindest einen Weg gewiesen, nicht bei 
der Betrachtung eines umgehängten Sternenmantels und bei einer äußerlich auf­
gesetzten Krone stehen zu bleiben, sondern die zu suchen, die im Evangelium wegen 
ihres Glaubens selig gepriesen wird. Das liegt jenseits der Markierungen von 
Minimalismus und Maximalismus. Für das Verständnis des marianischen Dogmas 
dürfte hierdurch, auf weite Sicht gesehen, eine neue Lage entstanden sein. Das Marien-
kapitel integriert zwar die Dogmen von 1854 und 1950 !O in seine Aussage, als ob !' 
diese Einbeziehung selbstverständlicn wäre. Aber die vom letzten Konzil versuchten 
und gewagten Integrationen haben auch anderweitig gezeigt, daß sie zu einer neuen 
Sicht des Ganzen führen können. Ist für das Dogma von 1950 auch eine solche 
Situation entstanden? 

210 



Geschichtliche Dogmeninterpretation.
Der veränderte Horizont gegenüber ıner Definition, wıe GS1e VvVon 1US XII hinsichtlich
der Aufnahme ariens ın den Himmel vo  n wurde, äß+ sich zunächst
besten verdeutlichen Beispiel der Veränderungen, die 1 Verständnis des Dogmen-
begriffs selbst VOT sich gegKangenN sind.
Dem Dogmenbegriff der etzten Jahrhunderte kam insbesonders auf den Unfehlbar-
keitscharakter der Aussage Diese besondere Wertschätzung aber als Kehrseite
VOTaUSsS, dafß icht alles, Was 1n der Kirche gesagt wird, diesen etzten Stempel der
Gültigkeit Tag Nur 1n einem Dogma spricht das Lehramt mit etzter Unfehlbarkeit.
Dem entspricht auch, daß INa  -} die ormalen Bedingungen solcher Entscheidungen her-
auszuarbeiten versuchte: Unfehlbare Entscheidungen mussen sich Ja als 8} auch
erkennen lassen. Derselben Mentalität entspricht die Einteilung der dogmatischen Lehr-
satze 1n abgestufter Qualifikation des Gewißheitsgrades VO  - „de tide‘“ bis ZUrT

„sententia probabilis””. nnerhalb dieses Denkens ist 1U folgerichtig, wenn InNan die
Qualifikation e1inNnes einem selbst als ‚„‚wahr‘  4 erscheinenden Satzes möglichst hoch -
zusetzen, bzw. die eigene Beweiskraft icht mehr ausreichte das kirchliche
Lehramt 1n Anspruch nehmen versuchte. „Dogmatik” arbeitete eshalb auch VOTI-

zugswelse mit „Dogmen“ 1 formalen 5inn, weil 1er die Wahrheit Ja außer Diskussion
stand. Sie schienen die beste Grundlage sSe1IN, wenn INan daranging, aus den einzel-
1E  ; Lehren eın (GGanzes bauen; un mıit ihrer Hilfe schien auch besten MOß-
lich Vo  - einer sicheren Grundlage her weiıtere Folgerungen für den Ausbau des
(GGanzen ziehen.
Die beiden marianischen Dogmen des und Jahrhunderts stehen unverkennbar
1n der Linie dieser Auffassung VO Dogma. icht umsonst werden S1e Ja als Muster-
beispiele für 1Nne bestimmte Art VO'  j Dogmenentfaltung herangezogen. Sie wurden
erstrebt, diesen mariologischen Überzeugungen den Stempel der höchsten 1n der
Kirche erreichenden Gewißheit geben. Anderseits ordneten sich diese Sätze
wieder 1n das Ganze mariologischer Theologie ein, daß mıit ihrer Dogmatisierung
die Gesamtkonzeption ihre Festigkeit erhielt.
Der Außenstehende INa Verdacht schöpfen, die Wahrheit sollte 1er systemımmanent
7U eigenen Nutzen manipuliert werden. ber diese moderne wissenschaftssozio-
logische Kategorie trifft nicht das Verständnis des anzen Vorgangs Da 1er
systemıimmanent gedacht wurde, 1st nicht bestreiten. Doch auch die Theologen
jener eit gingen Vomn der Voraussetzung aus, alle Glaubenssätze icht 1n der
Verfügung VO'  j Menschen liegen. „Dogma” annn VO  3 seiner Voraussetzung AauUs 1Ur
das werden, Was Gott geoffenbart hat Glaubenstreue kann INna  ; diesen Theologen
nicht bestreiten. Trotzdem haben S1€e dazu beigetragen, daß für viele heutige Menschen
der Glaube seinem Inhalt nach ein VO:  3 Menschen ausgedachtes und manipuliertes
System ist Das soll aber icht als Vorwurf gesagt sein, sondern aus der Schwierigkeit
des überkommenen Erbes heraus mitsamt der Verpflichtung, die 1er Tage tretende
Enge überwinden, ohne dem Gemeinsamen, nämlich der Verpflichtung VOT der
Offenbarung Gottes, untreu werden. In dieser Lage können wıe schon gesagt
die notwendige Diskontinuität und die Kontinuität 1n der Verantwortung VOT der g-
meinsamen Glaubenswirklichkeit vielleicht besonders treffend Wandel des Ver-
ständnisses VO  3 „Dogma” eutlich gemacht werden.
Was das vVveErgangenNE Verständnis icht genügend gewürdigt hat, 1st ohl zuerst die
Geschichtlichkeit des Dogmas der Wahrheit gegenüber. Wahrheit gyeschieht WAar 1n
einem Verhältnis des Menschen ZUr Wirklichkeit, aber G1€e ist kein „Sachverhalt”.
Die Übereinstimmung zwischen Erkennen und Wirklichkeit, als die INa  - Wahrheit
„sachlich”“ definieren können meınt, übersieht leicht, dafß das Problem gerade 1
„UÜbereinstimmen“” Vo  - ungleichartigen Wirklichkeiten liegt 5! wenn der ens
einerseıts als „Person“” die Vorgegebenheit VO ihm ZUTr Verfügung stehenden „Din-

211

Geschichtliche Dogmeninterpretation. 

Der veränderte Horizont gegenüber einer Definition, wie sie von Pius XII. hinsichtlich 
der Aufnahme Mariens in den Himmel vorgetragen wurde, läßt sich zunächst am 
besten verdeutlichen am Beispiel der Veränderungen, die im Verständnis des Dogmen­
begriffs selbst vor sich gegangen sind. 
Dem Dogmenbegriff der letzten Jahrhunderte kam es insbesonders auf den Unfehlbar­
keitscharakter der Aussage an. Diese besondere Wertschätzung setzt aber als Kehrseite 
voraus, daß nicht alles, was in der Kirche gesagt wird, diesen letzten Stempel der 
Gültigkeit trägt. Nur in einem Dogma spricht das Lehramt mit letzter Unfehlbarkeit. 
Dem entspricht auch, daß man die formalen Bedingungen solcher Entscheidungen her­
auszuarbeiten versuchte: Unfehlbare Entscheidungen müssen sich ja als solche auch 
erkennen lassen. Derselben Mentalität entspricht die Einteilung der dogmatischen Lehr­
sätze in abgestufter Qualifikation des Gewißheitsgrades von „de fide" bis zu1.1 
„sententia probabilis". Innerhalb dieses Denkens ist es nur folgerichtig, wenn man die 
Qualifikation eines einem selbst als „wahr" erscheinenden Satzes möglichst hoch an­
zusetzen, bzw. - wo die eigene Beweiskraft nicht mehr ausreichte - das kirchliche 
Lehramt in Anspruch zu nehmen versuchte. ,,Dogmatik" arbeitete deshalb auch vor­
zugsweise mit „Dogmen" im formalen Sinn, weil hier die Wahrheit ja außer Diskussion 
stand. Sie schienen die beste Grundlage zu sein, wenn man daranging, aus den einzel­
nen Lehren ein Ganzes zu bauen; und mit ihrer Hilfe schien es auch am besten mög­
lich von einer sicheren Grundlage her weitere Folgerungen für den Ausbau des 
Ganzen zu ziehen. 

Die beiden marianischen Dogmen des 19. und 20. Jahrhunderts stehen unverkennbar 
in der Linie dieser Auffassung vom Dogma. Nicht umsonst werden sie ja als Muster­
beispiele für eine bestimmte Art von Dogmenentfaltung herangezogen. Sie wurden 
erstrebt, um diesen mariologischen Oberzeugungen den Stempel der höchsten in der 
Kirche zu erreichenden Gewißheit zu geben. Anderseits ordneten sich diese Sätze 
wieder so in das Ganze mariologischer Theologie ein, daß mit ihrer Dogmatisierung 
die Gesamtkonzeption ihre Festigkeit erhielt. 
Der Außenstehende mag Verdacht schöpfen, die Wahrheit sollte hier systemimmanent 
zum eigenen Nutzen manipuliert werden. Aber diese moderne wissenschaftssozio­
logische Kategorie trifft nicht das Verständnis des ganzen Vorgangs. Daß hier zu 
systemimmanent gedacht wurde, ist nicht zu bestreiten. Doch auch die Theologen 
jener Zeit gingen von der Voraussetzung aus, daß alle Glaubenssätze nicht in der 
Verfügung von Menschen liegen. ,,Dogma" kann von seiner Voraussetzung aus nur 
das werden, was Gott geoffenbart hat. Glaubenstreue kann man diesen Theologen 
nicht bestreiten. Trotzdem haben sie dazu beigetragen, daß für viele heutige Menschen 
der Glaube seinem Inhalt nach ein von Menschen ausgedachtes und manipuliertes 
System ist. Das soll aber nicht als Vorwurf gesagt sein, sondern aus der Schwierigkeit 
des überkommenen Erbes heraus I"Qitsamt der Verpflichtung, die hier zu Tage tretende 
Enge zu überwinden, ohne dem Gemeinsamen, nämlich der Verpflichtung vor der 
Offenbarung Gottes, untreu zu werden. In dieser Lage können - wie schon gesagt -
die notwendige Diskontinuität und die Kontinuität in der Verantwortung vor der ge­
meinsamen Glaubenswirklichkeit vielleicht besonders treffend am Wandel des Ver­
ständnisses von „Dogma" deutlich gemacht werden. 
Was das vergangene Verständnis nicht genügend gewürdigt hat, ist wohl zuerst die 
Geschichtlichkeit des Dogmas der Wahrheit gegenüber. Wahrheit geschieht zwar in 
einem Verhältnis des Menschen zur Wirklichkeit, aber sie ist kein „Sachverhalt". 
Die Obereinstimmung zwischen Erkennen und Wirklichkeit, als die man Wahrheit 
„sachlich" definieren zu können meint, übersieht leicht, daß das Problem gerade im 
„übereinstimmen" von ungleichartigen Wirklichkeiten liegt: so, wenn der Mensch 
einerseits als „Person" die Vorgegebenheit von ihm zur Verfügung stehenden „Din-

211 



LA  gen erfaßt; aber auch, wenn ih anderseits die Unfaß@barkeit Gottes durchdringt. In
beiden Fällen ıst der ens Von der Wirklichkeit ganz anders angesprochen. Dieser
den Menschen Je betreffende, also existentielle Charakter der Wahrheit ist icht 1Ur

1Nne Vorbedingung für die Erkenntnis, die MMa  3 beachten muß, dann auf diese
erstie Erkenntnis hin doch sachlich-logisch weiterdenken können, sondern bleibt
eın inhaltlich Fformendes Prinzip jeder Wahrheitserkenntnis. Nicht indem der Mensch
VO sich abstrahiert, findet Wahrheit, sondern indem seiner Lage entsprechend
der Wirklichkeit antwortet Situationsbezogenheit mindert nicht die Gültigkeit VO

Wahrheit, sondern 61€e gehört ZuUurT Bereitschaft, G1e aktualisieren und realisieren.
Auch die Wahrheit VOoO  - Dogmen äßt sich immer ANUur 1n „bezogener“” Weise aus-

rücken. Sie ist nicht primär auf den einzelnen hin bezogen, sondern auf die Kirche
Wenn INa  - darauf achtet, haben alle Dogmen übrigens einen leicht erkennbaren 5itz
1m Leben Der weıtaus häufigste Anlaß Zu dogmatischen Definitionen ıst die Ab-

des kirchlichen Glaubens gegenüber der Häresie. Von daher ıst aber auch
der Wahrheitswert eines entstandenen Dogmas beurteilen. Dem Irrtum wird nicht
die selbstverständlich besessene Wahrheit gegenübergestellt, sondern ın einer Frage-
situation wird eın Weg gyesucht und gewiesen, wıe die Kirche ihrem Christuszeugnis
gegenüber ITeuU Jleiben könne. Es handelt sich also nicht das Festhalten g..
offenbarten Däatzen, die einfach UTr 1n ihrem Wortlaut konserviert werden mussen,

Wahrheit prasent machen, sondern handelt sich TIreue dem Wort des
Lebens gegenüber, das Christus stl. Gerade um ihm gegenüber treu Sein und
nichts Neues über ihn 1inaus ACN, muß die Kirche ihr Bekenntnis oft NEeu

Das relativiert den Wert VOo  - Dogmen In zweitfacher Weise. Einmal Führt unter Um-
ständen die Weigerung, über eın einmal formuliertes Dogma diskutieren, gerade
Zu Gegenteil dessen, wWas INnan beabsichtigt. Das bersehen der geschichtlichen Situa-
tion eines Dogmas Fführt nicht seiner Erhaltung, sondern ZUT Preisgabe seiner
Identität. Die zweiıte Relativierung trifft die überkommene theologische Methode
vielleicht noch empfindlicher. Wenn jedes Dogma SPeINE Stunde hat, darf INa  - die
„Dogmatik” nicht mehr einseitig die geschichtlichen Deftinitionen binden, als ob
61e in eiNnem solchen Aufbau aus Dogmen ihr Obijekt jeweils besten treffen könnte,
nämlich den lebendigen und aktuellen Glauben der Kirche artikulieren. Dogmatische
Definitionen 1 herkömmlichen Sinn setzen Ausnahmesituationen OTaus. Sie könnten
5dI nicht erfolgen, wenn die Kirche ın ihrem normalen Leben nicht ständig den unfehl-
baren Glauben formulierte, auch wenn nicht gelingt, 1n dem Vielerlei der Aussagen
ür einzelne Satzteile Unfehlbarkeit beanspruchen. Im Grunde tut das auch die
sogenannte unfehlbare Lehrentscheidung nicht, da auch ihre Aussage immer mit der
Voraussetzung hören ist, daß 6S1e einen Bezug einem (Gjanzen hat, das icht Je
adaequat 1 Satzlaut mıit Zu Ausdruck kommen kann. Damit iıst ihr ‚„unfehlbarer”“
Wert icht 1n Frage gestellt, werden Ur Bedingungen genannt, die erst sinnvoll
machen, angesichts des Geheimnisses Jesu Christi VO  ”3 kirchlicher Unfehlbarkeit
reden.
Gtellt 1119  - 1U das Dogma VOoO  3 der ganzheitlichen Vollendung Mariens ın diesen
Zusammenhang, dann wird eutlich, dafß seın Gitz 1171 Leben nicht die bedrohende Ver-
fälschung des Christuszeugnisses durch äresie WAarT. Es handelte sich nicht die
Bedrohung des Zentrums 117 christlichen Glauben ber auch dieses Dogma hatte
seinen geschichtlichen Ort Wir haben auf ein1ges schon hingewiesen. Es ist nicht

leugnen, daß gerade diese geschichtlichen Umstände für manche Christen schon
1950 den indruck der Unverhältnismäßigkeit des Mittels hervorriefen Un
heute für iıne viel größere Zahl tun Wird hier nicht das schwerste Geschütz auf-
gefahren, die Verpflichtung ZUuTr Annahme einer Glaubenswahrheit, ohne dafß der
Grund Für ıne SO Maßnahme ersichtlich wäre? ann die Kirche denn überhaupt

Vgl Jo 1/ 1—.

E

gen11 erfaßt; aber auch, wenn ihn anderseits die Unfaßbarkei t Gottes durchdringt. In 
beiden Fällen ist der Mensch von der Wirklichkeit ganz anders angesprochen. Dieser 
den Menschen je betreffende, also existentielle Charakter der Wahrheit ist nicht nur 
eine Vorbedingung für die Erkenntnis, die man beachten muß, um dann auf diese 
erste Erkenntnis hin doch sachlich-logisch weiterdenken zu können, sondern er bleibt 
ein inhaltlich formendes Prinzip jeder Wahrheitserkenntnis. Nicht indem der Mensch 
von sich abstrahiert, findet er Wahrheit, sondern indem er seiner Lage entsprechend 
der Wirklichkeit antwortet. Situationsbezogenheit mindert n icht die Gültigkeit von 
Wahrheit, sondern sie gehört zur Bereitschaft, sie zu aktualisieren und zu realisieren. 
Auch die Wahrheit von Dogmen läßt sich immer nur in 11bezogener11 Weise aus­
drücken. Sie ist n icht primär auf den einzelnen hin bezogen, sondern auf die Kirche. 
Wenn man darauf achtet, haben alle Dogmen übrigens einen leicht erkennbaren Sitz 
im Leben. Der weitaus häufigste Anlaß zu dogmatisd1en Definitionen ist die Ab­
grenzung des kird1lichen Glaubens gegenüber der Häresie. Von daher ist aber auch 
der Wahrheitswert eines so entstandenen Dogmas zu beurteilen. Dem Irrtum wird nicht 
die selbstverständlich besessene Wahrheit gegenübergestellt, sondern in einer Frage­
situation wird ein Weg gesucht und gewiesen, wie die Kirche ihrem Christuszeugnis 
gegenüber treu bleiben könne. Es handelt sich also nicht um das Festhalten an ge­
offenbarten Sätzen, die einfach nur in ihrem Wortlaut konserviert werden müssen, 
um Wahrheit präsent zu machen, sondern es handelt sich um Treue dem Wort des 
Lebens gegenüber, das Christus ist1• Gerade um ihm gegenüber treu zu sein und 
nichts Neues über ihn hinaus zu sagen, muß die Kirche ihr Bekenntnis oft neu sagen. 
Das relativiert den Wert von Dogmen in zweifacher Weise. Einmal führt unter Um­
ständen die Weigerung, über ein einmal formuliertes Dogma zu diskutieren, gerade 
zum Gegenteil dessen, was man beabsichtigt. Das übersehen der geschichtlichen Situa­
tion eines Dogmas führt nicht zu seiner Erhaltung, sondern zur Preisgabe seiner 
Identität. Die zweite Relativierung trifft die überkommene theologische Methode 
vielleicht noch empfindlicher. Wenn jedes Dogma seine Stunde hat, darf man die 
11Dogmatik11 n icht mehr so einseitig an die geschichtlichen Definitionen binden, als ob 
sie in einem solchen Aufbau aus Dogmen ihr Objekt jeweils am besten treffen könnte, 
nämlich den lebendigen und aktuellen Glauben der Kirche zu artikulieren. Dogmatische 
Definitionen im herkömmlichen Sinn setzen Ausnahmesituationen voraus. Sie könnten 
gar nicht erfolgen, wenn die Kirche in ihrem normalen Leben nicht ständig den unfehl­
baren Glauben formulierte, auch wenn es nicht gelingt, in dem Vielerlei der Aussag~n 
für einzelne Satzteile Unfehlbarkeit zu beanspruchen. Im Grunde tut das auch die 
sogenannte unfehlbare Lehrentscheidung nicht, da auch ihre Aussage immer mit der 
Voraussetzung zu hören ist, daß sie einen Bezug zu einem Ganzen hat, das nimt je 
adaequat im Satzlaut mit zum Ausdruck kommen kann. Damit ist ihr 11unfehlbarer11 

Wert nimt in Frage gestellt, es werden nur Bedingungen genannt, die es erst sinnvoll 
mamen, angesimts des Geheimnisses Jesu Christi von kirmlicher Unfehlbarkeit zu 
reden. 
Stellt man nun das Dogma von der ganzheitlimen Vollendung Mariens in diesen 
Zusammenhang, dann wird deutlich, daß sein Sitz im Leben nirnt die bedrohende Ver­
fälschung des Christuszeugnisses durm Häresie war. Es handelte sich nicht um die 
Bedrohung des Zentrums im christlichen Glauben. Aber auch dieses Dogm a hatte 
seinen geschichtlichen Ort. Wir haben auf einiges schon hingewiesen. Es ist nimt 
zu leugnen, daß gerade diese gesrnichtlichen Umstände für manche Christen schon 
1950 den Eindruck der Unverhältnismäßigkeit des Mittels hervorriefen und es 
heute für eine viel größere Zahl tun. Wird hier nicht das smwerstc Geschütz auf­
gefahren, die Verpflichtung zur Annahme einer Glaubenswahrhei t, ohne daß der 
Grund für eine solme Maßnahme ersichtlim wäre? Kann die Kirrne denn überhaupt 

1 Vgl. 1 Jo 1, 1-3. 

212 



binden, Zn nicht das eil selbst geht? Und könnte anderseits die Kirche -
rieden sein, wenn hre Gläubigen Sagell: I War der Verbindlichkeit der
kirchlichen Glaubensaussagen fest, aber da ich keinen unmittelbar notwendigen Bezug

meinem und meıiner Mitmenschen eil sehe, mMu IMır die Kirche schon zugestehen,
daß mich solche inexistentiellen Deftinitionen 1m Grunde nichts angehen?”
Man mOge aber auch hier die Differenzierung mıit heraushören. Es zibt sicher
Gläubige, für die dieses ogma existentiell viel bedeutet. ber wWas nutzt C5, den
ebenso gewiß vorhandenen anderen Gläubigen gegenüber auf den eigenen Glauben
verweisen, ohne ihnen Hilfe ZUT: Aneignung zZUu geben? Zum Verständnis der Wahrheit
VO  - 1950 1n der heutigen Kirche gehört sicher nicht 1Ur die Geduld mıiıt weniger VeI-

ständigen Gläubigen, sondern auch der uns die eıgene Glaubenseinsicht mıit-
zuteilen un: darin jene Mängel überwinden, die verschuldet oder unverschuldet
1n den Prozeß der Dogmatisierung VO  3 1950 eingeflossen sind und nicht 1Ur ulsen-
stehenden die Zustimmung schwierig machen. Dabei sollte INla  - nicht übersehen, daß
icht ULr bei dieser Dogmatisierung Menschlichkeiten geschehen sind, sondern daß die
Kirchengeschichte für solche Art menschlicher Begrenztheit dogmatischer Definitionen
auch andere und schlimmere Beispiele kennt
Was 1U den Vorwurtf der Unverhältnismäßigkeit des Mittels einer dogmatischen
Definition betrifft, wird INa  - gerade hinsichtlich des geschichtlichen Charakters VO:

dogmatischen Deftinitionen vielleicht einen Weg offenhalten können zwischen einer
Überschätzung des aktums VO  - 1950 und seiner Ignorierung. Überschätzt darf das
Marien-Dogma eshalb icht werden, weil ıne seiner Zielsetzungen, deretwillen

beabsichtigt Wäadfl, sich nicht er Füllt hat Das Dogma hat sich nicht als systematischer
Pfeiler für 1Ne auf Dogmen aufgebaute Mariologie erwiesen. Wenn NSPEeTE Über-
legungen richtig sind, ıst das eın Aspekt, der dem Dogma grundsätzlich hnehin
ftremd und nicht zumutbar iıst Es bleibt aber die feierliche liturgische Proklamation
eines „Sachverhalts”, der au$s den erkenntnistheologischen Voraussetzungen jedes
Dogmas, dieses Marien-Dogmas aber 1M besonderen, durch die Verkündigung lediglich
1NS Bewußtsein heben WAal. ehr als 1m Glaubensbewußtsein schon angelegt WAarT,
konnte dieses Dogma nicht erheben wollen, ohne seine eigene Grundlage Z61-

stören“®.

Hat das Dogma VO:  —; 1950 eine aktuelle Bedeutung für die gegenwartige Kirche?
In diesem Zusammenhang ist auf einige Schwierigkeiten dieses Dogmas VAR! verweisen,
die bisher icht erwähnt wurden, die aber 1 Bewußltsein der Gläubigen 11€e Soperre
und für die Theologen 1ne (_TUuxX bilden. Dieses Dogma hat 5! wıe meist verstanden
wird, keine unmittelbare Grundlage 1ın der Schrift, und der Traditionsbeweis muß sich,
gerade Mißverständnisse vermeiden, die Annahme wehren, gäbe 1ne
mündliche Überlieferung über das Faktum der leiblichen Aufnahme Mariens 1n den
Himmel ceit apostolischen Tagen, die 1Ur zufällig nicht 11S aufgenommen se1. Die
lehramtliche Definition zeigt, daß auch der Papst sich auf theologische Zusammenhänge
und nicht auf fragwürdige Traditionsbeweise tutzen wollte®. Aber die Dogmatisierung
kann dann nicht bedeuten, dafß der Papst Argumente, die ihrer eigenen Kraft nach
nicht ausreichen, durch seine Autorität Argumenten machen will, sondern der Papst
11 mit seiner Autorität vorangehen, In der Kirche etwas heller bewußt werden
lassen, Was seinem Gehalt ach ohnehin schon vorhanden iıst Mehr konnte der Papst
nich tun, wWenn nicht seine eigene Grundlage und das katholische Verständnis VO  3

dem Enthaltensein der Offenbarung 1n der Tradition verlassen wollte.

amıit soll nicht eın wirklicher Erkenntnisfortschritt 1m Sinne VO  3 Bewufßtseinsneuheit 1ın
der Dogmenentwicklung geleugnet werden, ber der ann gerade nicht 1n einer Dogmatı-
sierung als solcher seinen Grund haben
Vgl 0—39

213

... 

binden, wenn es nicht um das Heil selbst geht? Und könnte anderseits die Kirche zu­
frieden sein, wenn ihre Gläubigen sagen: ,,Ich halte zwar an der Verbindlichkeit der 
kirchlichen Glaubensaussagen fest, aber da ich keinen unmittelbar notwendigen Bezug 
zu meinem und meiner Mitmenschen Heil sehe, muß mir die Kirche schon zugestehen, 
daß mich solche inexistentiellen Definitionen im Grunde nichts angehen?" 

Man möge aber auch hier die Differenzierung mit heraushören. Es gibt sicher 
Gläubige, für die dieses Dogma existentiell viel bedeutet. Aber was nützt es, den 
ebenso gewiß vorhandenen anderen Gläubigen gegenüber auf den eigenen Glauben zu 
verweisen, ohne ihnen Hilfe zur Aneignung zu geben? Zum Verständnis der Wahrheit 
von 1950 in der heutigen Kirche gehört sicher nicht nur die Geduld mit weniger ver­
ständigen Gläubigen, sondern auch der Wunsch, die eigene Glaubenseinsicht mit­
zuteilen und darin jene Mängel zu überwinden, die - verschuldet oder unverschuldet -
in den Prozeß der Dogmatisierung von 1950 eingeflossen sind und nicht nur Außen­
stehenden die Zustimmung -schwierig machen. Dabei sollte man nicht übersehen, daß 
nicht nur bei dieser Dogmatisierung Menschlichkeiten geschehen sind, sondern daß die 
Kirchengeschichte für solche Art menschlicher Begrenztheit dogmatischer Definitionen 
auch andere und schlimmere Beispiele kennt. 
Was nun den Vorwurf der Unverhältnismäßigkeit des Mittels einer dogmatischen 
Definition betrifft, wird man gerade hinsichtlich des geschichtlichen Charakters von 
dogmatischen Definitionen vielleicht einen Weg offenhalten können zwischen einer 
Oberschätzung des Faktums von 1950 und seiner lgnorierung. überschätzt darf das 
Marien-Dogma deshalb nicht werden, weil eine seiner Zielsetzungen, um deretwillen 
es beabsichtigt war, sich nicht erfüllt hat: Das Dogma hat sich nicht als systematischer 
Pfeiler für eine auf Dogmen aufgebaute Mariologie erwiesen. Wenn unsere Ober­
legungen richtig sind, ist das ein Aspekt, der dem Dogma grundsätzlich ohnehin 
fremd und nicht zumutbar ist. Es bleibt aber die feierliche liturgische Proklamation 
eines „Sachverhalts", der aus den erkenntnistheologischen Voraussetzungen jedes 
Dogmas, dieses Marien-Dogmas aber im besonderen, durch die Verkündigung lediglich 
ins Bewußtsein zu heben war. Mehr als im Glaubensbewußtsein schon angelegt war, 
konnte dieses Dogma nicht erheben wollen, ohne seine eigene Grundlage zu zer­
stören2. 

Hat das Dogma von 1950 eine aktuelle Bedeutung für die gegenwärtige Kirche? 
In diesem Zusammenhang ist auf einige Schwierigkeiten dieses Dogmas zu verweisen, 
die bisher nicht erwähnt wurden, die aber im Bewußtsein der Gläubigen eine Sperre 
und für die Theologen eine Crux bilden. Dieses Dogma hat so, wie es meist verstanden 
wird, keine unmittelbare Grundlage in der Schrift, und der Traditionsbeweis muß sich, 
gerade um Mißverständnisse zu vermeiden, gegen die Annahme wehren, es gäbe eine 
mündliche Oberlieferung über das Faktum der leiblichen Aufnahme Mariens in den 
Himmel seit apostolischen Tagen, die nur zufällig nicht ins NT aufgenommen sei. Die 
lehramtliche Definition zeigt, daß auch der Papst sich auf theologische Zusammenhänge 
und nicht auf fragwürdige Traditionsbeweise stützen wollte3• Aber die Dogmatisierung 
kann dann nicht bedeuten, daß der Papst Argumente, die ihrer eigenen Kraft nach 
nicht ausreichen, durch seine Autorität zu Argumenten machen will, sondern der Papst 
will mit seiner Autorität vorangehen, um in der Kirche etwas heller bewußt werden zu 
lassen, was seinem Gehalt nach ohnehin schon vorhanden ist. Mehr konnte der Papst 
nicht tun, wenn er nicht seine eigene Grundlage und das katholische Verständnis von 
dem Enthaltensein der Offenbarung in der Tradition verlassen wollte. 

• Damit soll nicht ein wirklicher Erkenntnisfortschritt im Sinne von Bewußtseinsneuheit in 
der Dogmenentwicklung geleugnet werden, aber der kann gerade nicht in einer Dogmati­
sierung als -solcher -seinen Grund haben. 

' Vgl. DS 3900-3904. 

213 



Man INag hier den Eindruck haben, die päpstliche Entscheidung werde solange her-
untergespielt, bis G1e schließlich 1.  e’  hre Sperrigkeit verloren habe, aber 1 Grund auch
1Ur noch eiıne Banalität ausdrücke. Solange jedoch 1ne kirchlich-dogmatische Rede-
weise icht ganz schlicht gelesen werden kann, wıe ihre Worte dastehen, sondern
solange G1e mıit den komplizierten ekklesiologischen Implikationen gelesen werden
mußs, die ihren Inhalt mitbestimmen, 1st dieser indruck vielleicht icht vermeiden.
Man mMag sich überlegen, wIıe 1er weniger systemgebunden gedacht werden ann,
aber INnan wird auch der es ihr Recht lassen und frühere Außerungen
deuten mussen, wıe 6S1e VO:  J ihren Voraussetzungen AUS verstanden eın wollen.
Im übrigen ist mıit dieser uslegung dem Bemühen der Gläubigen wieder ıne Freiheit
zurückgegeben. hne dafß die Aussage VO  - 1950 als belanglos hingestellt wird, darf ihr
Inhalt auf die heutige Glaubenssituation der Kirche hin Neu befragt werden. Denn der
Sitz 1m Leben der Verkündigung von 1950 WarTr das feierliche Bekenntnis einer
Multter des Herrn, von der die Kirche glaubte, daß S1e mit Christus und 1ın Christus
A BANZ- vollendet cel1.  < Was für eil Sinn hat, ist icht der Versuch, über den
Gegenstand ‚„Maria” Einzelaussagen machen, auch nicht über 61e als „Gegenstand”
göttlicher Gnade, sondern über ihre lebendige ähe ZUT Kirche*?. Das chließt nicht
aus, daß 1908028  - G1e celbst trifft, sondern 1INan trifft G1e Ja gerade 1ın der Gültigkeit, die
GS1e VOT Gott geWoNnen hat, und „persönlicher” kann INa  - G1€e ohl nicht sehen.
In gewlsser Beziehung ıst dann die Frage, die sich aus einer derartigen Interpretation
des Dogmas VOo  - 1950 ergibt, icht sehr 1ne Einzelfrage nach einem bestimmten
Augenblick 1 Leben Marias, nachdem INan ihr Leben bereits anderweitig dogmatisch
eingeordnet hat, ıst vielmehr die rage nach dem Glaubenssinn einer Mariologie
überhaupt.
Dieser Frage darf ohl das katholische Glaubensverständnis heute icht mit dem
inweis auf die bereits dogmatisch entfaltete Mariologe ausweichen. Es könnte sein,
daß 1ne Starre Mariologie bald LLUTr noch unter ruck halten ware. Das scheint
durch ıne sich schon anbahnende Entwicklung bestätigt werden, nämlich die Frage,
ob die sogenannte biologische Jungfräulichkeit der Geburt Christi e1in definiertes
Dogma ist oder icht Auf diese Frage 1n anzer Breite einzugehen, verbietet die Fülle
der damit verbundenen Probleme. Vielleicht hat das gemeinte Faktum wirklich
wesentlich mit dem eil 1n Christus tun, dafß ZU Inhalt des Glaubens gehört.
ber das eindeutig nachzuweisen, scheint heute schwer. Es ıst nämlich, wWwWenn Inan den
strengen Begriff iıner Definition anlegt, nicht sicher, daß die jungfräuliche Geburt
Christi „Dogma’ 15  $°
Und wWenn Inan hre theologische Begründung 1 Zusammenhang mıt einer keines-
WEBS unbestreitbaren Theologie der Jungfräulichkeit verfolgt, 1St INnd  - icht überzeugt,
daß hier NUur das reine, unverfälschte Evangelium weitergegeben wurde. Aber damit
1st anderseits auch noch nicht entschieden, ob Lukas und se1ine Quellen icht doch
AUS besseren theologischen Gründen das Ffaktische Wunder einer Schöpfung

Demjenigen, für den Gnadenwirken Gottes und Heilsbedeutsamkeit für andere identisch
waren, würde der Verfasser icht widersprechen. Es ging 1Ur darum, eın einseitig-indi-vidualistisches Gnadenverständnis auszuschließen.

D Es 1ıst Waäar nicht übersehen, 1ın definitiven Entscheidungen alter Konzilien un ın
den Glaubensbekenntnissen VO  3 Maria, der Jungfrau, gesprochen wird, ber dürfte doch
schwer nachzuweisen sein, daß der Tenor der Aussagen unmittelbar auf die Apposition
„‚der Jungfrau” hinausläuft. Damit ist reilich 19898 gesagt, daß keine direkte Defßfinition
vorliegt. Es kann ann durchaus noch se1in, daß das Faktum zZu Glaubensbewußtsein der
Kirche gehört. Nur I 90028 dann theologisch einen Beweis dafür antreten. Auch das
könnte 1n der heutigen Lage dazu führen, daß nicht alle sofort un!: unmittelbar überzeugt
sind, weil sich der geschichtlichen Tradition der Jungfrauengeburt in der Tat einige
schwierige Punkte befinden.

214

Man mag hier den Eindruck haben, die päpstliche Entscheidung werde solange her­
untergespielt, bis sie schließlich ihre Sperrigkeit verloren habe, aber im Grund auch 
nur noch eine Banalität ausdrücke. Solange jedoch eine kirchlich-dogmatische Rede­
weise nicht ganz so schlicht gelesen werden kann, wie ihre Worte dastehen, sondern 
solange sie mit den komplizierten ekklesiologischen Implikationen gelesen werden 
muß, die ihren Inhalt mitbestimmen, ist dieser Eindruck vielleicht nicht zu vermeiden. 
Man mag sich überlegen, wie hier weniger systemgebunden gedacht werden kann, 
aber man wird auch der Geschichte ihr Recht lassen und frühere Äußerungen so 
deuten müssen, wie sie von ihren Voraussetzungen aus verstanden sein wollen. 

Im übrigen ist mit dieser Auslegung dem Bemühen der Gläubigen wieder eine Freiheit 
zurückgegeben. Ohne daß die Aussage von 1950 als belanglos hingestellt wird, darf ihr 
Inhalt auf die heutige Glaubenssituation der Kirche hin neu befragt werden. Denn der 
Sitz im Leben der Verkündigung von 1950 war das feierliche Bekenntnis zu einer 
Mutter des Herrn, von der die Kirche glaubte, daß sie mit Christus und in Christus 
„ganz" vollendet sei. Was für unser Heil Sinn hat, ist nicht der Versuch, über den 
Gegenstand „Maria" Einzelaussagen zu machen, auch nicht über sie als „Gegenstand" 
göttlicher Gnade, sondern über ihre lebendige Nähe zur Kirche4• Das schließt nicht 
aus, daß man sie selbst trifft, sondern man trifft sie ja gerade in der Gültigkeit, die 
sie vor Gott gewonnen hat, und „persönlicher" kann man sie wohl nicht sehen. 
In gewisser Beziehung ist dann die Frage, die sich aus einer derartigen Interpretation 
des Dogmas von 1950 ergibt, nicht so sehr eine Einzelfrage nach einem bestimmten 
Augenblick im Leben Marias, nachdem man ihr Leben bereits anderweitig dogmatisch 
eingeordnet hat, es ist vielmehr die Frage nach dem Glaubenssinn einer Mariologie 
überhaupt. 

Dieser Frage darf wohl das katholische Glaubensverständnis heute nicht mit dem 
Hinweis auf die bereits dogmatisch entfaltete Mariologe ausweichen. Es könnte sein, 
daß eine so starre Mariologie bald nur noch unter Druck zu halten wäre. Das scheint 
durch eine sich schon anbahnende Entwicklung bestätigt zu werden, nämlich die Frage, 
ob die sogenannte biologische Jungfräulichkeit der Geburt Christi ein definiertes 
Dogma ist oder nicht. Auf diese Frage in ganzer Breite einzugehen, verbietet die Fülle 
der damit verbundenen Probleme. Vielleicht hat das gemeinte Faktum wirklich so 
wesentlich mit dem Heil in Christus zu tun, daß es zum Inhalt des Glaubens gehört. 
Aber das eindeutig nachzuweisen, scheint heute schwer. Es ist nämlich, wenn man den 
strengen Begriff einer Definition anlegt, nicht sicher, daß die jungfräuliche Geburt 
Christi „Dogma" ist5• 

Und wenn man ihre theologische Begründung im Zusammenhang mit einer keines­
wegs unbestreitbaren Theologie der Jungfräulichkeit verfolgt, ist man nicht überzeugt, 
daß hier nur das reine, unverfälschte Evangelium weitergegeben wurde. Aber damit 
ist anderseits auch noch nicht entschieden, ob Lukas und seine Quellen nicht doch -
aus besseren theologischen Gründen - das faktische Wunder einer neuen Schöpfung 

4 Demjenigen, für den Gnadenwirken Gottes und Heilsbedeutsamkeit für andere identisch 
wären, wfü,de der Verfasser nicht widersprechen. Es ging nur darum, ein einseitig-indi­
vidualistisches Gna'denverständnis auszuschließen. 

6 Es ist zwar nicht zu übersehen, daß in definitiven Entscheidungen alter Konzilien und in 
den Glaubensbekenntnissen von Maria, der Jungfrau, gesprochen wird, aber es dürfte doch 
schwer nachzuweisen sein, daß der Tenor der Aussagen unmittelbar auf die Apposition 
,,der Jungfrau" hinausläuft. Damit ist freilich nur gesa'gt, daß keine direkte Definition 
vorliegt. Es kann dann durchaus noch sein, daß das Faktum zum Glaubensbewußtsein der 
Kirche gehört. Nur muß man dann theologisch einen Beweis dafür antreten. Auch das 
könnte in der heutigen Lage dazu führen, da'ß nicht alle sofort und unmittelbar überzeugt 
sind, weil sich in der geschichtlichen Tradition der Jungfrauengeburt in der Tat einige 
schwierige Punkte befinden. 

214 



meıinen, der eın ens sSe1INe personale Einwilligung gegeben hat, und das gerade
deshalb auch die Dimension des Leibhaftigen miteinschlie(t6.
S0 wichtig die Frage und L  ®  hre uns aufgegebene Lösung auch sSe1in mOgen, INa  - kann in
der heutigen Situation des Glaubens ehrlicherweise daraus keinen articulus stantıs et
cadentis ecclesiae machen und die Kirchengemeinschaft mi1t denen brechen, die hier ihre
Schwierigkeiten haben Ein bloßes Verharren könnte auch 1er den Komplex einer
bösartigen Wucherung entarten lassen. Man annn nämlich wirklich Christus als
Gottes Sohn 1 Sinn der Kirche glauben, ohne daß das sSeiNe jungfräuliche Geburt
bereits einschließt.
Aus diesen Gründen ollten sich die katholischen, IMI übrigens mıit den ortho-
doxen Gläubigen, urchaus grundsätzlich nach ihrer Mariologie befragen lassen, nicht
mit der AÄngstlichkeit, verschiedene Dogmen verteidigen mussen, sondern 1n ihrer
Überzeugung VO  ; der Bedeutsamkeit Mariens, die gestutzt wird durch die dogmatischen
Aussagen der Vergangenheit. Vielleicht gehört dazu e1n Vertrauen 1n die Lebens-
aäufßerungen der Kirche auch wenn Menschlichkeiten ın ihnen nicht ausgeschlossen
sind das heute nicht mehr allgemein vorhanden ıst. ber wWerTr hat, wird darin
mehr eın Charisma sehen, das auf andere überstrahlen soll, als eın ittel, auf die
Autorität der Kirche pochen.
Das eil 1m Namen Jesu und die Mariologie.
Wenn 1NSeTe Deutung richtig ist, nach der das Dogma VO: 1930 icht 5( sehr eın
FEinzelfaktum des Marienlebens für sich isoliert darstellen ann, sondern als 111e Aus-
Sage über die grundsätzliche und bleibende Bedeutung Mariens 1n der Kirche un!
herankommenden Gottesreich verstehen ist, formuliert 1n einer Sprache kirchlicher
Frömmigkeit, ame  . also 1n einer situationsgerechten Würdigung dieses Dogmas
darauf d den bleibenden und grundsätzlichen Sinn VO'  - „Mariologie” heraus-
zuarbeiten.
Aber die Wendung „formuliert 1n einer Sprache kirchlicher Frömmigkeit” bedarf UVO
wohl noch einer Erläuterung. Wir gehen dabei davon ausS, dafß die Aussagen der
Mariologie icht 1Ur wWIıe alle Aussagen des Glaubens ine Beziehung ZUTr: gelebten
Spiritualität haben (_ auch wWenn dem Nicht-Theologen manchmal schwer Se1inNn
wird, das festzustellen —) sondern ihre Intention direkt 1m Sinn ıner verehrenden
Huldigung Gott un Maria zugleich gesucht werden muß un icht 1n der
scharfen Herausarbeitung eines Lehrunterschieds, der eshalb betont werden müßte,
weil die Lehre edroht ist. „formgeschichtlichen“ kigenarten eım Dogma nicht

beachten, muß Fehldeutungen führen
Spirituelle Aussagen haben einen viel weiteren Kontext, als 1ın ihrem unmittelbaren
Wortlaut Zu Ausdruck ommt. Er muß aber mitgelesen werden. Wenn WIT  i
uUuNsSsSeTeMM Dogma verdeutlichen: „Aufnahme mıit Leib und Seele 1n den Himmel“
besagt, daß bei dem betreffenden Menschen die Christuswirklichkeit vollendet ist.
Das impliziert, daß die geschichtlich-weltliche Leibhaftigkeit des Menschen 1ın Christus
nicht verloren geht, sondern ihre bleibende, und aktuell-aktive Gestalt erhält.
Es mMag seın, daß dieses Dogma uns überhaupt Mut gegeben hat, den Komplex der
Auferstehung des Fleisches nNne  e überdenken und darin icht 1Ur eın Einzelereignis
Sanz Schluß sehen, sondern eın erden, 1n dem die persönliche Leibhaftigkeit,
die wahre Geschichte jedes Menschen, integriert wird in die Leibhaftigkeit Christi,

6 Zur exegetischen Diskussion siehe Schürmann 1n seinem Kommentar: Das Lukas-
evangelium. eil (Herders theol Kommentar ZUuU NT, Freiburg und Vögtle
mit kritischen Bemerkungen: Offene Fragen ZUT ukanischen Geburts- und Kindheits-
geschichte, 111 * Bibel un Leben w{ (1970) 51—67 Zum Ganzen siehe Brosch Hasen-
fuß Hg.) Jungfrauengeburt gestern und heute. Essen 1969 Ferner: FrankI/R. Kilian/

Knoch/G. Lattke/K. Rahner: Zum Thema Jungfrauengeburt, Stuttgart 1970

215

meinen, zu der ein Mensch seine personale Einwilligung gegeben hat, und das gerade 
deshalb auch die Dimension des Leibhaftigen miteinschließt6• 

So wichtig die Frage und ihre uns aufgegebene Lösung auch sein mögen, man kann in 
der heutigen Situation des Glaubens ehrlicherweise daraus keinen articulus stantis et 
cadentis ecclesiae machen und die Kirchengemeinschaft mit denen brechen, die hier ihre 
Schwierigkeiten haben. Ein bloßes Verharren könnte auch hier den Komplex zu einer 
bösartigen Wucherung entarten lassen. Man kann nämlich wirklich an Christus als 
Gottes Sohn im Sinn der Kirche glauben, ohne daß das seine jungfräuliche Geburt 
bereits einschließt. 
Aus diesen Gründen sollten sich die katholischen, zusammen übrigens mit den ortho­
doxen Gläubigen, durchaus grundsätzlich nach ihrer Mariologie befragen lassen, nicht 
mit der Ängstlichkeit, verschiedene Dogmen verteidigen zu müssen, sondern in ihrer 

.., Überzeugung von der Bedeutsamkeit Mariens, die gestützt wird durch die dogmatischen 
Aussagen der Vergangenheit. Vielleicht gehört dazu ein Vertrauen in die Lebens­
äußerungen der Kirche - auch wenn Menschlichkeiten in ihnen nicht ausgeschlossen 
sind -, das heute nicht mehr allgemein vorhanden ist. Aber wer es hat, wird darin 
mehr ein Charisma sehen, das auf andere überstrahlen soll, als ein Mittel, auf die 
Autorität der Kirche zu pochen. 

Das Heil im Namen Jesu und die Mariologie. 

Wenn unsere Deutung richtig ist, nach der das Dogma von 1950 nicht so sehr ein 
Einzelfaktum des Marienlebens für sich isoliert darstellen kann, sondern als eine Aus­
sage über die grundsätzliche und bleibende Bedeutung Mariens in der Kirche und im 
herankommenden Gottesreich zu verstehen ist, formuliert in einer Sprache kirchlicher 
Frömmigkeit, käme es also in einer situationsgerechten Würdigung dieses Dogmas 
darauf an, den bleibenden und grundsätzlichen Sinn von „Mariologie" heraus­
zuarbeiten. 
Aber die Wendung „formuliert in einer Sprache kirchlicher Frömmigkeit" bedarf zuvor 
wohl noch einer Erläuterung. Wir gehen dabei davon aus, daß die Aussagen der 
Mariologie nicht nur wie alle Aussagen des Glaubens eine Beziehung zur gelebten 
Spiritualität haben (- auch wenn es dem Nicht-Theologen manchmal schwer sein 
wird, das festzustellen-), sondern daß ihre Intention direkt im Sinn einer verehrenden 
Huldigung - an Gott und Maria zugleich - gesucht werden muß und nicht in der 
scharfen Herausarbeitung eines Lehrunterschieds, der deshalb betont werden müßte, 
weil die Lehre bedroht ist. Solche „formgeschichtlichen" Eigenarten beim Dogma nicht 
zu beachten, muß zu Fehldeutungen führen. 
Spirituelle Aussagen haben einen viel weiteren Kontext, als in ihrem unmittelbaren 
Wortlaut zum Ausdruck kommt. Er muß aber mitgelesen werden. Wenn wir es an 
unserem Dogma verdeutlichen: ,,Aufnahme mit Leib und Seele in den Himmel" 
besagt, daß bei dem betreffenden Menschen die Christuswirklichkeit vollendet ist. 
Das impliziert, daß die geschichtlich-weltliche Leibhaftigkeit des Menschen in Christus 
nicht verloren geht, sondern ihre bleibende, und zwar aktuell-aktive Gestalt erhält. 
Es mag sein, daß dieses Dogma uns überhaupt Mut gegeben hat, den Komplex der 
Auferstehung des Fleisches neu zu überdenken und darin nicht nur ein Einzelereignis 
ganz am Schluß zu sehen, sondern ein Werden, in dem die persönliche Leibhaftigkeit, 
die wahre Geschichte jedes Menschen, integriert wird in die Leibhaftigkeit Christi, 

6 Zur exegetischen Diskussion siehe H. Schiirmann in seinem Kommentar: Das Lukas­
evangelium. 1. Teil (Herders theol. Kommentar zum NT, Freiburg 1969} und A. Vögtle 
mit kritischen Bemerkungen: Offene Fragen zur lukanischen Geburts- und Kindheits­
geschichte, in: Bibel und Leben 11 (1970) 51- 67. Zum Ganzen siehe H. ]. Brosch / ]. Hasen­
fuß (Hg.) : Jungfrauengeburt gestern und heute. Essen 1969. Ferner: K. S. Frank!R. Kilianl 
0. Knoch/G. Lattke/K. Rahner: Zum Thema Jungfrauengeburt. Stuttgart 1970. 

215 



das heißt jene eschichte, die mi1t der Auferstehung des Sohnes eın für allemal gültig
geworden ıst Die Integration fast aller sehr mit Versagen belasteten Menschen 1n
die barmherzige Vollendung Christi INdg erst beim etzten Gericht eutlich werden
(auch wenn diese Menschen bis dahin schon IM Himmel“ sind) ber gibt nicht
daneben die schon offen Tage liegende Vollendung, die auch den och auf Erden
lebenden Gläubigen die volle Integration des betreffenden Menschen und SEe1INEeSs
Lebens 1n die Geschichte Jesu über jeden Zweiftfel hinaus sicher sSein Damit haben
WIT schon die Grundlage bereitet, die nicht sehr ıne Einzelinterpretation des
Dogmas VO  - 1950 ermöglichen soll, sondern die sich dem Problem „Mariologie“ Vo  ”
den heutigen Voraussetzungen des Glaubensbewuß@tseins her tellen möchte
Solche Gedanken über die Vollendung, wIıe WIT S1e andeuteten, moögen tröstlich se1ın,
wird INa  - gCmn, Aber sind G1€e Zu eil notwendig? „Es ıst eın anderer Name unter
dem Himmel, der unter Menschen gegeben ist, daß WIr 1n ihm collten werden‘‘
Apg 4, 12), rklärt Petrus und meıint damit den Namen Jesu. Gehört dann der Name
‚„Maria  44 auch 1ın den formulierten Glauben?
Die Frage ıst 1mM Lauf der Geschichte vermutlich entstellt worden. Die Frage nach dem
eil 1st immer heilsindividualistischer gestellt worden. Wen rauche ich zZuU Heil?
Dann kann INa  ”3 mit Christus natürlich keinen anderen Namen ennen
Aber die Frage ıst In dieser Form falsch gestellt. icht als ob die Antwort, Christus Gel
der einz1ge Heilsname, falsch ware. Aber wWenn ich mich isoliert als einzelner
gegenüberstelle, frage ich verkehrt. Die wahre Heilsbedeutung Christi erschließt sich
auch mır erst, wenn ich mich 1n dem „Wir” sehe, dem Christus gehört und 1n dem

der einzige Heilsmittler ist. Diese richtige Sicht 1st reilich nicht meılne Leistung,
sondern S1e ıst bereits die Folge davon, daß ich Christi Intention verstanden habe 5ie
ıst nicht meine Tat, sondern die des Geistes Christi. Christi Jünger sSein und 1n der
Gemeinschaft der Jünger stehen, ıst für den Gläubigen identisch. Er würde
Christus vorbeisehen, wWenNnn keinen Blick für seine Mit-Jünger hätte
Nun 1st der Blick jedes Gläubigen natürlich begrenzt. Er wird das „Wir” WarTr grund-
s5tzlich universal bejahen, aber SEeINeEe aktuelle Beziehung Mitgläubigen wird sich,
gyerade weil G1E verifiziert werden muß, auf „wenige“ beschränken. Es oibt jedoch
Gestalten, die mıit der Kirche aller Zeiten mitgegangen ind Die Kirche 1st aufgebaut
auf dem „Fundament der Apostel und Propheten” (Eph Z 20) Wenn WITr auch icht
die Namen aller kennen, kennen WIr einzelne. Es ist u Überlieferung aller alten
katholischen Kirchen (und bei den Reformatoren ist die Überzeugung weiter VOeT-

breitet, als normalerweise ewußt ist), daß der Kirche vornehmstes Gilied Maria 1st.
Freilich 1st diese Überzeugung immer wieder adurch durchkreuzt worden, daß Maria
SOZUSagen Christus ausgespielt worden ist, als ob INan mit ihrer Hilfe Christus
leichter erweichen könne. Die familiäre Sicht der Mutterschaft stand bei solchen nalıven
Versuchen ate Maria ıst „Königsmutter”. In der gelehrten Mariologie hat das dazu
geführt, daß INa  ; eher die Ilw  ur  de” der Gottesmutter dachte als ihre Bedeutung,
die S1e als gläubiger Mensch hat Hier hat das Kapitel der Kirchenkonstitution des
{1 Vatikanums den ın langer Geschichte vorbereiteten Weg gewlesen, Maria eshalb
als nahe und liebenswert für alle Gläubigen empfinden, ‚„weil 61€e geglaubt hat““

616e Ja schon 1 Evangelium gepriesen WIT! (Lk I 45)
Freilich wird INa  - hier nicht übersehen dürfen auch das Marienkapitel der Kirchen-
konstitution kennt diesen Zusammenhang daß diesem Glauben Mariens 1ne be-
sondere, und in dieser Form unwiederholbare Funktion innerhalb der Heilsgeschichte
zukam. 50 sehr jeder Glaube erst Antwort auf den bereits kommenden Gott ist, iıst
die Glaubensantwort Mariens doch ohl auch 1n der Sicht des Iukanischen Kind-
heitsevangeliums eben der „menschliche OUOrt”, dem sich Gottes Kommen 1n
Christus für alle ereignet. Und selbst jener, dem die Antworten der traditionellen
Theologie un der Auslegung der Iukanischen un! matthäischen Jexte nicht AdU S -

216

das heißt jene Geschichte, die mit der Auferstehung des Sohnes ein für allemal gültig 
geworden ist. Die Integration fast aller so sehr mit Versagen belasteten Menschen in 
die barmherzige Vollendung Christi mag erst beim letzten Gericht deutlich werden 
(auch wenn diese Menschen bis dahin schon „im Himmel" sind). Aber gibt es nicht 
daneben die schon offen zu Tage liegende Vollendung, die auch den noch auf Erden 
lebenden Gläubigen die volle Integration des betreffenden Menschen und seines 
Lebens in die Geschichte Jesu über jeden Zweifel hinaus sicher sein läßt? Damit haben 
wir schon die Grundlage bereitet, die nicht so sehr eine Einzelinterpretation des 
Dogmas von 1950 ermöglichen soll, sondern die sich dem Problem „Mariologie" von 
den heutigen Voraussetzungen des Glaubensbewußtseins her stellen möchte. 

Solche Gedanken über die VoJlendung, wie wir sie andeuteten, mögen tröstlich sein, 
wird man sagen. Aber sind sie zum Heil notwendig? ,,Es ist kein anderer Name unter 
dem Himmel, der unter Menschen gegeben ist, daß wir in ihm sollten gerettet werden" 
(Apg 4, 12), erklärt Petrus und meint damit den Namen Jesu. Gehört dann der Name 
,,Maria" auch in den formulierten Glauben? 

Die Frage ist im Lauf der Geschichte vermutlich entstellt worden. Die Frage nach dem 
Heil ist immer heilsindividualistischer gestellt worden. Wen brauche ich zum Heil? 
Dann kann man mit Christus natürlich keinen anderen Namen zusammen nennen. 
Aber die Frage ist in dieser Form falsch gestellt. Nicht als ob die Antwort, Christus sei 
der einzige Heilsname, falsch wäre. Aber wenn ich mich so isoliert als einzelner ihm 
gegenüberstelle, frage ich verkehrt. Die wahre Heilsbedeutung Christi erschließt sich 
auch mir erst, wenn ich mich in dem „Wir" sehe, zu dem Christus gehört und in dem 
er der einzige Heilsmittler ist. Diese richtige Sicht ist freilich nicht meine Leistung, 
sondern sie ist bereits die Folge davon, daß ich Christi Intention verstanden habe. Sie 
ist nicht meine Tat, sondern die des Geistes Christi. Christi Jünger zu sein und in der 
Gemeinschaft der Jünger zu stehen, ist für den Gläubigen identisch. Er würde an 
Christus vorbeisehen, wenn er keinen Blick für seine Mit-Jünger hätte. 

Nun ist der Blick jedes Gläubigen natürlich begrenzt. Er wird das „Wir" zwar grund­
sätzlich universal bejahen, aber seine aktuelle Beziehung zu Mitgläubigen wird sich, 
gerade weil sie verifiziert werden muß, auf „wenige" beschränken. Es gibt jedoch 
Gestalten, die mit der Kirche aller Zeiten mitgegangen sind. Die Kirche ist aufgebaut 
auf dem „Fundament der Apostel und Propheten" (Eph 2, 20). Wenn wir auch nicht 
die Namen aller kennen, so kennen wir einzelne. Es ist nun Überlieferung aller alten 
katholischen Kird1en (und bei den Reformatoren ist die Überzeugung weiter ver­
breitet, als normalerweise bewußt ist), daß der Kirche vornehmstes Glied Maria ist. 
freilich ist diese Überzeugung immer wieder dadurch durchkreuzt worden, daß Maria 
sozusagen gegen Christus ausgespielt worden ist, als ob man mit ihrer Hilfe Christus 
leichter erweichen könne. Die familiäre Sicht der Mutterschaft stand bei solchen naiven 
Versuchen Pate. Maria ist „Königsmutter". In der gelehrten Mariologie hat das dazu 
geführt, daß man eher an die „Würde" der Gottesmutter dachte als an ihre Bedeutung, 
die sie als gläubiger Mensch hat. Hier hat das 8. Kapitel der Kirchenkonstitution des 
II. Vatikanums den in langer Geschichte vorbereiteten Weg gewiesen, Maria deshalb 
als nahe und liebenswert für alle Gläubigen zu empfinden, ,,weil sie geglaubt hat" -
weswegen sie ja schon im Evangelium gepriesen wird (Lk 1, 45). 

freilich wird man hier nicht übersehen dürfen - auch das Marienkapitel der Kirchen­
konstitution kennt diesen Zusammenhang -, daß diesem Glauben Mariens eine be­
sondere, und in dieser form unwiederholbare Funktion innerhalb der Heilsgeschichte 
zukam. So sehr jeder Glaube erst Antwort auf den bereits kommenden Gott ist, so ist 
die Glaubensantwort Mariens - doch wohl auch in der Sicht des lukanischen Kind­
heitsevangeliums - eben der „menschliche Ort", an dem sich Gottes Kommen in 
Christus für alle ereignet. Und selbst jener, dem die Antworten der traditionellen 
Theologie und der Auslegung der lukanischen und matthäischen Texte nicht aus-

216 



reichen, der auch leibhaftig verstandenen Jungfräulichkeit dieser Geburt iıne
Heilsbedeutung ZUZUMESSEIN, müßte sich damit auseinandersetzen, daß das Sa
Mariens einer Konkretion bedarf, Ja ZU kommenden Gott Sein können. Der
Glaube Mariens ıst der Kern ihrer Bedeutung Flr Christus celbst und Für alle mıit ihr

Christus Gehörenden. Die Tradition der kirchlichen Wertschätzung Mariens WarTr

U immer auch der Überzeugung, daß dieser Glaube bei ihr ıne „greifbare” Größe
ist. Nur wWwWenn gelingt, dem menschlichen Ort des Kommens Jesu 1ıne Bedeutung
uzZumesse: kann ıne theologische Mariologie begründet werden.
Das Prädikat „Gottesmutter” bleibt letztlich eın Titel, der ZUT Christologie gehört.
Er begründet sich noch keine Mariologie. Die e  „W:  ur  de“, Gottesmutter se1n,
1st kein hinreichender Titel Gott kann dem Abraham Aaus Steinen Kinder erwecken.
Aber Zn die Iukanische Kindheitschristologie recht hat, ıst das Angebot Gottes Von

Maria anNnNgENOIMME: worden. Gott wird jedoch nıe anders als durch Glauben auf-
4  IMI  J durch denselben Glauben, den ott mi1+t sich bringt, M kommt Wenn
Gott bei seiner Ankunft ın Christus 1U nicht VO oben ın die Menschheit fiel, sondern
aUuUs dem Glauben eines Menschen seinen Ursprung hatte, dürfen die Gläubigen nicht

dieser Art des ommMmensSs un dem Glauben des Menschen vorbeigehen, den
Gott als Ort sSe1INes Kommens erwählt hat Glaube 1st schon jenes Miteinander VO:  »

Gott und Mensch, das sowohl die absolute Priorität Gottes als aber auch die Tatsache
einschließt, daß Gott schöpferisch gehandelt hat Glaube ist Ja niemals „Leistung‘
oder „Vorleistung“ der Menschen, obwohl die innerste Mitte der Menschen wird.
Wer Christus kennenlernen will, kann niemals Glauben seiner Mitgläubigen VOT-

beigehen. Der Glaube seiner Mitgläubigen ist der Kontakt, der ihm selbst Christus
überbringt. Jüngerschaft, Kirche, Gemeinschaft der Gläubigen immer handelt sich
da die entscheidende Heilstatsache, da(s niemand allein Für 61  ch glauben kann.
Wer das übersähe, hätte auch Christus selbst vorbeigesehen. Welche konkreten
Namen aber dabei nennt, ware sich schon wieder sekundär, bzw würde nich+

dem Zentrum gehören, VO  3 dem das COkumenismusdekret spricht, sondern bereits
Periphererem., Freilich gehört ZUur Tradition der alten katholischen Kirchen, daß

bei diesen Namen auch Für jeden einzelnen nicht der Name ‚„‚Maria” fehlen dürfe
Der Glaube Mariens ıst Ffür niemand gleichgültig. Gott hat ihn erweckt, ihn ZU:

Ort Se1Nes ommens machen. Freilich wird deutlich, daß auch dieser Glaube icht
isoliert dasteht. Der Glaube Mariens steht 1n der Tradition des Glaubens Abrahams
Das ogma VO  3 der Ganz-Vollendung Mariens ıst nach der hier versuchten Inter-
pretation 1ne Variation dieser Überzeugung. Der Glaube Mariens und das hei(d+
des VO Geist Gottes erfüllten Menschen Maria ist 1Ne der Realitäten, die bereits
endgültige Gestalt angeNOMIMEN haben Die, die VO Geist Christi schon BaAnZ 1ın Besitz
genomMmMEN Person, bleibt 1n der jetzıgen und 1n der kommenden Welt
Diese Wahrheit annn aber eigentlich 1Ur mıit einem gewlssen Charme gesagt werden.
Wir sagten ja schon unmißverständlich, daß ZUrT Aufgabe der ‚„katholischen” Kir-
che gehört, diesen Gehalt aktuell bleiben assen. ber anderseits handelt
sich doch ohl nicht einen Bereich, 1n dem INa  - die Glaubenszustimmung der
einzelnen unter dem Anathem ordert. icht Ausschluß aus der Kirchengemeinschaft,
sondern Überzeugen innerhalb der Gemeinde ist der diesem Dogma angemMeESSCNE Weg
der Propagierung. Der dem gegenwartigen Glaubensbewußtsein angemessene Weg
scheint icht csehr das Dogma als Einzelaussage herausgreifen, sondern die gzrund-
sätzliche mariologische Aussage herausstellen sollen, die ZUuU Glauben der Kirche
doch dazugehört.

217

.. 

reichen, um der auch leibhaftig verstandenen Jungfräulichkeit dieser Geburt eine 
Heilsbedeutung zuzumessen, müßte sich damit auseinandersetzen, daß das „Ja" 
Mariens einer Konkretion bedarf, um Ja zum kommenden Gott sein zu können. Der 
Glaube Mariens ist der Kern ihrer Bedeutung für Christus selbst und für alle mit ihr 
zu Christus Gehörenden. Die Tradition der kirchlichen Wertschätzung Mariens war 
nun immer auch der Überzeugung, daß dieser Glaube bei ihr eine „greifbare" Größe 
ist. Nur wenn es gelingt, dem menschlichen Ort des Kommens Jesu eine Bedeutung 
zuzumessen, kann eine theologische Mariologie begründet werden. 

Das Prädikat „Gottesmutter" bleibt letztlich ein Titel, der zur Christologie gehört. 
Er begründet an sich noch keine Mariologie. Die „Würde", Gottesmutter zu sein, 
ist kein hinreichender Titel. Gott kann dem Abraham aus Steinen Kinder erwecken. 
Aber wenn die lukanische Kindheitschristologie recht hat, ist das Angebot Gottes von 
Maria angenommen worden. Gott wird jedoch nie anders als durch Glauben auf­
genommen, durch denselben Glauben, den Gott mit sich bringt, wenn er kommt. Wenn 
Gott bei seiner Ankunft in Christus nun nicht von oben in die Menschheit fiel, sondern 
aus dem Glauben eines Menschen seinen Ursprung hatte, dürfen die Gläubigen nicht 
an dieser Art des Kommens und an dem Glauben des Menschen vorbeigehen, den 
Gott als Ort seines Kommens erwählt hat. Glaube ist schon jenes Miteinander von 
Gott und Mensch, das sowohl die absolute Priorität Gottes als aber auch die Tatsache 
einschließt, daß Gott schöpferisch gehandelt hat. Glaube ist ja niemals „Leistung" 
oder „Vorleistung" der Menschen, obwohl er die innerste Mitte der Menschen wird. 

Wer Christus kennenlernen will, kann niemals am Glauben seiner Mitgläubigen vor­
beigehen. Der Glaube seiner Mitgläubigen ist der Kontakt, der ihm selbst Christus 
überbringt. Jüngerschaft, Kirche, Gemeinschaft der Gläubigen - immer handelt es sich 
da um die entscheidende Heilstatsache, daß niemand allein für sich glauben kann. 
Wer das übersähe, hätte auch an Christus selbst vorbeigesehen. Welche konkreten 
Namen er aber dabei nennt, wäre an sich schon wieder sekundär, bzw. es würde nicht 
zu dem Zentrum gehören, von dem das Okumenismusdekret spricht, sondern bereits 
zu Periphererem. Freilich gehört es zur Tradition der alten katholischen Kirchen, daß 
bei diesen Namen auch für jeden einzelnen nicht der Name „Maria" fehlen dürfe. 
Der Glaube Mariens ist für niemand gleichgültig. Gott hat ihn erweckt, um ihn zum 
Ort seines Kommens zu machen. Freilich wird deutlich, daß auch dieser Glaube nicht 
isoliert dasteht. Der Glaube Mariens steht in der Tradition des Glaubens Abrahams. 

Das Dogma von der Ganz-Vollendung Mariens ist nach der hier versuchten Inter­
pretation eine Variation dieser überzeugung. Der Glaube Mariens - und das heißt 
des vom Geist Gottes erfüllten Menschen Maria - ist eine der Realitäten, die bereits 
endgültige Gestalt angenommen haben. Sie, die vom Geist Christi schon ganz in Besitz 
genommene Person, bleibt in der jetzigen und in der kommenden Welt. 

Diese Wahrheit kann aber eigentlich nur mit einem gewissen Charme gesagt werden. 
Wir ,sagten ja schon unmißverständlich, daß es zur Aufgabe der 11katholischen" Kir­
che gehört, diesen Gehalt aktuell bleiben zu lassen. Aber anderseits handelt es 
sich doch wohl nicht um einen Bereich, in dem man die Glaubenszustimmung der 
einzelnen unter dem Anathem fordert. Nicht Ausschluß aus der Kirchengemeinschaft, 
sondern überzeugen innerhalb der Gemeinde ist der diesem Dogma angemessene Weg 
der Propagierung. Der dem gegenwärtigen Glaubensbewußtsein angemessene Weg 
scheint nicht so sehr das Dogma als Einzelaussage herausgreifen, sondern die grund­
sätzliche mariologische Aussage herausstellen zu sollen, die zum Glauben der Kirche 
doch dazugehört. 

217 


