WILHELM BREUNING

Das Mariendogma von 1950

In den Schwierigkeiten einer verinderten Situation

Im Okumenismusdekret (n 11) wird von einer Hierarchie der Glaubenswahrheiten gesprochen
und somit sachlich zwischen Zentrum und Peripherie unterschieden. Das Dogma von 1950
gehort ohne Zweifel nicht unmittelbar zum Zentrum. Aber nicht das diirfte der Hauptgrund
sein, daf von ihm mehr geschwiegen als gesprochen wird. In einer Zeit, die um die zentral-
sten Inhalte des Glaubens ringt, ist es zu vertreten, da die ohnehin strapazierten Glaubigen
nicht noch mehr beunruhigt werden. Die Methode, einen schwierigen Glaubensinhalt, der
weder in der aktuellen Diskussion noch unmittelbar im Zentrum des Bekenntnisses steht,
sozusagen einmal aufs Eis zu legen, muf nicht unbedingt falsch sein. Doch soll man sich
dariiber klar sein, daff eine solche Methode nicht in weiser Piddagogik von den Theologen
dirigiert werden kann. Auf unser Dogma angewandt heifft das: Vielen Gldubigen in unseren
Breiten ist es nicht gelungen, das Dogma von der Ganzaufnahme Mariens in die Vollendung
Christi in ihren Glaubensvollzug zu integrieren. Das Schweigen der Theologen griindet aber
nicht in einer gewissen Nachsicht hinsichtlich dieser Schwierigkeiten der Gldubigen, sondern
darin, daB sich ihre eigene Situation nicht von der der Gldubigen unterscheidet. Der
periphere Charakter des genannten Dogmas sollte aber die Unbefangenheit geben, die
Abstinenz nicht zum Tabu werden zu lassen und zumindest die Fragen, die damit gestellt
sind, nicht zu unterdriicken, selbst wenn man darauf keine allseits befriedigende Antwort
weifl. Denn ein Glaube, der nur solche Fragen zuldft, deren Losung er schon im voraus
iibersieht, hilt nicht viel von sich. Zudem wire er sehr unkirchlich, da er nicht darauf ver-
traut, daf Fragen in der kirchlichen Gemeinschaft zu einem Wachstum des Glaubens fithren
kénnen. Wenn Gott selbst sich vom Menschen befragen 1d8t, braucht es auch keine Leugnung
der Autoritit des kirchlichen Lehramtes zu sein, wenn man an seine Aussagen den MaBstab
kritischen Nachdenkens anlegt — vorausgesetzt, da@ man seinen eigenen Verstand nicht in
pubertirem Aufbegehren zur unfehlbaren Instanz macht. Der Fragende fragt ja im Ver-
trauen darauf, daf die Gemeinschaft der Gldubigen mehr weiff als er. Aber er fragt auch,
weil er an diesem Wissen teilhaben machte.

In diesem Sinn wollen die folgenden Uberlegungen verstanden sein. Wer die Fragen des
Verfassers nicht teilt, mdge bedenken, da der Verfasser so fragt, nicht um die Bedeutung
kirchlicher Glaubensaussagen anzufechten oder hinunterzuschrauben, sondern weil er der
Uberzeugung ist, daB sie etwas zu sagen haben. Freilich braucht er dabei nicht von vorne-
herein auszuschlieBen, daB diese Bedeutung unter Umstinden relativiert wird, indem die
Beziehung einer Aussage zum Ganzen wichtiger erscheint als ein einzelner Inhalt fiir sich
genommen. Die Beziehung zum Ganzen konnte vielleicht der eigentliche Schliissel zur Inter-
pretation werden.

Das Marien-Dogma und sein Consensus.

Beim Dogma von 1950 bestehen fiir den kritisch fragenden Gldubigen nicht nur in-
haltliche Schwierigkeiten: ,Was ist eigentlich ausgesagt und gemeint?”, sondern zu-
nichst einmal Fragen iiber die Qualifikation ,,Dogma” und ihr Zustandekommen.

Das Dogma wurde feierlich vom Papst verkiindigt in einer liturgischen Feier, die einen
der Hohepunkte des Jubiliumsjahres bilden sollte. Dieser Ausiibung des pipstlichen
Lehramtes war die bis dahin umfangreichste Konsensbefragung der katholischen
Kirche vorausgegangen. Die residierenden katholischen Bischéfe der ganzen Welt waren
befragt worden, ob sie die Lehre, die Pius XII. verkiindigen wollte, selbst fiir eine
Glaubenswahrheit hielten, ob ihre Glidubigen sie dafiir hielten und — falls es sich um
cine Glaubenswahrheit handle — ob sie den Zeitpunkt der feierlichen Verkiindigung
fiir opportun hielten. In der Frage, ob es sich um eine Glaubenswahrheit handle, war
die positiv bejahende Ubereinstimmung fast einmiitig. Wenn auch die Opportunitit
nicht in genau demselben Maf bejaht wurde, so blieb doch auch hier die Vorbehalte
anmeldende Minderheit zahlenmiBig gesehen véllig bedeutungslos.

Am interessantesten wird die Frage dort, wo sich der Papst nach der Uberzeugung der
Glédubigen erkundigte. Nie war in Vorbereitung einer lehramtlichen Entscheidung in

14 209



so ausdriicklicher Weise nach einem derartigen consensus fidelium gefragt worden. Die
Antworten der Bischife brachten auch hier die Geschlossenheit der Uberzeugung des
katholischen Volkes zum Ausdruck. So bedeutsam nun diese Meinungsbefragung ihrem
beabsichtigten Gewicht nach ist, so fragwiirdig erscheint die Methode ihrer Durch-
fithrung. Selbst in Lindern mit hoherem theologischen Bildungsstand der Glidubigen
wire es wohl schwer gewesen, den Gliubigen allein schon den Inhalt der nicht ganz
unkomplizierten Frage zu erldutern. Faktisch ist wohl nirgends der Versuch gemacht
worden, die Gldubigen zu befragen — ganz abgesehen von der Tatsache, daf eine
blofle Umfrage iiberhaupt nicht zu einem Ziel hitte kommen konnen. Selbst wenn die
befragten Bischdfe die Uberzeugung ihrer Gldubigen in ihrem eigenen Inneren er-
forschten, bleibt es zumindest beachtenswert, da8 man dem gelebten Glauben ein sol-
ches Gewicht geben wollte. Die Kirchenkonstitution des II. Vatikanums hat in dieser
Richtung weitergedacht und dem consensus fidelium die Infallibilitit zugesprochen
(n. 12).

Anderseits mufl man der Ehrlichkeit halber zugeben, daf8 die bischoflichen Antworten
— selbst, wenn sie die Lage richtig gedeutet haben sollten — nicht im Sinn eines
empirisch nachpriifbaren Beweises fiir einen consensus fidelium bewertet werden
diirfen. Trotzdem wire es falsch, sihe man im Zustandekommen des Dogmas eine
Manipulation von oben. Das Lehramt war nicht nur subjektiv guten Glaubens, son-
dern es war wirklich getragen von einer Bewegung innerhalb der Kirche. Die mariani-
sche Bewegung des 19. und 20. Jahrhunderts hatte eine beachtliche Resonanz bei
engagierten Gldubigen. Sie verstand sich nicht nur als Interessengruppe innerhalb der
Kirche, sondern als Erweckungskraft fiir das Ganze.

Freilich liegt hier auch ein Problem, das bis heute nachwirkt. Marianische Frommigkeit
beanspruchte in besonderer Weise, dal ihre Auferungen den Stempel des Katholischen
trugen. Thr gegeniiber Vorbehalte zu machen, wurde allzu schnell als Unkirchlichkeit
ausgelegt. Besonders nachteilig wirkte sich die doppelte Verteidigungsrolle katholischer
Spiritualitit aus; einmal gegen den Protestantismus, der aufs Ganze gesehen keine
positive Einstellung zur marianischen Frommigkeit fand, und gegen einen diirren
Rationalismus, der freilich nicht allein mit Hilfe der Marienverehrung zu iiberwinden
war. Nachteilig wirkte sich das vor allem deshalb aus, weil eine kritische Priifung
marianischer Verehrungsformen allzu schnell unter das Verdikt von protestantischer
oder rationalistischer Engherzigkeit fiel. Gegenreformatorische sowie anti-aufklire-
rische Kirchlichkeit und marianische Spiritualitit konnten hier ein zu leichtes und Ffiir
beide Teile nicht in jeder Hinsicht férderliches Biindnis eingehen.

Bezeichnend fiir diesen Sachverhalt ist die Unterscheidung, die noch das II. Vatikanum
iiberschattete und die Mariologen in ,Minimalisten” und ,Maximalisten” einteilte.
Das Marienkapitel der Kirchenkonstitution zeigt aber, dafl diese Unterscheidung, so wie
sie gebraucht wurde, sinnlos ist. Die Devise ,De Maria numquam satis” kann zwar
einmal als Wort liebevoller Verehrung echt sein; wenn man darauf aber eine Theologie
aufbauen will, besteht die Gefahr, da mit vielen hochklingenden Titeln wenig gesagt
wird. Das genannte Marienkapitel hat indes zumindest einen Weg gewiesen, nicht bei
der Betrachtung eines umgehingten Sternenmantels und bei einer duferlich auf-
gesetzten Krone stehen zu bleiben, sondern die zu suchen, die im Evangelium wegen
ihres Glaubens selig gepriesen wird. Das liegt jenseits der Markierungen von
Minimalismus und Maximalismus. Fiir das Verstindnis des marianischen Dogmas
diirfte hierdurch, auf weite Sicht gesehen, eine neue Lage entstanden sein. Das Marien-
kapitel integriert zwar die Dogmen von 1854 und 1950 so in seine Aussage, als ob
diese Einbeziehung selbstverstindlich wire. Aber die vom letzten Konzil versuchten
und gewagten Integrationen haben auch anderweitig gezeigt, daf8 sie zu einer neuen
Sicht des Ganzen fithren konnen. Ist fiir das Dogma von 1950 auch eine solche
Situation entstanden?

210



Gesdhichtliche Dogmeninterpretation.

Der verdnderte Horizont gegeniiber einer Definition, wie sie von Pius XIL hinsichtlich
der Aufnahme Mariens in den Himmel vorgetragen wurde, 148t sich zunichst am
besten verdeutlichen am Beispiel der Verinderungen, die im Verstindnis des Dogmen-
begriffs selbst vor sich gegangen sind.

Dem Dogmenbegriff der letzten Jahrhunderte kam es insbesonders auf den Unfehlbar-
keitscharakter der Aussage an. Diese besondere Wertschitzung setzt aber als Kehrseite
voraus, dafl nicht alles, was in der Kirche gesagt wird, diesen letzten Stempel der
Giiltigkeit trigt. Nur in einem Dogma spricht das Lehramt mit letzter Unfehlbarkeit.
Dem entspricht auch, daR man die formalen Bedingungen solcher Entscheidungen her-
auszuarbeiten versuchte: Unfehlbare Entscheidungen miissen sich ja als solche auch
erkennen lassen. Derselben Mentalitit entspricht die Einteilung der dogmatischen Lehr-
sitze in abgestufter Qualifikation des GewiBheitsgrades von ,de fide” bis zur
»sententia probabilis”. Innerhalb dieses Denkens ist es nur folgerichtig, wenn man die
Qualifikation eines einem selbst als ,,wahr” erscheinenden Satzes méglichst hoch an-
zusetzen, bzw. — wo die eigene Beweiskraft nicht mehr ausreichte — das kirchliche
Lehramt in Anspruch zu nehmen versuchte. ,,Dogmatik” arbeitete deshalb auch vor-
zugsweise mit ,Dogmen” im formalen Sinn, weil hier die Wahrheit ja auer Diskussion
stand. Sie schienen die beste Grundlage zu sein, wenn man daranging, aus den einzel-
nen Lehren ein Ganzes zu bauen; und mit ihrer Hilfe schien es auch am besten mog-
lich von einer sicheren Grundlage her weitere Folgerungen fiir den Ausbau des
Ganzen zu ziehen.

Die beiden marianischen Dogmen des 19. und 20. Jahrhunderts stehen unverkennbar
in der Linie dieser Auffassung vom Dogma. Nicht umsonst werden sie ja als Muster-
beispiele fiir eine bestimmte Art von Dogmenentfaltung herangezogen. Sie wurden
erstrebt, um diesen mariologischen Uberzeugungen den Stempel der hiochsten in der
Kirche zu erreichenden Gewifsheit zu geben. Anderseits ordneten sich diese Sitze
wieder so in das Ganze mariologischer Theologie ein, daf mit ihrer Dogmatisierung
die Gesamtkonzeption ihre Festigkeit erhielt.

Der AuBenstehende mag Verdacht schopfen, die Wahrheit sollte hier systemimmanent
zum eigenen Nutzen manipuliert werden. Aber diese moderne wissenschaftssozio-
logische Kategorie trifft nicht das Verstindnis des ganzen Vorgangs. Daf hier zu
systemimmanent gedacht wurde, ist nicht zu bestreiten. Doch auch die Theologen
jener Zeit gingen von der Voraussetzung aus, daf alle Glaubenssitze nicht in der
Verfiigung von Menschen liegen. ,,Dogma” kann von seiner Voraussetzung aus nur
das werden, was Gott geoffenbart hat. Glaubenstreue kann man diesen Theologen
nicht bestreiten. Trotzdem haben sie dazu beigetragen, daf fiir viele heutige Menschen
der Glaube seinem Inhalt nach ein von Menschen ausgedachtes und manipuliertes
System ist. Das soll aber nicht als Vorwurf gesagt sein, sondern aus der Schwierigkeit
des iiberkommenen Erbes heraus mitsamt der Verpflichtung, die hier zu Tage tretende
Enge zu iiberwinden, ohne dem Gemeinsamen, nimlich der Verpflichtung vor der
Offenbarung Gottes, untreu zu werden. In dieser Lage kénnen — wie schon gesagt —
die notwendige Diskontinuitit und die Kontinuitdt in der Verantwortung vor der ge-
meinsamen Glaubenswirklichkeit vielleicht besonders treffend am Wandel des Ver-
stindnisses von ,,Dogma” deutlich gemacht werden.

Was das vergangene Verstidndnis nicht geniigend gewiirdigt hat, ist wohl zuerst die
Geschichtlichkeit des Dogmas der Wahrheit gegeniiber. Wahrheit geschieht zwar in
einem Verhiltnis des Menschen zur Wirklichkeit, aber sie ist kein ,,Sachverhalt”.
Die Ubereinstimmung zwischen Erkennen und Wirklichkeit, als die man Wahrheit
»sachlich” definieren zu konnen meint, iibersieht leicht, daf das Problem gerade im
,Ubereinstimmen” von ungleichartigen Wirklichkeiten liegt: so, wenn der Mensch
einerseits als ,Person” die Vorgegebenheit von ihm zur Verfiigung stehenden ,,Din-

211



gen’ erfaft; aber auch, wenn ihn anderseits die UnfaBbarkeit Gottes durchdringt. In
beiden Fillen ist der Mensch von der Wirklichkeit ganz anders angesprochen. Dieser
den Menschen je betreffende, also existentielle Charakter der Wahrheit ist nicht nur
eine Vorbedingung fiir die Erkenntnis, die man beachten muf, um dann auf diese
erste Erkenntnis hin doch sachlich-logisch weiterdenken zu kénnen, sondern er bleibt
ein inhaltlich formendes Prinzip jeder Wahrheitserkenntnis. Nicht indem der Mensch
von sich abstrahiert, findet er Wahrheit, sondern indem er seiner Lage entsprechend
der Wirklichkeit antwortet. Situationsbezogenheit mindert nicht die Giiltigkeit von
Wabhrheit, sondern sie gehort zur Bereitschaft, sie zu aktualisieren und zu realisieren.
Auch die Wahrheit von Dogmen li8t sich immer nur in ,bezogener” Weise aus-
driicken. Sie ist nicht primir auf den einzelnen hin bezogen, sondern auf die Kirche.
Wenn man darauf achtet, haben alle Dogmen iibrigens einen leicht erkennbaren Sitz
im Leben. Der weitaus haufigste Anlaf zu dogmatischen Definitionen ist die Ab-
grenzung des kirchlichen Glaubens gegeniiber der Hiresie. Von daher ist aber auch
der Wahrheitswert eines so entstandenen Dogmas zu beurteilen. Dem Irrtum wird nicht
die selbstverstandlich besessene Wahrheit gegeniibergestellt, sondern in einer Frage-
situation wird ein Weg gesucht und gewiesen, wie die Kirche ihrem Christuszeugnis
gegeniiber treu bleiben konne. Es handelt sich also nicht um das Festhalten an ge-
offenbarten Sitzen, die einfach nur in ihrem Wortlaut konserviert werden miissen,
um Wahrheit prisent zu machen, sondern es handelt sich um Treue dem Wort des
Lebens gegeniiber, das Christus ist!. Gerade um ihm gegeniiber treu zu sein und
nichts Neues iiber ihn hinaus zu sagen, muf die Kirche ihr Bekenntnis oft neu sagen.
Das relativiert den Wert von Dogmen in zweifacher Weise. Einmal fithrt unter Um-
stinden die Weigerung, iiber ein einmal formuliertes Dogma zu diskutieren, gerade
zum Gegenteil dessen, was man beabsichtigt. Das Ubersehen der geschichtlichen Situa-
tion eines Dogmas fithrt nicht zu seiner Erhaltung, sondern zur Preisgabe seiner
Identitit. Die zweite Relativierung trifft die iiberkommene theologische Methode
vielleicht noch empfindlicher. Wenn jedes Dogma seine Stunde hat, darf man die
,/Dogmatik” nicht mehr so einseitig an die geschichtlichen Definitionen binden, als ob
sie in einem solchen Aufbau aus Dogmen ihr Objekt jeweils am besten treffen konnte,
nimlich den lebendigen und aktuellen Glauben der Kirche zu artikulieren. Dogmatische
Definitionen im herkémmlichen Sinn setzen Ausnahmesituationen voraus. Sie konnten
gar nicht erfolgen, wenn die Kirche in ihrem normalen Leben nicht stindig den unfehl-
baren Glauben formulierte, auch wenn es nicht gelingt, in dem Vielerlei der Aussagen
fiir einzelne Satzteile Unfehlbarkeit zu beanspruchen. Im Grunde tut das auch die
sogenannte unfehlbare Lehrentscheidung nicht, da auch ihre Aussage immer mit der
Voraussetzung zu horen ist, daB sie einen Bezug zu einem Ganzen hat, das nicht je
adaequat im Satzlaut mit zum Ausdruck kommen kann. Damit ist ihr ,,unfehlbarer”
Wert nicht in Frage gestellt, es werden nur Bedingungen genannt, die es erst sinnvoll
machen, angesichts des Geheimnisses Jesu Christi von kirchlicher Unfehlbarkeit zu
reden.

Stellt man nun das Dogma von der ganzheitlichen Vollendung Mariens in diesen
Zusammenhang, dann wird deutlich, daf sein Sitz im Leben nicht die bedrohende Ver-
filschung des Christuszeugnisses durch Hiresie war. Es handelte sich nicht um die
Bedrohung des Zentrums im christlichen Glauben. Aber auch dieses Dogma hatte
seinen geschichtlichen Ort. Wir haben auf einiges schon hingewiesen. Es ist nicht
zu leugnen, daR gerade diese geschichtlichen Umstidnde fiir manche Christen schon
1950 den Eindrucdk der UnverhiltnismiRigkeit des Mittels hervorriefen und es
heute fiir eine viel grofere Zahl tun. Wird hier nicht das schwerste Geschiitz auf-
gefahren, die Verpflichtung zur Annahme einer Glaubenswahrheit, ohne daf der
Grund fiir eine solche Mafnahme ersichtlich wire? Kann die Kirche denn iiberhaupt

1Vgl.1Jo1,1-3.

212



binden, wenn es nicht um das Heil selbst geht? Und konnte anderseits die Kirche zu-
frieden sein, wenn ihre Gldubigen sagen: ,Ich halte zwar an der Verbindlichkeit der
kirchlichen Glaubensaussagen fest, aber da ich keinen unmittelbar notwendigen Bezug
zu meinem und meiner Mitmenschen Heil sehe, muf8 mir die Kirche schon zugestehen,
dafl mich solche inexistentiellen Definitionen im Grunde nichts angehen?”

Man moge aber auch hier die Differenzierung mit heraushéren. Es gibt sicher
Glaubige, fiir die dieses Dogma existentiell viel bedeutet. Aber was niitzt es, den
ebenso gewifl vorhandenen anderen Gliubigen gegeniiber auf den eigenen Glauben zu
verweisen, ohne ihnen Hilfe zur Aneignung zu geben? Zum Verstindnis der Wahrheit
von 1950 in der heutigen Kirche gehort sicher nicht nur die Geduld mit weniger ver-
standigen Gliubigen, sondern auch der Wunsch, die eigene Glaubenseinsicht mit-
zuteilen und darin jene Mingel zu iiberwinden, die — verschuldet oder unverschuldet —
in den Prozef der Dogmatisierung von 1950 eingeflossen sind und nicht nur AufBen-
stehenden die Zustimmung schwierig machen. Dabei sollte man nicht iibersehen, daf8
nicht nur bei dieser Dogmatisierung Menschlichkeiten geschehen sind, sondern daf die
Kirchengeschichte fiir solche Art menschlicher Begrenztheit dogmatischer Definitionen
auch andere und schlimmere Beispiele kennt.

Was nun den Vorwurf der Unverhiltnismifigkeit des Mittels einer dogmatischen
Definition betrifft, wird man gerade hinsichtlich des geschichtlichen Charakters von
dogmatischen Definitionen vielleicht einen Weg offenhalten konnen zwischen einer
Uberschitzung des Faktums von 1950 und seiner Ignorierung. Uberschitzt darf das
Marien-Dogma deshalb nicht werden, weil eine seiner Zielsetzungen, um deretwillen
es beabsichtigt war, sich nicht erfiillt hat: Das Dogma hat sich nicht als systematischer
Pfeiler fiir eine auf Dogmen aufgebaute Mariologie erwiesen. Wenn unsere Uber-
legungen richtig sind, ist das ein Aspekt, der dem Dogma grundsitzlich ohnehin
fremd und nicht zumutbar ist. Es bleibt aber die feierliche liturgische Proklamation
eines ,Sachverhalts”, der aus den erkenntnistheologischen Voraussetzungen jedes
Dogmas, dieses Marien-Dogmas aber im besonderen, durch die Verkiindigung lediglich
ins Bewuftsein zu heben war. Mehr als im Glaubensbewufstsein schon angelegt war,
konnte dieses Dogma nicht erheben wollen, ohne seine eigene Grundlage zu zer-
storen®.

Hat das Dogma von 1950 eine aktuelle Bedeutung fiir die gegenwiirtige Kirche?

In diesem Zusammenhang ist auf einige Schwierigkeiten dieses Dogmas zu verweisen,
die bisher nicht erwihnt wurden, die aber im Bewuftsein der Gldubigen eine Sperre
und fiir die Theologen eine Crux bilden. Dieses Dogma hat so, wie es meist verstanden
wird, keine unmittelbare Grundlage in der Schrift, und der Traditionsbeweis muf sich,
gerade um MiBverstindnisse zu vermeiden, gegen die Annahme wehren, es gibe eine
miindliche Uberlieferung iiber das Faktum der leiblichen Aufnahme Mariens in den
Himmel seit apostolischen Tagen, die nur zufillig nicht ins NT aufgenommen sei. Die
lehramtliche Definition zeigt, daB8 auch der Papst sich auf theologische Zusammenhinge
und nicht auf fragwiirdige Traditionsbeweise stiitzen wollte®. Aber die Dogmatisierung
kann dann nicht bedeuten, daf8 der Papst Argumente, die ihrer eigenen Kraft nach
nicht ausreichen, durch seine Autoritit zu Argumenten machen will, sondern der Papst
will mit seiner Autoritit vorangehen, um in der Kirche etwas heller bewuf8t werden zu
lassen, was seinem Gehalt nach ohnehin schon vorhanden ist. Mehr konnte der Papst
nicht tun, wenn er nicht seine eigene Grundlage und das katholische Verstindnis von
dem Enthaltensein der Offenbarung in der Tradition verlassen wollte.

? Damit soll nicht ein wirklicher Erkenntnisfortschritt im Sinne von Bewuftseinsneuheit in
der Dogmenentwicklung geleugnet werden, aber der kann gerade nicht in einer Dogmati-
sierung als solcher seinen Grund haben.

3 Vgl. DS 3900—3904.

213



Man mag hier den Eindruck haben, die papstliche Entscheidung werde solange her-
untergespielt, bis sie schlieflich ihre Sperrigkeit verloren habe, aber im Grund auch
nur noch eine Banalitdt ausdriicke. Solange jedoch eine kirchlich-dogmatische Rede-
weise nicht ganz so schlicht gelesen werden kann, wie ihre Worte dastehen, sondern
solange sie mit den komplizierten ekklesiologischen Implikationen gelesen werden
muf, die ihren Inhalt mitbestimmen, ist dieser Eindruck vielleicht nicht zu vermeiden.
Man mag sich iiberlegen, wie hier weniger systemgebunden gedacht werden kann,
aber man wird auch der Geschichte ihr Recht lassen und frithere AuBerungen so
deuten miissen, wie sie von ihren Voraussetzungen aus verstanden sein wollen.

Im iibrigen ist mit dieser Auslegung dem Bemiihen der Gliubigen wieder eine Freiheit
zuriickgegeben. Ohne daB die Aussage von 1950 als belanglos hingestellt wird, darf ihr
Inhalt auf die heutige Glaubenssituation der Kirche hin neu befragt werden. Denn der
Sitz im Leben der Verkiindigung von 1950 war das feierliche Bekenntnis zu einer
Mutter des Herrn, von der die Kirche glaubte, daf sie mit Christus und in Christus
,ganz” vollendet sei. Was fiir unser Heil Sinn hat, ist nicht der Versuch, iiber den
Gegenstand ,Maria” Einzelaussagen zu machen, auch nicht iiber sie als ,,Gegenstand”
gottlicher Gnade, sondern iiber ihre lebendige Nihe zur Kirche!. Das schlieft nicht
aus, daf man sie selbst trifft, sondern man trifft sie ja gerade in der Giiltigkeit, die
sie vor Gott gewonnen hat, und ,persoénlicher” kann man sie wohl nicht sehen.
In gewisser Beziehung ist dann die Frage, die sich aus einer derartigen Interpretation
des Dogmas von 1950 ergibt, nicht so sehr eine Einzelfrage nach einem bestimmten
Augenblick im Leben Marias, nachdem man ihr Leben bereits anderweitig dogmatisch
eingeordnet hat, es ist vielmehr die Frage nach dem Glaubenssinn einer Mariologie
itberhaupt.

Dieser Frage darf wohl das katholische Glaubensverstindnis heute nicht mit dem
Hinweis auf die bereits dogmatisch entfaltete Mariologe ausweichen. Es kinnte sein,
daf eine so starre Mariologie bald nur noch unter Druck zu halten wire. Das scheint
durch eine sich schon anbahnende Entwicklung bestitigt zu werden, ndmlich die Frage,
ob die sogenannte biologische Jungfriulichkeit der Geburt Christi ein definiertes
Dogma ist oder nicht. Auf diese Frage in ganzer Breite einzugehen, verbietet die Fiille
der damit verbundenen Probleme. Vielleicht hat das gemeinte Faktum wirklich so
wesentlich mit dem Heil in Christus zu tun, daf8 es zum Inhalt des Glaubens gehért.
Aber das eindeutig nachzuweisen, scheint heute schwer. Es ist nimlich, wenn man den
strengen Begriff einer Definition anlegt, nicht sicher, daf die jungfriuliche Geburt
Christi ,,Dogma” ist®.

Und wenn man ihre theologische Begriindung im Zusammenhang mit einer keines-
wegs unbestreitbaren Theologie der Jungfriulichkeit verfolgt, ist man nicht iiberzeugt,
daB hier nur das reine, unverfilschte Evangelium weitergegeben wurde. Aber damit
ist anderseits auch noch nicht entschieden, ob Lukas und seine Quellen nicht doch —
aus besseren theologischen Griinden — das faktische Wunder einer neuen Schépfung

* Demjenigen, fiir den Gnadenwirken Gottes und Heilsbedeutsamkeit fiir andere identisch
wiren, wiirde der Verfasser nicht widersprechen. Es ging nur darum, ein einseitig-indi-
vidualistisches Gnadenverstindnis auszuschliefen.

5 Es ist zwar nicht zu iibersehen, daf in definitiven Entscheidungen alter Konzilien und in
den Glaubensbekenntnissen von Maria, der Jungfrau, gesprochen wird, aber es diirfte doch
schwer nachzuweisen sein, daB der Tenor der Aussagen unmittelbar auf die Apposition
,der Jungfrau” hinauslauft. Damit ist freilich nur gesagt, daf keine direkte Definition
vorliegt. Es kann dann durchaus noch sein, da das Faktum zum GlaubensbewuBtsein der
Kirche gehort. Nur muff man dann theologisch einen Beweis dafiir antreten. Auch das
kénnte in der heutigen Lage dazu fiihren, daR nicht alle sofort und unmittelbar iiberzeugt
sind, weil sich in der geschichtlichen Tradition der Jungfrauengeburt in der Tat einige
schwierige Punkte befinden.

214



meinen, zu der ein Mensch seine personale Einwilligung gegeben hat, und das gerade
deshalb auch die Dimension des Leibhaftigen miteinschlief3tf.

So wichtig die Frage und ihre uns aufgegebene Lésung auch sein mdgen, man kann in
der heutigen Situation des Glaubens ehrlicherweise daraus keinen articulus stantis et
cadentis ecclesiae machen und die Kirchengemeinschaft mit denen brechen, die hier ihre
Schwierigkeiten haben. Ein blofes Verharren konnte auch hier den Komplex zu einer
bosartigen Wucherung entarten lassen. Man kann ndmlich wirklich an Christus als
Gottes Sohn im Sinn der Kirche glauben, ohne dafl das seine jungfriuliche Geburt
bereits einschliefSt.

Aus diesen Griinden sollten sich die katholischen, zusammen iibrigens mit den ortho-
doxen Gliubigen, durchaus grundsitzlich nach ihrer Mariologie befragen lassen, nicht
mit der Angstlichkeit, verschiedene Dogmen verteidigen zu miissen, sondern in ihrer
Uberzeugung von der Bedeutsamkeit Mariens, die gestiitzt wird durch die dogmatischen
Aussagen der Vergangenheit. Vielleicht gehort dazu ein Vertrauen in die Lebens-
dulerungen der Kirche — auch wenn Menschlichkeiten in ihnen nicht ausgeschlossen
sind —, das heute nicht mehr allgemein vorhanden ist. Aber wer es hat, wird darin
mehr ein Charisma sehen, das auf andere iiberstrahlen soll, als ein Mittel, auf die
Autoritit der Kirche zu pochen.

Das Heil im Namen Jesu und die Mariologie.

Wenn unsere Deutung richtig ist, nach der das Dogma von 1950 nicht so sehr ein
Einzelfaktum des Marienlebens fiir sich isoliert darstellen kann, sondern als eine Aus-
sage iiber die grundsitzliche und bleibende Bedeutung Mariens in der Kirche und im
herankommenden Gottesreich zu verstehen ist, formuliert in einer Sprache kirchlicher
Frommigkeit, kime es also in einer situationsgerechten Wiirdigung dieses Dogmas
darauf an, den bleibenden und grundsitzlichen Sinn von ,Mariologie” heraus-
zuarbeiten.

Aber die Wendung ,formuliert in einer Sprache kirchlicher Frommigkeit” bedarf zuvor
wohl noch einer Erliuterung. Wir gehen dabei davon aus, daf die Aussagen der
Mariologie nicht nur wie alle Aussagen des Glaubens eine Beziehung zur gelebten
Spiritualitit haben (— auch wenn es dem Nicht-Theologen manchmal schwer sein
wird, das festzustellen —), sondern daf ihre Intention direkt im Sinn einer verehrenden
Huldigung — an Gott und Maria zugleich — gesucht werden muf und nicht in der
scharfen Herausarbeitung eines Lehrunterschieds, der deshalb betont werden miifite,
weil die Lehre bedroht ist. Solche ,,formgeschichtlichen” Eigenarten beim Dogma nicht
zu beachten, muf zu Fehldeutungen fiihren.

Spirituelle Aussagen haben einen viel weiteren Kontext, als in ihrem unmittelbaren
Wortlaut zum Ausdruck kommt. Er mufl aber mitgelesen werden. Wenn wir es an
unserem Dogma verdeutlichen: , Aufnahme mit Leib und Seele in den Himmel”
besagt, daf bei dem betreffenden Menschen die Christuswirklichkeit vollendet ist.
Das impliziert, da} die geschichtlich-weltliche Leibhaftigkeit des Menschen in Christus
nicht verloren geht, sondern ihre bleibende, und zwar aktuell-aktive Gestalt erhilt.
Es mag sein, daB dieses Dogma uns iiberhaupt Mut gegeben hat, den Komplex der
Auferstehung des Fleisches neu zu iiberdenken und darin nicht nur ein Einzelereignis
ganz am Schluf zu sehen, sondern ein Werden, in dem die perstnliche Leibhaftigkeit,
die wahre Geschichte jedes Menschen, integriert wird in die Leibhaftigkeit Christi,

6 Zur exegetischen Diskussion siehe H. Schiirmann in seinem Kommentar: Das Lukas-
evangelium, I. Teil (Herders theol. Kommentar zum NT, Freiburg 1969) und A. Végile
mit kritischen Bemerkungen: Offene Fragen zur lukanischen Geburts- und Kindheits-
geschichte, in: Bibel und Leben 11 (1970) 51—67. Zum Ganzen siche H. ]J. Brosch / J. Hasen-
fuf (Hg.): Jungfrauengeburt gestern und heute. Essen 1969. Ferner: K. 5. Frank/R. Kilian/
O. Knoch/G. Lattke/K. Rahner: Zum Thema Jungfrauengeburt. Stuttgart 1970.

215



das heift jene Geschichte, die mit der Auferstehung des Sohnes ein fiir allemal giiltig
geworden ist. Die Integration fast aller so sehr mit Versagen belasteten Menschen in
die barmherzige Vollendung Christi mag erst beim letzten Gericht deutlich werden
(auch wenn diese Menschen bis dahin schon ,,im Himmel” sind). Aber gibt es nicht
daneben die schon offen zu Tage liegende Vollendung, die auch den noch auf Erden
lebenden Gldubigen die volle Integration des betreffenden Menschen und seines
Lebens in die Geschichte Jesu iiber jeden Zweifel hinaus sicher sein 1£t? Damit haben
wir schon die Grundlage bereitet, die nicht so sehr eine Einzelinterpretation des
Dogmas von 1950 erméglichen soll, sondern die sich dem Problem ,Mariologie” von
den heutigen Voraussetzungen des Glaubensbewuftseins her stellen machte.

Solche Gedanken iiber die Vollendung, wie wir sie andeuteten, mdgen tréstlich sein,
wird man sagen. Aber sind sie zum Heil notwendig? ,,Es ist kein anderer Name unter
dem Himmel, der unter Menschen gegeben ist, daff wir in ihm sollten gerettet werden”
(Apg 4, 12), erklirt Petrus und meint damit den Namen Jesu. Gehért dann der Name
,Maria” auch in den formulierten Glauben?

Die Frage ist im Lauf der Geschichte vermutlich entstellt worden. Die Frage nach dem
Heil ist immer heilsindividualistischer gestellt worden. Wen brauche ich zum Heil?
Dann kann man mit Christus natiirlich keinen anderen Namen zusammen nennen.
Aber die Frage ist in dieser Form falsch gestellt. Nicht als ob die Antwort, Christus sei
der einzige Heilsname, falsch wire. Aber wenn ich mich so isoliert als einzelner ihm
gegeniiberstelle, frage ich verkehrt. Die wahre Heilsbedeutung Christi erschlieBt sich
auch mir erst, wenn ich mich in dem , Wir” sehe, zu dem Christus gehort und in dem
er der einzige Heilsmittler ist. Diese richtige Sicht ist freilich nicht meine Leistung,
sondern sie ist bereits die Folge davon, daf ich Christi Intention verstanden habe. Sie
ist nicht meine Tat, sondern die des Geistes Christi. Christi Jiinger zu sein und in der
Gemeinschaft der Jiinger zu stehen, ist fiir den Gldaubigen identisch. Er wiirde an
Christus vorbeisehen, wenn er keinen Blick fiir seine Mit-Jiinger hitte.

Nun ist der Blick jedes Gliubigen natiirlich begrenzt. Er wird das ,,Wir” zwar grund-
sdtzlich universal bejahen, aber seine aktuelle Beziehung zu Mitgldubigen wird sich,
gerade weil sie verifiziert werden mufB, auf ,wenige” beschrinken. Es gibt jedoch
Gestalten, die mit der Kirche aller Zeiten mitgegangen sind. Die Kirche ist aufgebaut
auf dem ,,Fundament der Apostel und Propheten” (Eph 2, 20). Wenn wir auch nicht
die Namen aller kennen, so kennen wir einzelne. Es ist nun Uberlieferung aller alten
katholischen Kirchen (und bei den Reformatoren ist die Uberzeugung weiter ver-
breitet, als normalerweise bewuft ist), daff der Kirche vornehmstes Glied Maria ist.
Freilich ist diese Uberzeugung immer wieder dadurch durchkreuzt worden, daf Maria
sozusagen gegen Christus ausgespielt worden ist, als ob man mit ihrer Hilfe Christus
leichter erweichen konne. Die familidre Sicht der Mutterschaft stand bei solchen naiven
Versuchen Pate. Maria ist , Konigsmutter”. In der gelehrten Mariologie hat das dazu
gefithrt, daf man eher an die ,Wiirde” der Gottesmutter dachte als an ihre Bedeutung,
die sie als gldubiger Mensch hat. Hier hat das 8. Kapitel der Kirchenkonstitution des
II. Vatikanums den in langer Geschichte vorbereiteten Weg gewiesen, Maria deshalb
als nahe und liebenswert fiir alle Gliubigen zu empfinden, ,weil sie geglaubt hat” —
weswegen sie ja schon im Evangelium gepriesen wird (Lk 1, 45).

Freilich wird man hier nicht iibersehen diirfen — auch das Marienkapitel der Kirchen-
konstitution kennt diesen Zusammenhang —, daf diesem Glauben Mariens eine be-
sondere, und in dieser Form unwiederholbare Funktion innerhalb der Heilsgeschichte
zukam. So sehr jeder Glaube erst Antwort auf den bereits kommenden Gott ist, so ist
die Glaubensantwort Mariens — doch wohl auch in der Sicht des lukanischen Kind-
heitsevangeliums — eben der ,,menschliche Ort”, an dem sich Gottes Kommen in
Christus fiir alle ereignet. Und selbst jener, dem die Antworten der traditionellen
Theologie und der Auslegung der lukanischen und matthdischen Texte nicht aus-

216



reichen, um der auch leibhaftig verstandenen Jungfriulichkeit dieser Geburt eine
Heilsbedeutung zuzumessen, miifte sich damit auseinandersetzen, daf das ,Ja”
Mariens einer Konkretion bedarf, um Ja zum kommenden Gott sein zu konnen. Der
Glaube Mariens ist der Kern ihrer Bedeutung fiir Christus selbst und fiir alle mit ihr
zu Christus Gehorenden. Die Tradition der kirchlichen Wertschdtzung Mariens war
nun immer auch der Uberzeugung, daf dieser Glaube bei ihr eine ,greifbare” GroSe
ist. Nur wenn es gelingt, dem menschlichen Ort des Kommens Jesu eine Bedeutung
zuzumessen, kann eine theologische Mariologie begriindet werden.

Das Pridikat ,Gottesmutter” bleibt letztlich ein Titel, der zur Christologie gehdrt.
Er begriindet an sich noch keine Mariologie. Die ,Wiirde”, Gottesmutter zu sein,
ist kein hinreichender Titel. Gott kann dem Abraham aus Steinen Kinder erwecken.
Aber wenn die lukanische Kindheitschristologie recht hat, ist das Angebot Gottes von
Maria angenommen worden. Gott wird jedoch nie anders als durch Glauben auf-
genommen, durch denselben Glauben, den Gott mit sich bringt, wenn er kommt. Wenn
Gott bei seiner Ankunft in Christus nun nicht von oben in die Menschheit fiel, sondern
aus dem Glauben eines Menschen seinen Ursprung hatte, diirfen die Gldubigen nicht
an dieser Art des Kommens und an dem Glauben des Menschen vorbeigehen, den
Gott als Ort seines Kommens erwihlt hat. Glaube ist schon jenes Miteinander von
Gott und Mensch, das sowohl die absolute Prioritit Gottes als aber auch die Tatsache
einschlieBt, daR Gott schopferisch gehandelt hat. Glaube ist ja niemals , Leistung”
oder ,,Vorleistung” der Menschen, obwohl er die innerste Mitte der Menschen wird.

Wer Christus kennenlernen will, kann niemals am Glauben seiner Mitgldubigen vor-
beigehen. Der Glaube seiner Mitgliubigen ist der Kontakt, der ihm selbst Christus
iiberbringt. Jiingerschaft, Kirche, Gemeinschaft der Gliubigen — immer handelt es sich
da um die entscheidende Heilstatsache, daR niemand allein Fiir sich glauben kann.
Wer das iibersihe, hiitte auch an Christus selbst vorbeigesehen. Welche konkreten
Namen er aber dabei nennt, wire an sich schon wieder sekundir, bzw. es wiirde nicht
zu dem Zentrum gehoren, von dem das Okumenismusdekret spricht, sondern bereits
zu Periphererem. Freilich gehort es zur Tradition der alten katholischen Kirchen, daf
bei diesen Namen auch fiir jeden einzelnen nicht der Name ,Maria” fehlen diirfe.
Der Glaube Mariens ist fiir niemand gleichgiiltig. Gott hat ihn erweckt, um ihn zum
Ort seines Kommens zu machen. Freilich wird deutlich, daf auch dieser Glaube nicht
isoliert dasteht. Der Glaube Mariens steht in der Tradition des Glaubens Abrahams.

Das Dogma von der Ganz-Vollendung Mariens ist nach der hier versuchten Inter-
pretation eine Variation dieser Uberzeugung. Der Glaube Mariens — und das heilt
des vom Geist Gottes erfiillten Menschen Maria — ist eine der Realitdten, die bereits
endgiiltige Gestalt angenommen haben. Sie, die vom Geist Christi schon ganz in Besitz
genommene Person, bleibt in der jetzigen und in der kommenden Welt.

Diese Wahrheit kann aber eigentlich nur mit einem gewissen Charme gesagt werden.
Wir sagten ja schon unmiRverstindlich, daB es zur Aufgabe der ,katholischen” Kir-
che gehort, diesen Gehalt aktuell bleiben zu lassen. Aber anderseits handelt es
sich doch wohl nicht um einen Bereich, in dem man die Glaubenszustimmung der
einzelnen unter dem Anathem fordert. Nicht Ausschluf aus der Kirchengemeinschaft,
sondern Uberzeugen innerhalb der Gemeinde ist der diesem Dogma angemessene Weg
der Propagierung. Der dem gegenwirtigen GlaubensbewuBtsein angemessene Weg
scheint nicht so sehr das Dogma als Einzelaussage herausgreifen, sondern die grund-
sitzliche mariologische Aussage herausstellen zu sollen, die zum Glauben der Kirche
doch dazugehdrt.

217



