
ANS FINK

Autorıtät un Gehorsam 1ın der Kırche 17 Wandel
Es gehört ZzZu geschichtlichen Charakter der Kirche, daß S1C ihre VO  ; Christus gesetzten
Wesensstrukturen 1n der eıit Je ne  'a verwirklichen muß Gerade wenn WIT die Kirche als
das „Volk Gottes”, das durch die eit pilgert, verstehen, wird 165 besonders deutlich.
Zu diesen Wesensstrukturen gehört auch das Befehls-Gehorsams- VVerhältnis. Diese Struktur
Befehlende un!: Gehorchende mMuUu. 1n der Kirche ımmer geben. Wıe diese Wesens-
struktur ber verwirklicht wird, hängt bis zu einem gewissen Grade VO  3 der geschichtlichen
Stunde ab, 1n der die Menschheit ebt. In der Verwirklichung dieser Struktur kann eın
Wandel, ıne Verschiebung der Perspektiven un eine Verlagerung Akzente eintreten.
Während 1 weltlichen Raum, Ehe, Familie, 1 Betrieb un 177 staatlichen Leben, dieser
Gestaltwandel des Befehls-Gehorsams-Verhältnisses bereits Zu großen eil vollzogen ist, ist

der Kirche noch voll 1 Gange Die folgenden Überlegungen befassen sich VorT allem
mit dem Wandel 1m kirchlichen Bereich.
amı diese Auseinandersetzung ber £ruchtbar wird un! nicht eın bloßes Käsonieren bleibt,
mussen WITr ın Glaube un! Sachlichkeit das Problem herangehen!, Glaube besagt ann
ber nicht NUuI, daß auch übernatürliche Erkenntnisgrundlagen geht, sondern dafß WITr
diesen Fragenkreis nicht Vo außen als neutrale Beobachter, vielmehr VO  - ıinnen als Mit-
betroffene beurteilen. Nicht als unbeteiligte Dritte bedenken WIr das Problem, sondern als
solche, die sich mi+t der Kirche 17 Liebe identifizieren, 1n ihr un mit ihr leben Das iıst kein
Verstoß die geforderte Objektivität, sondern vielmehr ıne Voraussetzung ür größt-
mögliche Objektivität. Die zweite Grundhaltung, die Vorgehen bestimmen muß, ist
die Sachlichkeit. Ohne Ressentiment Uun: Voreingenommenheit wollen WIT die Aufgabe
herangehen. Es geht nicht darum, VO  - vornherein etiwas beweisen, sondern allein darum,
die Wirklichkeit treffen und dadurch der Wahrheit dienen.

Die Situation
Wie der Einzelmensch ın seinem Leben verschiedene tadien durchläuft Kindheit
Jugend, Mündigkeit durchläuft auıch die Menschheit als IL diese Entwick-
lungsstufen“®.
Im Kindheitsstadium der Völker 1st der einzelne ens:! feste soziale Strukturen
gebunden, die ihm weithin vorschreiben, wWwWıe sich verhalten hat. Der Freiheits-
TauUm ist beengt, denn die überlieferten Gebräuche estimmen das Handeln. S69 werden
etwa Berufs- und Heiratsentscheidungen VO  »3 der Gemeinschaft gyetroffen.
Im Jugendstadium e1ines Volkes löst sich die coziale Stammesordnung allmählich auf
Die Autorität wird 1n b}+rage gestellt oder al abgelehnt. Aufstand un Revolution
kennzeichnen häufig 1ese Entwicklungsstufe. Viele Entwicklungsländer machen heute
dieses tadium UTrC|
Im Mündigkeitsstadium der Völker ist der einzelne nicht 1Ur passıves Glied des SOZ1a-
len Lebens, sondern nımmt aktiv, eigenverantwortlich und mitgestaltend daran teil.
Das demokratische Staatswesen entspricht dieser Stutfe Der moderne Mensch der
westlichen Welt 1st csehr auf die Wahrung sSe1nNes Freiheitsraumes bedacht und eın
Feind jedes Zwanges und autoritaren Vorgehens. Sein Bildungsniveau, die Erfahrung
totalitärer Staaten und Se1in geschichtliches Wissen, das ihm zeigt, wıe oft Autorität
alsı eingesetzt wurde, veranlassen ihn, geradezu ängstlich über seine Freiheit
wachen.
Diesen Menschen MU. un die Heilsbotschaft verkündet werden, und diese Menschen
bilden die Kirche Da diese aber 1ne mehr beharrende Tendenz hat un der Ent-
wicklung, die sich 1m außerkirchlichen Bereich vollzieht, me1lst nachhinkt, Führt das 1n
ihr zwangsläufig Spannungen. Der auf seine Freiheit bedachte moderne Mensch

Alois Müller, Das Problem VO'  -} Befehl und Gehorsam 1n der Kirche (1964) Es sel
darauf verwiesen, dafßlß sich der ert£. bes 1n den theoret. Abschnitten den Gedankengängen
dieses Werkes verpflichtet weiß, hne jedesmal darauf verweisen.

Gommenginger, Kirchliche Autorität 1m Wandel: Orientierung (1966)

223

HANS FINK 

Autorität und Gehorsam in der Kirche im Wandel 

Es gehört zum geschichtlichen Charakter der Kirche, daß sie ihre von Christus gesetzten 
Wesensstrukturen in der Zeit je neu verwirklichen muß. Gerade wenn wir die Kirche als 
das „Volk Gottes", das durch die Zeit pilgert, verstehen, wird dies besonders deutlich. 
Zu diesen Wesensstrukturen gehört auch das Befehls-Gehorsams-Verhältnis. Diese Stmktur -
Befehlende und Gehorchende - muß es in der Kirche immer geben. Wie diese Wesens­
struktur aber verwirklicht wird, hängt bis zu einem gewissen Grade von der geschichtlichen 
Stunde ab, in der die Menschheit lebt. In der Verwirklichung dieser Struktur kann ein 
Wandel, d. h. eine Verschiebung der Perspektiven und eine Verlagerung er Akzente eintreten. 
Während im weltlichen Raum, in Ehe, Familie, im Betrieb und im staatlichen Leben, dieser 
Gestaltwandel des Befehls-Gehorsams-Verhältnisses bereits zum großen Teil vollzogen ist, ist 
er in der Kirche noch voll im Gange. Die folgenden Überlegungen befassen sich vor allem 
mit dem Wandel im kirchlichen Bereich. 
Damit diese Auseinandersetzung aber fruchtbar wird und nicht ein bloßes Räsonieren bleibt, 
müssen wir in Glaube und Sachlichkeit an das Problem herangehen1. Glaube besagt dann 
aber nicht nur, daß es auch um übernatürliche Erkenntnisgrundlagen geht, sondern daß wir 
diesen Fragenkreis nicht von außen als neutrale Beobachter, vielmehr von innen als Mit­
betroffene beurteilen. Nicht als unbeteiligte Dritte bedenken wir das Problem, sondern als 
solche, die sich mit der Kirche in Liebe identifizieren, in ihr und mit ihr leben. Das ist kein 
Verstoß gegen die geforderte Objektivität, sondern vielmehr eine Voraussetzung für größt­
mögliche Objektivität. Die zweite Grundhaltung, die unser Vergehen bestimmen muß, ist 
die Sachlichkeit. Ohne Ressentiment und Voreingenommenheit wollen wir an die Aufgabe 
herangehen. Es geht nicht darum, von vornherein etwas zu beweisen, sondern allein darum, 
die Wirklichkeit zu treffen und dadurch der Wahrheit zu dienen. 

I. Die Situation 
Wie der Einzelmensch in seinem Leben verschiedene Stadien durchläuft - Kindheit. 
Jugend, Mündigkeit - so durchläuft auch die Menschheit als ganze diese Entwick­
lungsstufen2. 
Im Kindheitsstadium der Völker ist der einzelne Mensch an feste soziale Strukturen 
gebunden, die ihm weithin vorschreiben, wie er sich zu verhalten hat. Der Freiheits­
raum ist beeng t, denn die überlieferten Gebräuche bestimmen das Handeln. So werden 
etwa Berufs- und H eiratsentscheidungen von der Gemeinschaft getroffen. 
Im Jugendstadium eines Volkes löst sich die soziale Stammesordnung allmählich auf. 
Die Autorität wird in Frage gestellt oder gar abgelehnt. Aufstand und Revolution 
kennzeichnen häufig diese Entwicklungsstufe. Viele Entwicklungsländer machen heute 
dieses Stadium durch. 
Im Mündigkeitsstadium der Völker ist der einzelne nicht nur passives Glied des sozia­
len Lebens, sondern er nimmt aktiv, eigenverantwortlich und mitgestaltend daran teil. 
Das demokratische Staatswesen entspricht dieser Stufe. Der moderne M en sch der 
westlichen Welt ist sehr auf die Wahrung seines Freiheitsraumes bedacht und ein 
Feind jedes Zwanges und autoritären Vorgehens. Sein Bildungsniveau, die Erfahrung 
totalitärer Staaten und sein geschichtliches Wissen, das ihm zeigt, wie oft Autorität 
falsch eingesetzt wurde, veranlassen ihn, geradezu ängstlich über seine Freiheit zu 

wachen. 
Diesen Menschen muß nun die Heilsbotschaft verkündet werden, und diese Menschen 
bilden die Kirche. D a diese aber eine mehr beharrende Tendenz hat und der Ent­
wicklung, die sich im außerkirchlichen Bereich vollzieht, meist nachhinkt, führt das in 
ihr zwangsläufig zu Spannungen. Der auf seine Freiheit bedachte moderne Mensch 

1 Alois Müller, Das Problem von Befehl und Gehorsam in der Kirche (1964) 13 f. Es sei 
darauf verwiesen, daß sich der Verf. bes. in den theoret. Abschnitten den Gedankengängen 
dieses Werkes verpflichtet weiß, ohne jedesmal darauf zu verweisen. 

• A. Gommenginger, Kirchliche Autorität im Wandel: Orientierung 30 (1966) 77. 

223 



erfährt ın der Kirche sehr oft noch 1ıne herrschaftliche Ausübung der Autorität, wıe sSie
ei{wa zweıten Entwicklungsstadium entsprechen würde.
Die notwendige Anpassung der Kirche die nEeUeEe Situation geht selbstverständlich
nicht ohne Krisensituationen VOT sich. Deshalb spricht Inan VO  ; einer Gehorsamskrise,die aber 1n gleicher Weise auch ıne Befehlskrise 1st. Denn Befehl und Gehorsam sind
weı einander zugeordnete Größen. Vollkommener Gehorsam ıst 1Ur dort möglich,auch vollkommene Befehle erlassen werden.
Dabei ıst aber festzuhalten, dafß der heutige Mensch auch der Junge Mensch
keineswegs die Autorität ablehnt; 1Im Gegenteil, weiß den Nutzen un die Not-
wendigkeit der Autorität. Er ll gehorchen. Was aber ablehnt innerhal und
außerhalb der Kirche ist 1Nne reın institutionelle Autorität, die eintfach aufgrund
eines Amtes oder Rechtes ausgeübt wird, ihm aber nicht eın Lebensideal überzeugendverkörpert oder e1n Leitbild kraftvoll darstellt
Abgesehen davon, daß eın gewIlsser Ungehorsam Zu allgemeinen Sünden-
standard gehört (denn gab immer und gibt auch heute wirklichen Ungehorsam aus
Widerstand, Irotz und Widerspruchsgeist), ware e5 dennoch alsch, VO  - einem Rück-
ZaNg des Gehorsamsgeistes sprechen. Es besteht oft große Gehorsamsbereitschaft:der Konflikt entsteht OB zumeıst bei denen, die gehorchen wollen: Wer gehorchen1l und zugleich das Wohl der Kirche will, möchte en Befehlen gehorchen. Im
Zwiespalt zwischen Gehorchen-wollen und sachlichem Wohl der Kirche lag und liegtdas kirchliche Gehorsamsproblem, wıe subjektiv erlebt wird.
Allerdings entstand innerhalb der Kirche bei den Gehorchenden e1n verbreitetes Miß@-
trauen aus der Meinung, wichtige Probleme würden überhaupt nicht erkannt oder
aber nicht zeitgemäß gelöst. Tatsache ist, daß eın Befehls-Gehorsams-Problem in
der Kirche gibt, Die zahlreichen Bücher und Aufsätze, clie sich seit dem etzten Kriegmıt dieser Frage auseinandersetzen, beweisen das Dabei sind 1n der Literatur fast
durchwegs wel Tendenzen ersichtlich Eine gewIlsse Öffnung auf die Freiheit in,bzw. e  nNne Ablehnung verabsolutierten Gehorsams einerseits und ständige Hinweise auf
die Fülle des Gehorsams andererseits.
Falsche und ungenügende Lösungsversuche
Bis heute werden zahlreiche ungenügende und alsche Lösungsversuche angeboten:Of+ begnügt INa  — sich mıiıt einem inweis auf den „Geist der Kritik“ den DeCI-sönlichen Unvollkommenheiten der Autoritätsträger. Da INa  - aber heute „groben“ündern 1 traditionellen Sinn kaum mehr gehorchen muß, wird die Behauptung VO
daher schon weithin entkräftet. Bisweilen wird behauptet, daß der heutige Mensch schr
selbstsicher, stolz und eingebildet G1 un! eshalb ablehne, sich unterzuordnen.
ber Philosophie und Psychologie gen, daß gerade die Angst 1Nne Grundbefindlich-
ke  er  1T des Menschen der Gegenwart 1St un daß dieser deswegen vielmehr Stütze und
alt sucht
Darauf verweisen, daß die Autorität „gzottgewollt” sel, genugt dem Menschen
unserer eit nicht mehr als zureichende Begründung. Denn gerade hier beginnt für
viele das Problem: Je näher die Autorität ott steht, um gravierender wird ihre
unzulängliche Ausübung. Ein beliebtes Schema welist darauf hin, da® der Mensch
durch die Bindung die Autorität sich Vor den unzuverlässigen, subjektiv gefärbteneigenen Urteilen schütze. Hier muß aber daran erinnert werden, daß das Urteil der
Autorität ebenso subjektiv gefärbt un manchmal OB rein persönliche Meinung
eın kann, denn die „Standesgnade“ ewahrt icht davor. Selbstverständlich bietet die
Anwendung des Ordensgehorsams auf den samten Gehorsamsbereich ebenfalls
keine befriedigende Lösung.
Schließlich G1 och erwähnt, daß bei unzureichenden oder Sar schlechten Befehlen
gern auf das „Kreuz“ und seinen Degen verwiesen wird. 50 aber würde das Kreuz
systematıisiert und primar einem ethischen Prinzip gemacht, das ar icht iıst.

224

erfährt in der Kirche sehr oft noch eine herrschaftliche Ausübung der Autorität, wie sie 
etwa dem zweiten Entwicklungsstadium entsprechen würde. 
Die notwendige Anpassung der Kirche an die neue Situation geht selbstverständlich 
nicht ohne Krisensituationen vor sich. Deshalb spricht man von einer Gehorsamskrise, 
die aber in gleicher Weise auch eine Befehlskrise ist. Denn Befehl und Gehorsam sind 
zwei einander zugeordnete Größen. Vollkommener Gehorsam ist nur dort möglich, wo 
auch vollkommene Befehle erlassen werden. 
Dabei ist aber festzuhalten, daß der heutige Mensch - auch der junge Mensch -
keineswegs die Autorität ablehnt; im Gegenteil, er weiß um den Nutzen und die Not­
wendigkeit der Autorität. Er will gehorchen. Was er aber ablehnt - innerhalb und 
außerhalb der Kirche - ist eine rein institutionelle Autorität, die einfach aufgrund 
eines Amtes oder Rechtes ausgeübt wird, ihm aber nicht ein Lebensideal überzeugend 
verkörpert oder ein Leitbild kraftvoll darstellt. 
Abgesehen davon, daß ein gewisser Ungehorsam stets zum allgemeinen Sünden­
standard gehört (denn es gab immer und gibt auch heute wirklichen Ungehorsam aus 
Widerstand, Trotz und Widerspruchsgeist), wäre es dennoch falsch, von einem Rück­
gang des Gehorsarnsgeistes zu sprechen. Es besteht oft große Gehorsamsbereitschaft; 
der Konflikt entsteht sogar zumeist bei denen, die gehorchen wollen: Wer gehorchen 
will und zugleich das Wohl der Kirche will, möchte guten Befehlen gehorchen. Im 
Zwiespalt zwischen Gehorchen-wollen und sachlichem Wohl der Kirche lag und liegt 
das kirchliche Gehorsamsproblem, wie es subjektiv erlebt wird. 
Allerdings entstand innerhalb der Kirche bei den Gehorchenden ein verbreitetes Miß­
trauen aus der Meinung, wichtige Probleme würden überhaupt nicht erkannt oder 
aber nicht zeitgemäß gelöst. Tatsache ist, daß es ein Befehls-Gehorsams-Problem in 
der Kirche gibt. Die zahlreichen Bücher und Aufsätze, die sich seit dem letzten Krieg 
mit dieser Frage auseinandersetzen, beweisen das. Dabei sind in der Literatur fast 
durchwegs zwei Tendenzen ersidülich: Eine gewisse Öffnung auf die Freiheit hin, 
bzw. eine Ablehnung verabsolutierten Gehorsams einerseits und ständige Hinweise auf 
die Fülle des Gehorsams andererseits. 

Falsche und ungeniigende Lösungsversuche 

Bis heute werden zahlreiche ungenügende und falsche Lösungsversuche angeboten: 
Oft begnügt man sich mit einem Hinweis auf den „Geist der Kritik" an den per­
sönlichen Unvollkommenhei ten der Autoritätsträger. Da man aber heute „groben" 
Sündern im traditionellen Sinn kaum mehr gehorchen muß, wird die Behauptung von 
daher schon weithin entkräftet. Bisweilen wird behauptet, daß der heutige Mensch sehr 
selbstsicher, stolz und eingebildet sei und es deshalb ablehne, sich unterzuordnen. 
Aber Philosophie und Psychologie sagen, daß gerade die Angst eine Grundbefindlich­
keit des Menschen der Gegenwart ist und daß dieser deswegen vielmehr Stütze und 
Halt sucht. 
Darauf zu verweisen, daß die Autorität „gottgewollt" sei, genügt dem Menschen 
unserer Zeit nicht mehr als zureichende Begründung. Denn gerade hier beginnt für 
viele das Problem: je näher die Autorität Gott steht, um so gravierender wird ihre 
unzulängliche Ausübung. Ein beliebtes Schema weist darauf hin, daß der Mensch 
durch die Bindung an die Autorität sich vor den unzuverlässigen, subjektiv gefärbten 
eigenen Urteilen schiitze. Hier muß aber daran erinnert werden, daß das Urteil der 
Autorität ebenso subjektiv gefärbt - und manchmal sogar rein persönliche Meinung -
sein kann, denn die „Standesgnade" bewahrt nicht davor. Selbstverständlich bietet die 
Anwendung des O rdensgehorsams auf den gesamten Gehorsamsbereich ebenfalls 
keine befriedigende Lösung. 
Schließlich sei noch erwähnt, daß bei unzureichenden oder gar schlechten Befehlen 
gern auf das „Kreuz" und seinen Segen verwiesen wird. So aber würde das Kreuz 
systematisiert und primär zu einem ethischen Prinzip gemacht, das es gar nicht ist. 

224 



UÜbrigens ließe sich dieses Argument sehr gut auch umkehren. Der ehorchende könnte
Sageln, die Befehlsgeber mögen das „Kreuz des Ungehorsams“ tragen, denn sSein
Segen se1 größer als vorbildliche Disziplin
Ne diese Lösungsversuche sind ungenügend und befriedigen eshalb icht Wohl ist
aber zuzugeben, daß S1e alle einen wahren Kern haben, der berücksichtigen ist,
nın VO  . der Wesensstruktur her 1ne grundlegende Lösung versucht wird.

IL Wesen der Autorität un: des Gehorsams

Autorität
Der Mensch erfährt die Autorität zuerst 1n der Familie. Von dieser ersten Erfahrung
der Autoritaät hängt die spatere Verwirklichung VO  - Befehl und Gehorsam weithin ab
Es Zibt U wel grundlegende Erscheinungsformen der Autorität:
Die Vaterautoritäat erlebt das Kind, insofern der Vater der Wissende und Könnende ıst.
[Dieser erschließt die objektive Welt, die Sach- und Wertwelt. Er vertritt das objektive
Sein und die göttliche Ordnung un i1st jene Instanz, die die Yeinsgesetze vertritt
Aus der gu Vaterbeziehung lernt der Mensch Achtung VOT den objektiven Normen
und die gerechte Verwaltung der Autorität iın Abhängigkeit VO diesen Normen. Er
lernt „Glaubensgehorsam“” un: väterlich-brüderliche Autorität. Ist der Vater aber eın
Willkürherrscher, erschwert das den freien und einsichtsvollen Gehorsam, bleibt
dann oft bei einer rein xußerlichen Unterwerfung.
Die Mutterautoritat erfährt das Kind der helfenden und liebenden Mutltter. Sie
erschließt dem Kind die subjektive Welt Mutterautorität bedeutet den Vorrang eines
Seinsbesitzes, der sich persönlich iebend, den subjektiven Bedürfnissen entgegen-
kommend, innerlich bereichernd außert. Besitzgierige und verschlingende Multterliebe
kann diese Erfahrung zerstoren.
Die staatliche Autorität ist vorwiegend Vaterautorität. Zur kirchlichen Autorität gehört
dagegen wesentlich auch das Moment der Mutterautorität, wıe schon die Bezeichnung
„Mutter Kirche“ deutlich macht. Gregor der Gr weist 1ın seiner Regula pastoralis ausSs-

drücklich darauf hin, dafür SOTSECN, ıIn der Autoritätsausübung die zärtliche Für-
der Mutter mıit der UC| des Vaters verbinden?.

Gehorsam
Gehorsam (sott
Alles Geschaffene unterliegt der „„lex aeterna”, die Ausdruck des göttlichen 1SSsens,
Willens und Heilsplanes ist, die jedem Geschöpf das ihm zukommende Ziel zuweist.
Die Angleichung des Geschöpfes dieses ewige göttliche Gesetz 1st der Sinn und
gewissermaßen der Grund des aseins. Diese Angleichung geschieht beim vernunft-
losen Geschöpf durch die Neigung den ihm je eigenen Akten, beim vernunft-
begabten Geschöpf aber durch die eigene Willensentscheidung, indem das 1n Freiheit
tut, Was 1n rationaler Erkenntnis als das ihm Zustehende erkannt hat Gehorsam

Gott ıst demnach der fundamentalste Akt des Menschen ZUrT: Erreichung und
Erfüllung SCE1INES Daseinssinnes. Er ist Selbstentscheidung des Menschen Z erkannten
Willen Gottes. Der Gehorsam der Bibel un besonders der Gehorsam Christi
liegt auf dieser Linie.

Gehorsam Menschen
Wenn auch die Unterscheidung zwischen Gehorsam Gott und Gehorsam
Menschen nicht völlig adäquat ıst, wird S1e dennoch Recht gemacht.
Der Führungsgehorsam hilft dem Menschen, sich aAUS einem unvollkommenen, ke  11N-
haften 7Zustand ZUT Person entwickeln. Da zuerst (als Kind) die „Jex aeterna“”

Reg past IL, 7 En

225

übrigens ließe sich dieses Argument sehr gut auch umkehren. Der Gehorchende könnte 
sagen, die Befehlsgeber mögen das „Kreuz des Ungehorsams" tragen, denn sein 
Segen sei größer als vorbildliche Disziplin. 
Alle diese Lösungsversuche sind ungenügend und befriedigen deshalb nicht. Wohl ist 
aber zuzugeben, daß sie alle einen wahren Kern haben, der zu berücksichtigen ist, 
wenn von der Wesensstruktur her eine grundlegende Lösung versucht wird. 

TI. Wesen der Autorität und des Gehorsams 

1. Autorität 
Der Mensch erfährt die Autorität zuerst in der Familie. Von dieser ersten Erfahrung 
der Autorität hängt die spätere Verwirklichung von Befehl und Gehorsam weithin ab. 
Es gibt nun zwei grundlegende Erscheinungsformen der Autorität : 

"' Die Vaterautorität erlebt das Kind, insofern der Vater der Wissende und Könnende ist. 
Dieser erschließt die objektive Welt, die Sach- und Wertwelt. Er vertritt das objektive 
Sein und die göttliche Ordnung und ist so jene Instanz, die die Seinsgesetze vertritt. 
Aus der guten Vaterbeziehung lernt der Mensch Achtung vor den objektiven Normen 
und die gerechte Verwaltung der Autorität in Abhängigkeit von diesen Normen. Er 
lernt „Glaubensgehorsam" und väterlich-brüderliche Autorität. Ist der Vater aber ein 
Willkürherrscher, so erschwert das den freien und einsichtsvollen Gehorsam, es bleibt 
dann oft bei einer rein äußerlichen Unterwerfung. 
Die Mutterautorität erfährt das Kind an der helfenden und liebenden Mutter. Sie 
erschließt dem Kind die subjektive Welt. Mutterautorität bedeutet den Vorrang eines 
Seinsbesitzes, der sich persönlich liebend, den subjektiven Bedürfnissen entgegen­
kommend, innerlich bereichernd äußert. Besitzgierige und verschlingende Mutterliebe 
kann diese Erfahrung zerstören. 
Die staatliche Autorität ist vorwiegend Vaterautorität. Zur kirchlichen Autorität gehört 
dagegen wesentlich auch das Moment der Mutterautorität, wie schon die Bezeichnung 
,,Mutter Kirche" deutlich macht. Gregor der Gr. weist in seiner Regula pastoralis aus­
drücklich darauf hin, dafür zu sorgen, in der Autoritätsausübung die zärtliche Für­
sorge der Mutter mit der Zucht des Vaters zu verbinden3• 

2. Gehorsam 

Gehorsam gegen Gott 
Alles Geschaffene unterliegt der „lex aeterna" , die Ausdruck des göttlichen Wissens, 
Willens und Heilsplanes ist, die jedem Geschöpf das ihm zukommende Ziel zuweist. 
Die Angleichung des Geschöpfes an dieses ewige göttliche Gesetz ist der Sinn und 
gewissermaßen der Grund des Daseins. Diese Angleichung geschieht beim vernunft­
losen Geschöpf durch die Neigung zu den ihm je eigenen Akten, beim vernunft­
begabten Geschöpf aber durch die eigene Willensentscheidung, indem es das in Freiheit 
tut, was es in rationaler Erkenntnis als das ihm Zustehende erkannt hat. Gehorsam 
gegen Gott ist demnach der fundamentalste Akt des Menschen zur Erreichung und 
Erfüllung seines Daseinssinnes. Er ist Selbstentscheidung des Menschen zum erkannten 
Willen Gottes. Der Gehorsam der Bibel - und besonders der Gehorsam Christi -
liegt auf dieser Linie. 

Gehorsam gegen Menschen 
Wenn auch die Unterscheidung zwischen Gehorsam gegen Gott und Gehorsam gegen 
Menschen nicht völlig adäquat ist, so wird sie dennoch zu Recht gemacht. 
Der Führungsgehorsam hilft dem Menschen, sich aus einem unvollkommenen, keim­
haften Zustand zur Person zu entwickeln. Da er zuerst (als Kind) die „lex aeterna" 

3 Reg. past. II, 6. PL 77, 38. 

1S 225 



nicht celbst erkennen kann, bedarf der Führung, VOTLT lem durch die Eltern. Ist
die Reife aber erreicht, muß dieser Führungsanspruch aufhören. Denn 1st nicht 1Ur

pädagogisch verfehlt, sondern auch menschenunwürdig, einen geistig reitfen und siıtt-
lich mündigen Menschen unter bloßem Führungsgehorsam halten wollen Denn die
Führungsbedürftigkeit 1st kein festzuhaltendes Ideal, sondern höchstens eın NOL-
wendiges Durchgangsstadium. Der Sinn des Führungsgehorsams ist also primar die
Erfüllung des ewigen göttlichen Gesetzes.
Der Ordnungsgehorsam 1st erfordert, weil der ens: 1n der Gemeinschaft ebt und
SeIN Sein eın itsein miıt anderen ist. Die Gemeinschaft ıst aber icht 1Ur ıne NnOt-
wendige Voraussetzung ür die personale Entfaltung des Menschen, sondern auch
Für die Verwirklichung außerpersonaler Werte Gemeinsamkeit und gemeinsames
Wirken gehören wesentlich ZUT ‚„„lex aeterna”. Gemeinsames Wirken ıst aber koordi-
nıertes Wirken Wirken In Ordnung. Dies wieder erfordert An-Ordnung. hne
Über- und Unterordnung gibt kein zielbewußtes Wirken. Der Sinn des geforder-
ten Ordnungsgehorsams 1st ebenfalls die Erfüllung der „„lex aeterna””.
Der Liebesgehorsam stellt 1Ne dritte Art des Gehorsams Menschen dar, da
noch 1Nne Unterordnung unter menschlichen Willen 1n einem anderen als dem bisher
erorterten Zusammenhang gibt, nämlich als Akt der Liebe Man kann gehorchen, weil
INa  j dem geliebten Menschen das Gut der Erfüllung SeINEes Strebens schenken will
(objektives Moment) und weil Inan die Angleichung des eigenen Willens den des
geliebten Menschen als besonders starken Vollzug der Einheit der Liebe erfalt (subjek-
t1ves Moment) Dasselbe wollen und dasselbe nicht wollen, ist Ja Ausdruck wirklicher
Freundschaft
Charakteristisch für diesen Liebesgehorsam ist, daß icht mıiıt dem Befehlsanspruch
beginnt, sondern mıit dem Gehorsamsangebot. Überdies wird auch 1n persönlichen
und untergeordneten Fragen geleistet, die beim Führungsgehorsam icht erheblich
und beim Ordnungsgehorsam O ausgeschlossen waren. Der Liebesgehorsam wird
nicht sehr als Pflicht, viel mehr als Bedürfnis und Vorrecht erlebt. Es ist 1ne Form
des Gehorchens, die gewissermaßen ihren Sinn ın ich celber rag Liebesgehorsam 1st
wirklicher Gehorsam und sollte überhaupt In die Gehorsamsidee integriert werden.
Sein Sinn i1st etztlich auch die Erfüllung der „JexX aeterna”, da die Liebe 1 etzten
abzielt auf das SUMMMUmMm bonum et
Abschließend kann festgehalten werden: „Gehorsam ott“ besteht ın der freien
Entscheidung des Menschen, 1n der den erkannten Willen Gottes ZU Mafstab
SEeINES eigenen Handelns macht. Im „Gehorsam Menschen“ wird 1n freier Ent-
scheidung der Wille eines anderen Menschen, insofern dieser Vermittler des göttlichen
Willens ist, ZU Mad(lstab des eigenen HandelnsS

Grundeigenschaften des Gehorsamsaktes
Im Gehorsamsakt wird der fremde Wille zZzu Maßstab des eigenen Handelns eCNOIN-
Inen. Das und das allein macht formal die Substanz des Gehorsams aus Der
erste, fundamentale, aber auch genügende Schritt, der ZUT Übernahme des remden
Willens führt, iıst der, dalß der Befehlsempfänger sich entschließt (aus Einsicht ıIn die
Befehls-Gehorsams-Situation), die Ausführung wollen. diese Bedingung gibt

keinen Gehorsamsakt. Mit ihr aber 1st echter Gehorsam gegeben. Dabei 1st Je-
doch möglich, daß der Gehorchende das Befohlene nicht ın sich will, sondern LU
des Gehorsams willen.
Eine vollmenschlichere Form des Gehorchens 1st aber vorhanden, nZn der Gehor-
chende auch 1 Urteil und 1 Willen mit dem Befehlenden übereinstimmt. Allerdings
T1 dann die ormale Seite des Gehorsams mehr zurück. Metaphysisch gesehen ist
der normale Weg folgender: Das befohlene Objekt bestimmt den Verstand, dieser
wieder den Willen. Ein Rütteln diesen metaphysischen Grundgesetzen wirkt sich
immer negatıv AusSs.

226

nicht selbst erkennen kann, bedarf er der Führung, vor allem durch die Eltern. Ist 
die Reife aber erreicht, muß dieser Führungsanspruch aufhören. Denn es ist nicht nur 
pädagogisch verfehlt, sondern auch menschenunwürdig, einen geistig reifen und sitt­
lich mündigen Menschen unter bloßem Führungsgehorsam halten zu wollen. Denn die 
Führungsbedürftigkeit ist kein festzuhaltendes Ideal, sondern höchstens ein not­
wendiges Durchgangsstadium. Der Sinn des Führungsgehorsams ist also primär die 
Erfüllung des ewigen göttlichen Gesetzes. 
Der Ordnungsgehorsam ist erfordert, weil der Mensch in der Gemeinschaft lebt und 
sein Sein ein Mitsein mit anderen ist. Die Gemeinschaft ist aber nicht nur eine not­
wendige Voraussetzung für die personale Entfaltung des Menschen, sondern auch 
für die Verwirklichung außerpersonaler Werte. Gemeinsamkeit und gemeinsames 
Wirken gehören wesentlich zur ,,!ex aeterna". Gemeinsames Wirken ist aber koordi­
niertes Wirken - Wirken in Ordnung. Dies wieder erfordert An-Ordnung. Ohne 
Über- und Unterordnung gibt es kein zielbewußtes Wirken. Der Sinn des so geforder­
ten Ordnungsgehorsams ist ebenfalls die Erfüllung der ,,[ex aeterna". 
Der Liebesgehorsam stellt e.ine dritte Art des Gehorsams gegen Menschen dar, da es 
noch eine Unterordnung unter menschlichen Willen in einem anderen als dem bisher 
erörterten Zusammenhang gibt, nämlich als Akt der Liebe. Man kann gehorchen, weil 
man dem geliebten Menschen das Gut der Erfüllung seines Strebens schenken will 
(objektives Moment) und weil man die Angleichung des eigenen Willens an den des 
geliebten Menschen als besonders starken Vollzug der Einheit der Liebe erfaßt (subjek­
tives Moment). Dasselbe wollen und dasselbe nicht wollen, ist ja Ausdruck wirklicher 
Freundschaft. 
Charakteristisch für diesen Liebesgehorsam ist, daß er nicht mit dem Befehlsanspruch 
beginnt, sondern mit dem Gehorsamsangebot. überdies wird er auch in persönlichen 
und untergeordneten Fragen geleistet, die beim Führungsgehorsam nicht erheblich 
und beim Ordnungsgehorsam sogar ausgeschlossen wären. Der Liebesgehorsam wird 
nicht so ·sehr als Pflicht, viel mehr als Bedürfnis und Vorrecht erlebt. Es ist eine Form 
des Gehorchens, die gewissermaßen ihren Sinn in sich selber trägt. Liebesgehorsam ist 
wirklicher Gehorsam und sollte überhaupt in die Gehorsamsidee integriert werden. 
Sein Sinn ist letztlich auch die Erfüllung der ,,!ex aeterna", da die Liebe im letzten 
abzielt auf das summum bonum et verum. 
Abschließend kann festgehalten werden: ,,Gehorsam gegen Gott" besteht in der freien 
Entscheidung des Menschen, in der er den erkannten Willen Gottes zum Maßstab 
seines eigenen Handelns macht. Im „Gehorsam gegen Menschen" wird in freier Ent­
scheidung der Wille eines anderen Menschen, insofern dieser Vermittler des göttlichen 
Willens ist, zum Maßstab des eigenen Handelns genommen. 

3. Grundeigenschaften des Gehorsamsaktes 

Im Gehorsamsakt wird der fremde Wille zum Maßstab des eigenen Handelns genom­
men. Das - und das allein - macht formal die Substanz des Gehorsams aus. Der 
erste, fundamentale, aber auch genügende Schritt, der zur übernahme des fremden 
Willens führt, ist der, daß der Befehlsempfänger sich enrschließt (aus Einsicht in die 
Befehls-Gehorsams-Situation), die Ausführung zu wollen. Ohne diese Bedin gung gibt 
es keinen Gehorsamsakt. Mit ihr aber ist echter Gehorsam gegeben. Dabei ist es je­
doch möglich, daß der Gehorchende das Befohlene nicht in sich will, sondern nur um 
des Gehorsams willen. 
Eine vollmenschlichere Form des Gehorchens ist aber vorhanden, wenn der Gehor­
chende auch im Urteil und im Willen mit dem Befehlenden übereinstimmt. Allerdings 
tritt dann die formale Seite des Gehorsams mehr zurück. Metaphysisch gesehen ist 
der normale Weg folgender: Das befohlene Objekt bestimmt den Verstand, dieser 
wieder den Willen. Ein Rütteln an diesen metaphysischen Grundgesetzen wirkt sich 
immer negativ aus. 

226 



11L Die Befehls-Gehorsams-Struktur in der Kirche

Die Aussagen des Neuen Testamentes
Jesus, der KYyrios, nıat 1ıne totale Autorität 1 Hinblick auf die Welt und die Menschen
(Mit 2 J/ die sich 1 [DDienen außerte und OB den Weg der tiefsten Erniedri-
SUunNng nicht scheute (Mt 20, 25—28). Diese Autorität hat vollständig VO Vater
empfangen und übt S1C 1ın ständiger Abhängigkeit Vo Vater aus.

Es gibt War 1 keine einheitliche Bezeichnung der verschiedenen kirchlichen
Ämter, doch ist das Amt celbst und die miıt ihm verbundene Autorität überall bezeugt.
Es ist aber bezeichnend, daß iın den nt1 Schriften Wörter, die 1 klassischen Griechisch
Autoritaät oder acC| bedeuten (arche, taxıs, time, exousia) al nicht oder aum VOI-

wendet werden. Denn alle diese Wörter haben einen alschen Nenner: S1e drücken
eın Herrschaftsverhältnis aus, wıe Jesus gerade 1n seinem Reiche icht 11 „Ihr
wißt, daß die Herrscher der Völker den Herrn spielen über G1e und die Großen S1C hre
acht spuren lassen. icht soll unter euch eın (Mit 20,
Die verschiedenen Funktionen und Amter (Apostel, Propheten, Evangelisten, Lehrer,
Hirten, Bischöfe, Presbyter, Diener, Führer, Vorsteher, Aufseher, Verwalter) werden
als Diakonia verstanden und mıit einem ın diesem Zusammenhang bis dahin -
gebräuchlichem Wort bezeichnet. Jle Amter und die mi1+t ihnen gegebene Autorität
sind Diakonia, 1Nne Weise des jenens. Es FAl überdies auf, daß 1 anzen
1Ne doppelte Reihe Vo  ”3 Aussagen gibt solche, die die Autorität hervorheben
(bes Mit und 18), und solche, die VO Ausgleich der apostolischen Autorität
sprechen (Mit 20, 25—28; 23, 7—11; z 25—27/ ; Kor A Kol 4, Detr 4,
D 1— m.)
Wenn auch das die leitende tellung der Autoritätstrager 1 Gemeindeleben durch-
aus hervorhebt, ıst das Bewußtsein VO  3 der gnadenhaften Priesterlichkeit der anzen
Gemeinde und der Vielzahl der Gnadengaben neben den leitenden AÄmtern groß
(1 etr 2, 9—10); Kor 12, 4—11) Christus verhindert aber nicht, daß Unwürdige
Autoritaäat erhalten oder daß diese chlecht verwaltet wird. Nur in welı Fällen schützt

diese Gabe durch den erfolgreichen Beistand des Geistes VOT außerstem Mi(-
brauch Zn sich unfehlbare kte der Priester- und Jurisdiktionsgewalt handelt
Uun! bei der Verkündigung göttlicher Gebote.
Im übrigen zibt einen ungeheuren Ermessensraum, ob und wıe Autorität eingesetzt
werden soll Christus hinterließ dafür seiner Kirche keine eın für allemal gültige
Formel ür ihren Weg UTC| die Geschichte. Er überläßt G1€e ihrer geschichtlichen Er-
fahrung und ihrer Aufmerksamkeit gegenüber dem Geiste. 50 sind TeENzen und
Grade der Autoritat ohl beachten®.

Die Verwirklichung der Befehls-Gehorsam-Struktur ım Laufe der Geschichte
Fin summarischer Überblick über die Realisierung dieser Struktur 1st aufschlufßreich
un! zeıigt, wıe verschieden die Gestalt SeInN kann, ohne daß damit die Wesensstruktur
In Frage gestellt wird.
In den TIFten des euen ] estamentes ıst das Spannungsgefälle zwischen den leiten-
den Gliedern und der übrigen Gemeinde csehr ger1ing. Lebendig 1st VOT allem das
Bewudßtsein, mıiıt dem erhöhten Herrn verbunden und VOoO  »3 ihm reglert eın Das
Wissen die fundamentale Gileichheit aller Glieder der Kirche war vorherrschend.
Die Gemeinde nahm Leben der Kirche teil. Aus dem Leibe Christi erwächst
die Hierarchie, und nicht umgekehrt! Schon mit Beginn des Jahrhunderts wird die

Hans Küng, Die Kirche (1967), 459 Congar, Für ine dienende un! TINE irche (1955),
Ders., Die historische Entwicklung der Autorität In der Kirche, ın Todd, Probleme der
Autorität (1967), 145—185

D GoOörres, Pathologie des katholischen Christentums, 1n : Handbuch der Pastoraltheologie
(1966) 11/1, 3225

BD

III. Die Befehls-Gehorsams-Struktur in der Kirche 

1. Die Aussagen des Neuen Testamentes 
Jesus, der Kyrios, hat eine totale Autorität im Hinblick auf die Welt und die Menschen 
(Mt 28, 18-20), die sich im Dienen äußerte und sogar den Weg der tiefsten Erniedri­
gung nicht scheute (Mt 20, 25-28). Diese Autorität hat er vollständig vom Vater 
empfangen und er übt sie in ständiger Abhängigkeit vom Vater aus. 
Es gibt zwar im NT keine einheitliche Bezeichnung der verschiedenen kirchlichen 
Ämter, doch ist das Amt selbst und die mit ihm verbundene Autorität überall bezeugt. 
Es ist aber bezeichnend, daß in den ntl. Schriften Wörter, die im klassischen Griechisch 
Autorität oder Macht bedeuten (arche, taxis, time, exousia) gar nicht oder kaum ver­
wendet werden. Denn alle diese Wörter haben einen falschen Nenner: sie drücken 
ein Herrschaftsverhältnis aus, wie es Jesus gerade in seinem Reiche nicht wi.11. ,,Ihr 
wißt, daß die Herrscher der Völker den Herrn spielen über sie und die Großen sie ihre 
Macht spüren lassen. Nicht so soll es unter euch sein (Mt 20, 25 f)"." 
Die verschiedenen Funktionen und Ämter (Apostel, Propheten, Evangelisten, Lehrer, 
Hirten, Bischöfe, Presbyter, Diener, Führer, Vorsteher, Aufseher, Verwalter) werden 
als Diakonia verstanden und so mit einem in diesem Zusammenhang bis dahin un­
gebräuchlichem Wort bezeichnet. Alle Ämter - und die mit ihnen gegebene Autorität -
sind Diakonia, eine Weise des Dienens. Es fällt überdies auf, daß es im ganzen NT 
eine doppelte Reihe von Aussagen gibt: solche, die die Autorität hervorheben 
(bes. Mt 16 und 18), und solche, die vom Ausgleich der apostolischen Autorität 
sprechen (Mt 20, 25-28; 23, 7-11; lk 22, 25-27; 2 Kor 1, 24; Kol 4, 17; 1 Petr 4, 10; 
5, 1-4 u. a. m.). 
Wenn auch das NT die leitende Stellung der Autoritätsträger im Gemeindeleben durch­
aus hervorhebt, so ist das Bewußtsein von der gnadenhaften Priesterlichkeit der ganzen 
Gemeinde und der Vielzahl der Gnadengaben neben den leitenden Ämtern groß 
(1 Petr 2, 9-10; 1 Kor 12, 4-11). Christus verhindert aber nicht, daß Unwürdige 
Autorität erhalten oder daß diese schlecht verwaltet wird. Nur in zwei Fällen schützt 
er diese Gabe durch den erfolgreichen Beistand des HI. Geistes vor äußerstem Miß­
brauch: wenn es sich um unfehlbare Akte der Priester- und Jurisdiktionsgewalt handelt 
und bei der Verkündigung göttlicher Gebote. 
Im übrigen gibt es einen ungeheuren Ermessensraum, ob und wie Autorität eingesetzt 
werden soll. Christus hinterließ dafür seiner Kirche keine ein für allemal gültige 
Formel für ihren Weg durch die Geschichte. Er überläßt sie ihrer geschichtlichen Er­
fahrung und ihrer Aufmerksamkeit gegenüber dem HI. Geiste. So sind Grenzen und 
Grade der Autorität wohl zu beachten5

• 

2. Die Verwirklidrnng der Befehls-Gehorsam-Struktur im Laufe der Geschichte 

Ein summarischer überblick über die Realisierung dieser Struktur ist aufschhtßreich 
und zeigt, wie verschieden die Gestalt sein kann, ohne daß damit die Wesensstruktur 
in Frage gestellt wird. 
In den Schriften des Neuen Testamentes i•st das Spannungsgefälle zwischen den leiten­
den Gliedern und der übrigen Gemeinde sehr gering. Lebendig ist vor allem das 
Bewußtsein, mit dem erhöhten Herrn verbunden und von ihm regiert zu sein. Das 
Wissen um die fundamentale Gleichheit aller Glieder der Kirche war vorherrschend. 
Die ganze Gemeinde nahm am leben der Kirche teil. Aus dem leibe Christi erwächst 
die Hierarchie, und nicht umgekehrt! Schon mit Beginn des 2. Jahrhunderts wird die 

' Hans Küng, Die Kirche (1967), 459. Y. Congar, Für eine dienende und arme Kirche (1955), 28. 
Ders., Die his torische Entwicklung der Autorität in der Kirche, in: J. Todd, Probleme der 
Autorität (1967), 145-185. 

GA. Görres, Pathologie des katholischen Christentums, in: Handbuch der Pastoraltheologie 
(1966) II/1, 325. 

227 



Autorität stark betont, VOT allem den Schriften des Ignatius VO  J Antiochien, und 117
Jahrhundert VO:  - Cyprian, dem Bischof VO  ; Karthago. Die Vorsteher sich

War ihrer Autorität bewußt, erkannten aber auch klar, G1e diese untier dem An-
trieb des Geistes 1n Ng Verbindung mıit der Gemeinde, die VO: selben Geiste
beseelt ist, ausüben mussen. Obwohl die Lehre VO: päpstlichen Primat sich immer
stärker herausbildet (unter Leo Gr. 450 erreicht S1e einen ersten Höhepunkt)
und der Klerus als eigener anı erscheint, der das Laienelement 1n der Kirche zurück-
drängt, verstanden sich die Vorsteher als Oottesmänner mıiıt geistlicher Autorität inner-
halb der Gemeinschaft der Gläubigen. Es keine leeren Phrasen, wWenn Augustinus
behauptete: „Für euch bin ich Bischof, mıit euch aber Christ”, oder Gregor Gr. sich
als ne: der Gottes’”“ bezeichnete®. Iypen einer solchen Autoritätsauffas-
SuNng und -ausübung sind etwa Ignatius V, Antiochien, Cyprian, Augustinus und
Gregor Gr
Erst die Reform, die unter Gregor VII einen Höhepunkt erreichte, stellt auch für das
Autoritätsverständnis ıne entscheidende Wende dar den Einfluß der Laien bei
der Besetzung kirchlicher AÄmter auszuschalten, wurde ine Autorität entwickelt, die
dazu überging, hre Rechte beanspruchen und erklären. Juridismus und Mystik
bestimmen die Autoritätsauffassung: Kirche bezeichnet nicht mehr sehr das (‚anze
der Christenheit als vielmehr den Apparat, das überpersonale Rechtssystem, das
durch den Klerus bzw. durch Papst und Kurie reprasentiert wird. Die Priester sind
die Regenten der Pfarrei, der Papst der Souverän. Besonders stark und tiefwirkend
ist die Mystik der Autorität: Sah INa  - früher mehr das ‚vertikale Herabsteigen” der
aC| sieht INnan S1e jetz mehr 1n der „horizontalen Weitergabe“; WarTr VO  j oben
empfangen, wird G1E VO  3 der irdischen nstanz besessen, S1e ruht 1n ihr und wird VO:  j
ihr weitergegeben. Daraus wurde gefolgert, daß INa  — Gott gehorcht, wenn INan dem
Repräsentanten SeiNer Macht sich fügt Typisch für dieses Autoritätsverständnis sind
Männer wWIıe  < Gregor VII und Thomas Becket.
Als 1n der Reformation nicht 1Ur die geschichtlich gewachsene Gestalt der Autorität,
sondern 1ese celbst prinzipiell ın Frage gestellt wird, wird s1e LIeUu bekräftigt Uun: och
stärker betont. Die Autorität dominiert sehr, daß allmählich die Kirche fast 1Ur och
als Amterstruktur verstanden und erlebt wird. Alles kirchliche Leben 1st mehr und mehr
auf die päpstliche Autorität ausgerichtet: alle bedeutsamen Fb+ragen werden zentral VO

Papst geregelt. Innerkirchlich-theologisch erreichte diese Tendenz mıit dem Ersten
Vatikanischen Konzil einen Höhepunkt, als Primat und Unfehlbarkeit des Papstes
dogmatisiert wurden. Durch die (illegitime) Gleichsetzung VO' Wille (jottes und
institutioneller Form der Autorität wurde diese Auffassung mystisch unterbaut. Als
Beispiele eiNes solchen Autoritätsverständnisses selen genannt Ignatius V, Loyola, Karl
Borromäus, 1US 1US und 1US CT
Seit sich die Theologie wieder cstärker auf ihre Quellen besinnt (Schrift, Vätertradition
und Liturgie), findet S1€e den cakramentalen Kirchenbegriff und die damit verbundene
Autoritätsauffassung wieder. So befinden WIT uns gegenwartig 1n einer Periode der
Wiederentdeckung unNnNsetrTes Erbes Das hat über das Z weite Vatikanische Konzil bereits
Folgen gezeitigt Für das konkrete kirchliche Leben VO  3 heute.

Die Gestalt von Autorität und Gehorsam ın der Welt VO:  - heute

Die Gestalt der Autorität
Wir wollen nicht ıIn den Fehler verfallen, die Quellen der gegenwartigen Autoritäts-
und Gehorsamskrise Ur einseitig auf seiten der Gehorchenden suchen. Deshalb
wollen WIT zuerst die Gestalt der Autorität bedenken, wıe Gc1€e der Mensch VO  - heute
erwartet.

ı— Congar, Für ine dienende und Ime Kirche, Anm. 30 un! Anm

228

Autorität stark betont, vor allem in den Schriften des Ignatius von Antiochien, und im 
3. Jahrhundert von Cyprian, dem Bischof von Karthago. Die Vorsteher waren sich 
zwar ihrer Autorität bewußt, erkannten aber auch klar, daß sie diese unter dem An­
trieb des HI. Geistes in enger Verbindung mit der Gemeinde, die vom selben Geiste 
beseelt ist, ausüben müssen. Obwohl die Lehre vom päpstlichen Primat sich immer 
stärker herausbildet (unter Leo d. Gr. um 450 erreicht sie einen ersten Höhepunkt) 
und der Klerus als eigener Stand erscheint, der das Laienelement in der Kirche zurück­
drängt, verstanden sich die Vorsteher als Gottesmänner mit geistlicher Autorität inner­
halb der Gemeinschaft der Gläubigen. Es waren keine leeren Phrasen, wenn Augustinus 
behauptete: ,,Für euch bin ich Bischof, mit euch aber Christ", oder Gregor d. Gr. sich 
als „Knecht der Knechte Gottes" bezeichnete6• Typen einer solchen Autoritätsauffas­
sung und -ausübung sind etwa Ignatius v. Antiochien, Cyprian, Augustinus und 
Gregor d. Gr. 
Erst die Reform, die unter Gregor VII. einen Höhepunkt erreichte, stellt auch für das 
Autoritätsverständnis eine entscheidende Wende dar: um den Einfluß der Laien bei 
der Besetzung kirchlicher Ämter auszuschalten, wurde eine Autorität entwickelt, die 
dazu überging, ihre Rechte zu beanspruchen und zu erklären. Juridismus und Mystik 
bestimmen die Autoritätsauffassung: Kirche bezeichnet nicht mehr so sehr das Ganze 
der Christenheit als vielmehr den Apparat, das überpersonale Rechtssystem, das 
durch den Klerus bzw. durch Papst und Kurie repräsentiert wird. Die Priester sind 
die Regenten der Pfarrei, der Paps t der Souverän. Besonders stark und tiefwirkend 
ist die Mystik der Autorität: Sah man früher mehr das „vertikale Herabsteigen" der 
Macht, so sieht man sie jetzt mehr in der „horizontalen Weitergabe"; zwar von oben 
empfangen, wird sie von der irdischen Instanz besessen, sie ruht in ihr und wird von 
ihr weitergegeben. Daraus wurde gefolgert, daß man Gott gehorcht, wenn man dem 
Repräsentanten seiner Macht ·sich fügt. Typisch für dieses Autoritätsverständnis sind 
Männer wie Gregor VII. und Thomas Becket. 
Als in der Reformation nicht nur die geschichtlich gewachsene Gestalt der Autorität, 
sondern diese selbst prinzipiell in Frage gestellt wird, wird sie neu bekräftigt und noch 
stärker betont. Die Autorität dominiert so sehr, daß allmählich die Kirche fast nur noch 
als Ämterstruktur verstanden und erlebt wird. Alles kirchliche Leben ist mehr und mehr 
auf die päpstliche Autorität ausgerichtet: alle bedeutsamen Fragen werden zentral vom 
Papst geregelt. Innerkirchlich-theologisch erreichte diese Tendenz mit dem Ersten 
Vatikanischen Konzil einen Höhepunkt, als Primat und Unfehlbarkeit des Papstes 
dogmatisiert wurden. Durch die (illegitime) Gleichsetzung von Wille Gottes und 
institutioneller Form der Autorität wurde diese Auffassung mystisch unterbaut. Als 
Beispiele eines solchen Autoritätsverständnisses seien genannt: Ignatius v. Loyola, Karl 
Borromäus, Pius IX., Pius X. und Pius XII. 
Seit sich die Theologie wieder stärker auf ihre Quellen besinnt (Schrift, Vätertradition 
und Liturgie), findet sie den sakramentalen Kirchenbegriff und die damit verbundene 
Autoritätsauffassung wieder. So befmden wir uns gegenwärtig in einer Periode der 
Wiederentdeckung unseres Erbes. Das hat über das Zweite Vatikanische Konzil bereits 
Folgen gezeitigt für das konkrete kirchliche Leben von heute. 

IV. Die Gestalt von Autorität und Gehorsam in der Welt von heute 

1. Die Gestalt der Autorität 

Wir wollen nicht in den Fehler verfallen, die Quellen der gegenwärtigen Autoritäts­
und Gehorsamskrise nur einseitig auf seiten der Gehorchenden zu suchen. Deshalb 
wollen wir zuerst die Gestalt der Autorität bedenken, wie sie der Mensch von heute 
erwartet. 

• Y. Congar, Für eine dienende und a"rme Kirche, 39 Anm. 30 und 38 Anm. 25. 

228 



Dienende Autorität
Das kirchliche Amt, un! damit auch die Autorität, die vorab durch das Amt übertragen
wird, wird heute 1 Sinne des NTSs VOT allem wieder als Diakonia verstanden.
50 heißt 1 Konzilsdekret über das Ordensleben, die Oberen sollen „ihre Autorität
1m Geiste des Dienstes den Brüdern sehen“?.
Das sollte ın einem doppelten Sinne beachtet werden: einmal steht der Autoritäts-
trager 17 Dienste Christi. Deshalb mul mehr die Autorität Christi und Gottes als die
der Kirche als soziologischer TO betont werden. Je mehr die Kirche hre eıgene
Stimme erhebt, desto mehr hält 6S1Ce die Menschen VO:  - sich fern Je mehr aber die
Autorität Christi ZU Ausdruck kommt, desto glaubwürdiger wird S1e und mehr
zieht S1e die Menschen Andererseits muß die Autorität als Dienst Volke
Gottes gesehen werden. Das Volk Gottes ist nicht für die Autoritätsträger da, sondern
umgekehrt, die Träger der kirchlichen Gewalt sind für das olk Gottes und dessen
Auferbauung eingesetzt.
Brüderliche Autorität
Die brüderlich ausgeübte Autorität hat 1mM Evangelium ctarke Grundlagen. Es Ge1 UTr

das Wort Christi erinnert: ‚„Einer ist uer Meister, ihr alle aber ceid Brüder. Auch
als Vater coll+t ihr niemand VO  » euch anreden auf Erden; denn einer 1st uer Vater, der
1 Himmel Laßt euch nicht anreden als Führer, denn einer 1st uer Führer, Christus.
Der Größte unter euch soll Diener sein“” (Mit 23; 8—11) Wesentlich ıst, daß 1n der
Gemeinschaft der Kirche alle Brüder S1711 lle stehen gemeinsam VOT der Autorität
Christi Immer dann, wenn diese fundamentale Gleichheit aller 1n der Kirche außer-
achtgelassen wird und Amt und Hierarchie sich verselbständigten un: mıit der Kirche
identifiziert wurden Hierarchie Kirche), wWar die brüderliche Verwaltung der Autori-
tat gefährdet. Gewiß gibt dann zwischen diesen Menschen, die zuerst wesentlich
Gleichgestellte und einer höheren Autorität Gehorchende sind, adu>$s Ordnungsgründen
vertretungsweise und institutionell geregelt Über- und Unterordnung. Gerade
1er mMu betont werden, weil heute Mutltterliebe und personalem Verstandensein

oft fehlt, dafß der kirchlichen Autorität das mütterliche Element nicht fehlen darf
Das Wort VO:  » der „Mutter Kirche“ darf nicht einer leeren Worthülse werden.

Hörende Autoritat
Im Konzilsdekret über das Ordensleben werden die Oberen ermahnt, hre Unter-
gebenen „bereitwillig anzuhören“‘®8. Scholastisch ausgedrückt WUT'  e  de das heißen, daß
der Träger der Autorität die Haltung der „docilitas” haben müßte, nämlich die Bereit-
schaft, Neues anzunehmen, einen Irrtum aufzugeben, ıne Meinung verbessern
oder ändern, wenn nNEeUeE Gesichtspunkte und Erkenntnisse das fordern. Dabei 1st
zweıtrang1g, woher die Belehrung stammt, ob Von oben oder VO' unten, denn der Geist
weht, 11
Das, ÖOTrIu 1er geht, hat Johannes Pater Lombardi gegenüber formu-
liert: „Dater, ich bin nicht hier, die Kirche leiten. Ich bin hier, U das
erkennen, Was der Heilige Geist 1n der Kirche wirk+t?.“ Auch jer gilt das „Vae soli‘‘.
Je höher jemand 1ın der kirchlichen Hierarchie steht, größer ıst die Geftfahr der
einseitigen Information und der Isolierung. Ist jemand ber isoliert, dann kann
icht mehr hörende Autorität e1n. Eine entsprechende Auswahl der Mitarbeiter iıst
deshalb VO:  j größter Bedeutung. Was Lombardi diesbezüglich den Bischöfen agte,
gilt Grund für alle, die Autorität verwalten haben
„Doch seid sehr vorsichtig bei der Wahl Eurer Mitarbeiter! Mancher Mitarbeiter isoliert
Euch noch mehr Wehe dem isolierten Oberen! Es mMUu eın kleiner Stab sein, der Euch

} Art. Art 14 Lombardı, Konzilsväter, Was nun? (*1966),

229

Dienende Autorität 

Das kirchliche Amt, und damit auch die Autorität, die vorab durch das Amt übertragen 
wird, wird heute im Sinne des NTs vor allem wieder als Diakonia verstanden. 
So heißt es im Konzilsdekret über das Ordensleben, die Oberen sollen „ihre Autorität 
im Geiste des Dienstes an den Brüdern sehen"7• 

Das sollte in einem doppelten Sinne beachtet werden: einmal steht der Autoritäts­
träger im Dienste Christi. Deshalb muß mehr die Autorität Christi und Gottes als die 
der Kirche als soziologischer Größe betont werden. Je mehr die Kirche ihre eigene 
Stimme erhebt, desto mehr hält sie die Menschen von sich fern. Je mehr aber die 
Autorität Christi zum Ausdruck kommt, desto glaubwürdiger wird sie und um so mehr 
zieht sie die Menschen an. Andererseits muß die Autorität als Dienst am Volke 
Gottes gesehen werden. Das Volk Gottes ist nicht für die Autoritätsträger da, sondern 
umgekehrt, die Träger der kirchlichen Gewalt sind für das Volk Gottes und dessen 
Auferbauung eingesetzt. 

Brüderliche Autorität 

Die brüderlich ausgeübte Autorität hat im Evangelium starke Grundlagen. Es sei nur 
an das Wort Christi erinnert: ,,Einer ist euer Meister, ihr alle aber seid Brüder. Auch 
als Vater sollt ihr niemand von euch anreden auf Erden; denn einer ist euer Vater, der 
im Himmel. Laßt euch nicht anreden als Führer, denn einer ist euer Führer, Christus. 
Der Größte unter euch soll Diener sein" (Mt 23, 8-11). Wesentlich ist, daß in der 
Gemeinschaft der Kirche alle Brüder sind. Alle stehen gemeinsam vor der Autorität 
Christi. Immer dann, wenn diese fundamentale Gleichheit aller in der Kirche außer­
achtgelassen wird und Amt und Hierarchie sich verselbständigten und mit der Kirche 
identifiziert wurden (Hierarchie = Kirche), war die brüderliche Verwaltung der Autori­
tät gefährdet. Gewiß gibt es dann zwischen diesen Menschen, die zuerst wesentlich 
Gleichgestellte und einer höheren Autorität Gehorchende sind, aus Ordnungsgründen 
vertretungsweise - und institutionell geregelt - über- und Unterordnung. Gerade 
hier muß betont werden, weil es heute an Mutterliebe und personalem Verstandensein 
so oft fehlt, daß der kirchlichen Autorität das mütterliche Element nicht fehlen darf. 
Das Wort von der „Mutter Kirche" darf nicht zu einer leeren Worthülse werden. 

Hörende Autorität 

Im Konzilsdekret über das Ordensleben werden die Oberen ermahnt, ihre Unter­
gebenen „bereitwillig anzuhören"8• Scholastisch ausgedrückt würde das heißen, daß 
der Träger der Autorität die Haltung der „docilitas" haben müßte, nämlich die Bereit­
schaft, Neues anzunehmen, einen Irrtum aufzugeben, eine Meinung zu verbessern 
oder zu ändern, wenn neue Gesichtspunkte und Erkenntnisse das fordern. Dabei ist es 
zweitrangig, woher die Belehrung stammt, ob von oben oder von unten, denn der Geist 
weht, wo er will. 
Das, worum es hier geht, hat Johannes XXIII. Pater Lombardi gegenüber so formu­
liert: ,,Pater, ich bin nicht hier, um die Kirche zu leiten. Ich bin hier, um das zu 
erkennen, was der Heilige Geist in der Kirche wirkt9." Auch hier gilt das „vae soli". 
Je höher jemand in der kirchlichen Hierarchie steht, um so größer ist die Gefahr der 
einseitigen Information und der Isolierung. Ist jemand aber isoliert, dann kann er 
nicht mehr hörende Autorität sein. Eine entsprechende Auswahl der Mitarbeiter ist 
deshalb von größter Bedeutung. Was P. Lombardi diesbezüglich den Bischöfen sagte, 
gilt im Grund für alle, die Autorität zu verwalten haben: 

„Doch seid sehr vorsichtig bei der Wahl Eurer Mitarbeiter! Mancher Mitarbeiter isoliert 
Euch noch mehr ... Wehe dem isolierten Oberen! Es muß ein kleiner Stab sein, der Euch 

; Art. 14. s Art. 14. 0 R. Lombnrdi, Konzilsväter, was nun? (21966), 55. 

229 



wirklich Zur and geht. Es brauchen nicht die Gefälligsten sein. Vielleicht sind gerade
solche, die mitunter 1ne gegenteilige Meinung vertreten der S schon einmal en
gesagt haben ‚Exzellenz, ich glaube, das ist eın Irrtum sSage jedoch nicht, da{(lß 1eSs5 als
Prüfstein für ihre Wahl schon genugt. Jedenfalls ist auch eın Grund, S1e auszuschließen.
WAählt reife, vitale Priester, ber auch jJunge, die FEuch die Stimme einer Welt zutragen, die
sich 1n ehn Jahren sehr ändert wıe Ffrüher 1n einer Generation. Es sollen Priester se1in, die
Euch empörende inge werden inge, die unNns als wWIır alt wiıe S1e
als Häresien erschienen waären. Wehe, wenn S1ie diese inge nicht Euch/ sondern ande-
[emn draußen19 1

Freilich ist das Regieren mit einer Gruppe Vo  3 Jasagern leichter. Die Maschine läuft
reibungsloser un! leiser. Aber gerade werden oft wertvolle Kräfte ausgeschaltet,
jene starken und eigenständigen Charaktere, die sich getrauen, 1Nne eigene Meinung

haben und dieser stehen. Dieses Hören-können erfordert auch eın „UÜber-den-
Parteien-Stehen“ der Autorität und die Einsicht, da{fl die entgegengesetzte Meinung

der Katholizität der Kirche willen auch vorhanden Se1n mMu Wer 1n der Kirche
ZUT „Rechten“ gehört, der wird seinen Grundsätzen nicht untreu, Zn sich Ssagt,

auch 1ne kirchliche IIL  1ın  ke” braucht. Es ıst besser, diese Linke in der Kirche
haben als draußen. Es collte nicht mehr vorkommen, daß jemand zuerst mıit der

kirchlichen Autoritat 1ın Konflikt geraten muß, als selbständig denkender und Ze1-
stig führender Kopf anerkannt werden.

Partnerschaftliche Autorität
Wiederum verweist das Konzilsdekret über das Ordensleben darauf, dafß die Oberen
das „Mitplanen“ ihrer Untergebenen zu Wohle des Instituts und der Kirche
tördern sollen. Es iıst 1er also wohl nichts anderes gemeint als ıne partnerschaftliche
Ausübung der Autorität. Es muß nämlich beachtet werden, daß die paternalistische
Gesellschaftsordnung mehr und mehr übergegangen ist bzw. übergeht 1n 1ne
demokratische. Dabei hat der Mensch, Je reifer ist, un mehr das Bedürfnis,
Zustandekommen der Befehle beteiligt eın Der ITräger der kirchlichen Gewalt
darf sich icht als Einzelarbeiter betrachten. Vor allem beim Ordnungsgehorsam soll
der Befehl gewissermaßen zwischen dem Befehlenden und jenen Gehorchenden, die
sachlich Beiträge eisten können, gemeinsam erarbeitet werden. Wer Zustande-
kommen e1nNes Befehles mitgewirkt hat, kann sich dann bei dessen Ausführung auch
nicht leicht abseits tellen
Da das heutige Leben 1n allen seinen Dimensionen differenziert und spezialisiert
1st (bereits innerhalb der theologischen Disziplinen), ıst zumindest 1n wichtigen
Fragen 1ne monologische Autoritätsausübung nicht mehr verantworten. Denn 1n
diesem Prozeß fortschreitender Spezialisierung kann kein einzelner, Ja oft nicht einmal
iıne Gruppe allein, das Ganze überschauen. uch für das kirchliche Leben stellt das
Konzil dies fost Die Gläubigen „mOögen aber nicht meıinen, ihre Seelsorger selen
imMmMer 1n dem Grade kompetent, da{flß S1e iın jeder, zuweilen auch schweren Frage, die
gerade auftaucht, ıne konkrete Lösung schon fertig haben könnten oder die Sendung
dazu hätten”‘. Deshalb 1st jeder, der Entscheidungen Ffällen muß, verpflichtet, kompe-
en Fachleute und Berater heranzuziehen. Die Vo Konzil betonte Kollegialität, die
Einberufung Vo  ”3 Bischofskonferenzen und Diözesansynoden, die Heranziehung VO:  -

Laienberatern, mit anderen Worten: die weitgehende Dezentralisierung kirchlicher
Gewalt weisen 1n diese Entwicklungsrichtung.
Weisungen, die Autorität beanspruchen wollen, dürfen also nicht bloß Vo  3 oben
dekretiert werden, sondern ollten 1n der Gemeinschaft erarbeitet werden. UÜberall
dort, Sachkenntnis un! Amtsverwaltung sich nicht ecken, ist die Autorität 1n
Gefahr, Zerstor oder zumindest nicht ernstgenommen Zu werden.

Ebd Art. 14

230

wirklich zur Hand geht. Es brauchen nicht die Gefälligsten zu sein. Vielleicht sind es gerade 
solche, die mitunter eine gegenteilige Meinung vertreten oder sogar schon einmal offen 
gesagt haben: ,Exzellenz, ich glaube, das ist ein Irrtum.' Ich sage jedoch nicht, daß dies als 
Prüfstein fü r ihre Wahl schon genügt. Jedenfalls ist es auch kein Grund, sie auszuschließen. 
Wählt reife, vitale Priester, aber auch junge, die Euch die Stimme einer Welt zutragen, die 
sich in zehn Jahren so sehr ändert wie früher in einer Generation. Es sollen Priester sein, die 
Euch empörende Dinge sagen werden - Dinge, die uns - als wir so alt waren wie sie -
als Häresien erschienen wären. Wehe, wenn sie diese Dinge nicht Euch sagen, sondern ande­
ren draußentO !" 

freilich ist das Regieren mit einer Gruppe von Jasagern leichter. Die Maschine läuft 
reibungsloser und leiser. Aber gerade so werden oft wertvolle Kräfte ausgeschaltet, 
jene starken und eigenständigen Charaktere, die sich getrauen, eine eigene Meinung 
zu haben und zu dieser zu stehen. Dieses Hören-können erfordert auch ein „über-den­
Parteien-Stehen" der Autorität und die Einsicht, daß die entgegengesetzte Meinung 
um der Katholizität der Kirche willen auch vorhanden sein muß. Wer in der Kirche 
zur „Rechten" gehört, der wird seinen Grundsätzen nicht untreu, wenn er sich sagt, 
daß es auch eine kirchliche „Linke" braucht. Es ist besser, diese Linke in der Kirche 
zu haben als draußen. Es sollte nicht mehr vorkommen, daß jemand zuerst mit der 
kirchlichen Autorität in Konflikt geraten muß, um als selbständig denkender und gei­
stig führender Kopf anerkannt zu werden. 

Partnerschaftliche Autorität 

Wiederum verweist das Konzilsdekret über das Ordensleben darauf, daß die Oberen 
das „Mitplanen"11 ihrer Untergebenen zum Wohle des Instituts und der Kirche 
fördern sollen. Es ist hier also wohl nichts anderes gemeint als eine partnerschaftliche 
Ausübung der Autorität. Es muß nämlich beachtet werden, daß die paternalistische 
Gesellschaftsordnung mehr und mehr übergegangen ist - bzw. übergeht - in eine 
demokratische. Dabei hat der Mensch, je reifer er ist, um so mehr das Bedürfnis, am 
Zustandekommen der Befehle beteiligt zu sein. Der Träger der kirchlichen Gewalt 
darf sich nicht als Einzelarbeiter betrachten. Vor aJlem beim Ordnungsgehorsam soll 
der Befehl gewissermaßen zwischen dem Befehlenden und jenen Gehorchenden, die 
sachlich Beiträge leisten können, gemeinsam erarbeitet werden. Wer so am Zustande­
kommen eines Befehles mitgewirkt hat, kann sich dann bei dessen Ausführung auch 
nicht so leicht abseits stellen. 
Da das heutige Leben in allen seinen Dimensionen so differenziert und spezialisiert 
ist (bereits innerhalb der theologischen Disziplinen), ist zumindest in wichtigen 
Fragen eine monologische Autoritätsausübung nicht mehr zu verantworten. Denn in 
diesem Prozeß fortschreitender Spezialisierung kann kein einzelner, ja oft nicht einmal 
eine Gruppe allein, das Ganze überschauen. Auch für das kirchliche Leben stellt das 
Konzil dies fest: Die Gläubigen „mögen aber nicht meinen, ihre Seelsorger seien 
immer in dem Grade kompetent, daß sie in jeder, zuweilen auch schweren Frage, die 
gerade auftaucht, eine konkrete Lösung schon fertig haben könnten oder die Sendung 
dazu hätten". Deshalb ist jeder, der Entscheidungen fä llen muß, verpflichtet, kompe­
tente Fachleute und Berater heranzuziehen. Die vom Konzil betonte Kollegialität, die 
Einberufung von Bischofskonferenzen und Diözesansynoden, die Heranziehung von 
Laienberatern, mit anderen Worten: die weitgehende Dezentralisierung kirchlicher 
Gewalt weisen in diese Entwicklungsrichtung. 
Weisungen, die Autorität beanspruchen wollen, dürfen also nicht bloß von oben 
dekretiert werden, sondern sollten in der Gemeinschaft erarbeitet werden. überall 
dort, wo Sachkenntnis und Amtsverwaltung sich nicht decken, ist die Autorität in 
Gefahr, zerstört oder zumindest nicht ernstgenommen zu werden. 

10 Ebd. 84. 11 Art. 14. 

230 



Interpretierende Autorität
Wenn das Konzil VO  3 den Obern wünscht, daß G1E die „freiwillige Unterordnung
ördern//1° muß der Befehl weıt als möglich einsichtig gemacht werden. Er coll als
„vernünftig” erscheinen. Die Zustimmung zZzu Befohlenen gehört nicht Zu Wesen
des Gehorsamsaktes. Dennoch entspricht der metaphysischen Struktur des Men-
schen, daß der Wille au der Einsicht des Verstandes ZUrC Zustimmung geführt wird.
Es geht nämlich nicht 1Ur darum, die Substanz des Aktes verwirklichen, sondern
die besten Voraussetzungen schaffen für einen personal-vollmenschlichen Akt
Dazu gehört aber u  - einmal, daß die Verstandes- und Willenszustimmung des Ge-
horchenden dadurch erleichtert wird, daß der Befehl interpretiert, einsichtig
gemacht wird. Fine Verweigerung dieser Interpretation dort, G1e möglich st, Vel-

stößt die Gerechtigkeit und Liebe reilich erleichtern auch Vertrauen und Liebe
zu Befehlenden die Zustimmung VO  3 Verstand und Willen. Vertrauen und Liebe P1I-

wachsen aber wiederum aus guten Befehlen, die einsichtig gemacht worden sind.
Die Mahnung Zu Glauben den (jeist bei unverständlichen Befehlen INa 1
FEinzeltall gerechtfertigt sein, darf aber nicht umn Prinzip gemacht werden. Denn
gibt auch die Wahrheit, daß sich Gottes Wirken besonders durch SEINE erkennbare
Weisheit kundtut. In den sogenannten Gottesbeweisen, 1 empirischen Kirchenbeweis
und anderen Orten argumentieren WIr jedenfalls Warum hier nicht+? Fest
steht, daß der Beistand des Geistes ın den Akten des kirchlichen Amtes auch E1-

kennbar seın muß der offenbaren Weisheit dieser kte Die biblische, liturgische
und ekklesiologische Erneuerung, die Einberufung des Zweiten Vatikanischen Konzils
U, V, d. bedürfen jedenfalls keines Appells die Unerforschlichkeit Gottes, als
er des Geistes verstanden werden.
Wegen der menschlichen Unzulänglichkeit wird immer uch unzulängliche und Og.
schlechte Befehle geben. Man versucht dann oft, das Prestige der Autorität mı* allen
Mitteln retten und begründet dies damit, würde diese SONST ihr Ansehen un
ihr Vertrauen verlieren. Deswegen G1 angebracht, solche Fehler verschweigen,
zuzudecken oder rechtfertigen. Eine solche Überlegung geht heute aber völlig
der Wirklichkeit vorbei. Es wird nämlich Vo  j vornherein ANECENOMI$MMILEN, daß jede
menschliche nstanz Irrtümer begeht. Eine gewIisse Fehlerrate wird als normal hin-
e  MMEN. In einer solchen Situation kann die Autorität 1Ur einen Fehler begehen
Fehler nicht zuzugeben, und ihre Vertrauens- und Glaubwürdigkeit einzubüßen.
berdies ist 1mM „Raume des Evangeliums” die unbedingte Demut und Ehrlichkeit, die
im Eingeständnis der Fehler liegt, eın größeres Gut als eın gerettetes Prestige. Die
Rettung des Ansehens durch Bemäntelung offenkundiger Fehler iıst eın Überbleibsel
absolutistischen Machtdenkens, das dem Wesen der Kirche und den Intentionen ihres
Gtitters nicht entspricht.

Die Gestalt des Gehorsams
Es erhebt G1|  ch die grundsätzliche Frage, ob der kirchliche Gehorsam nach den
Regeln des allgemein-menschlichen Gehorsams beurteilt werden annn Die Frage ist

bejahen. Denn einmal ıst menschliche Autorität immer von Menschen verwaltete
göttliche Autorität. Jeder Autoritätsträger, selen Eltern, staatliche oder kirchliche
Vorgesetzte, vertritt immer die Gtelle CGottes (vgl Röm 1 G f)
Obwohl die aml Befehls-Gehorsams-Ordnung 1n der Kirche übernatürlich qualifiziert
und heilsgeschichtlich bedeutsam, also anders i1st als 1171 natürlichen Bereich, hebt s1e
doch die Natur und die Strukturgesetze des zwischenmenschlichen Gehorsams nicht auf
Die Natur wird Urc| die Gnade icht zerstört, sondern erfüllt und 1n e1n höheres Sein
integriert. Kirchlicher Gehorsam ıst demnach menschlicher Gehorsam gegenüber

Art

2271

Interpretierende Autorität 

Wenn das Konzil von den Obern wünscht, daß sie die „freiwillige Unterordnung 
fördern" 12, muß der Befehl so weit als möglich einsichtig gemacht werden. Er soll als 
„vernünftig" erscheinen. Die Zustimmung zum Befohlenen gehört nicht zum Wesen 
des Gehorsamsaktes. Dennoch entspricht es der metaphysischen Struktur des Men­
schen, daß der Wille aus der Einsicht des Verstandes zur Zustimmung geführt wird. 
Es geht nämlich nicht nur darum, die Substanz des Aktes zu verwirklichen, sondern 
die besten Voraussetzungen zu schaffen für einen personal-vollmenschlichen Akt. 
Dazu gehört aber nun einmal, daß die Verstandes- und Willenszustimmung des Ge­
horchenden dadurch erleichtert wird, daß der Befehl interpretiert, d. h. einsichtig 
gemacht wird. Eine Verweigerung dieser Interpretation dort, wo sie möglich ist, ver­
stößt gegen die Gerechtigkeit und Liebe. Freilich erleichtern auch Vertrauen und Liebe 
zum Befehlenden die Zustimmung von Verstand und Willen. Vertrauen und Liebe er­
wachsen aber wiederum aus guten Befehlen, die einsichtig gemacht worden sind. 
Die Mahnung zum Glauben an den HI. Geist bei unverständlichen Befehlen mag im 
Einzelfall gerechtfertigt sein, darf aber nicht zum Prinzip gemacht werden. Denn es 
gibt auch die Wahrheit, daß sich Gottes Wirken besonders durch seine erkennbare 
Weisheit kundtut. In den sogenannten Gottesbeweisen, im empirischen Kirchenbeweis 
und an anderen Orten argumentieren wir jedenfalls so. Warum hier nicht? Fest 
steht, daß der Beistand des Hl. Geistes in den Akten des kirchlichen Amtes auch er­
kennbar sein muß an der offenbaren Weisheit dieser Akte. Die biblische, liturgische 
und ekklesiologische Erneuerung, die Einberufung des Zweiten Vatikanischen Konzils 
u. v. a. bedürfen jedenfalls keines Appells an die Unerforschlichkeit Gottes, um als 
Werke des HI. Geistes verstanden zu werden. 
Wegen der menschlichen Unzulänglichkeit wird es immer auch unzulängliche und sogar 
schlechte Befehle geben. Man versucht dann oft, das Prestige der Autorität mit allen 
Mitteln zu retten und begründet dies damit, es würde diese sonst ihr Ansehen und 
ihr Vertrauen verlieren. Deswegen sei es angebracht, solche Fehler zu verschweigen, 
zuzudecken oder zu rechtfertigen. Eine solche Überlegung geht heute aber völlig an 
der Wirklichkeit vorbei. E-s wird nämlich von vornherein angenommen, daß jede 
menschliche Instanz Irrtümer begeht. Eine gewisse Fehlerrate wird als normal hin­
genommen. In einer solchen Situation kann die Autorität nur einen Fehler begehen: 
Fehler nicht zuzugeben, und so ihre Vertrauens- und Glaubwürdigkeit einzubüßen. 
überdies ist im „Raume des Evangeliums" die unbedingte Demut und Ehrlichkeit, die 
im Eingeständnis der Fehler liegt, ein größeres Gut als ein gerettetes Prestige. Die 
Rettung des Ansehens durch Bemäntelung offenkundiger Fehler ist ein überbleibsel 
absolutistischen Machtdenkens, das dem Wesen der Kirche und den Intentionen ihres 
Stifters nicht entspricht. 

2 . Die Gestalt des Gehorsams 

Es erhebt sich die grundsätzliche Frage, ob der kirchliche Gehorsam nach den 
Regeln des allgemein-menschlichen Gehorsams beurteilt werden kann. Die Frage ist 
zu bejahen. Denn einmal ist menschliche Autorität immer von Menschen verwaltete 
göttliche Autorität. Jeder Autoritätsträger, seien es Eltern, staatliche oder kirchlidie 
Vorgeset.zte, vertritt immer die Stelle Gottes (vgl. Röm 13, 1 f). 
Obwohl die ganze Befehls-Gehorsams-Ordnung in der Kirche übernatürlich qualifiziert 
und heilsgeschichtlich bedeutsam, also anders ist als im natürlichen Bereich, so hebt sie 
doch die Natur und die Strukturgesetze des zwischenmenschlichen Gehorsams nicht auf. 
Die Natur wird durch die Gnade nicht zerstört, sondern erfüllt und in ein höheres Sein 
integriert. Kirchlicher Gehorsam ist demnach menschlicher Gehorsam gegenüber 

•~ Art. 14. 

231 



menschlichen Autoritätsträgern, denen sich nicht mehr Klugheit, insicht und
Unfehlbarkeit zukommt als anderen Autoritätsträgern.
Gehorsam 1n der Kirche ist übernatürlicher Liebesgehorsam 1n zweifacher
Stufung insofern cdie Kirche ine Gemeinschaft der Liebe ist und Christus als das
Haupt der Kirche geliebt wird. Das Befehls-Gehorsams-Verhältnis macht Christus 1n
mehrfacher Hinsicht gegenwartig: einmal in der Kommunikation der Liebe, dann Für
den Befehlenden 1 Gehorchenden (als einen der „geringsten meıiner Brüder“‘) und
schließlich für den Gehorchenden 1m Befehlenden Man kann eshalb geradezu vVon
einem quasisakramentalen Zug kirchlichen Gehorsams sprechen. Der einzıge Unter-
schied 1ın der Gehorsamsordnung ergibt sich SOM aAUS der Unterscheidung „Gehorsam

tt“ und „Gehorsam Menschen““.
Der Gehorsam Gott
Hier esteht keine Entsprechung 1 natürlichen Bereich. Eis gibt wel Fälle, der
göttliche Beistand mıiıt der menschlichen Ordnung verbunden ist, dafß WIT Gewißheit
haben, göttlichen Gehorsam leisten, nämlich bei unfehlbaren Akten der Priester-
und Jurisdiktionsgewalt und bei der Verkündigung göttlicher Gebote Hier ist
genannter blinder (absoluter) Gehorsam möglich. Sonst vielleicht iın Grenzfällen. Im
allgemeinen entspricht nicht der Würde des Menschen und tragt den Fehlerquellen
menschlicher Autoritätsträger nicht Rechnung
Der Gehorsam Menschen
Der Gehorsam Menschen umfaßt innerhalb der Kirche den „religiösen“ Gehor-
52 (Ordensgehorsam) und den ‚„hierarchischen” (kirchlichen) Gehorsam.
Der Ordensgehorsam
Das Evangelium kennt den „Rat des Gehorsams“” nicht, ohl aber die Notwendigkeit,
sich selber abzusagen (Mit 16, 24) und 1n diesem Sinne sich hassen (Lk 1 J 26),
Christus nachzufolgen. Als diese Christusnachfolge und diese Selbstverleugnung die
eremitische Form mıit der zönobitischen Lebensweise vertauschte, schlug die Geburts-
stunde des religiösen Gehorsams.
Dieser War fürs erste eın Führungsgehorsam; enn eın geistlich Unmündiger sollte VO  ; einem
Mündigen ZUT Reife geführt werden. Das Zusammenleben der Mönche macht ber auch
den Ordnungsgehorsam nötig. Die „mactatıo proprilae voluntatis” brachte den Gehorsam
1n die ähe der evangelischen Enthaltsamkeit und Armut un führte zu klassischen
Dreigestirn der evangelischen äte Das Zusammenleben 1n der Gemeinschaft gab schließ-
lich auch Gelegenheit christlicher Bruderliebe und brachte den Ordensgehorsam 1n
Beziehung 7U Liebesgehorsam. Überdies entdeckte InNna  - noch eın mystisches Element:
Die Leistung des Gehorsams bot 1ne nNeUue Möglichkeit der Christusnachfolge, insofern Sein
vollkommener Gehorsam den himmlischen Vater abgebildet wurde Fine letzte Ent-
faltung des Ordensgehorsams brachte Ignatius VO  3 Loyola, als diesen Gehorsam der
hierarchischen Kirche eistete, die stellvertretend für Christus steht.
Der Ordensgehorsam integriert alle Formen des Gehorsams 1n dem einen jiel (3anz-
hingabe ott durch (weitgehende) Aufgabe der Selbstbestimmung. Er WIT:  d einem
wirksamen Zeichen des vollkommenen Gehorsams und eignet ihm ıne gewisse Selbst-
zwecklichkeit, insofern der „Zelebration”, der Ganzhingabe Gott, dient

Ein UÜberdenken eines verstandenen religiösen Gehorsams ware heute dringend
notwendig!®, Denn besteht zwischen den Gehorsamsproblemen eines pachomischen
Mönches, bei dem Feldarbeit, Klosterdienst und Bußwerke Zing, also zumeist
das individuelle Leben betraf, und denen eines modernen Ordensmannes, bei dessen
Arbeit icht zuerst persönliche Heiligung, sondern die Aufgaben des Gottes-
reiches geht, eın großer Unterschied.

13 Ostermann, Mitbestimmung 1n der Kirche und in den Orden Orientierung (1966)
194— 198

232

menschlichen Autoritätsträgern, denen an sich nicht mehr Klugheit, Einsicht und 
Unfehlbarkeit zukommt als anderen Autoritätsträgern. 
Gehorsam in der Kirche ist stets übernatürlicher Liebesgehorsam in zweifacher 
Stufung: insofern die Kirche eine Gemeinschaft der Liebe ist und Christus als das 
Haupt der Kirche geliebt wird. Das Befehls-Gehorsams-Verhältnis macht Christus in 
mehrfacher Hinsicht gegenwärtig: einmal in der Kommunikation der Liebe, dann für 
den Befehlenden im Gehorchenden (als einen der „geringsten meiner Brüder") und 
schließlich für den Gehorchenden im Befehlenden. Man kann deshalb geradezu von 
einem quasisakramentalen Zug kirchlichen Gehorsams sprechen. Der einzige Unter­
schied in der Gehorsamsordnung ergibt sich somit aus der Unterscheidung „Gehorsam 
gegen Gott" und „Gehorsam gegen Menschen". 

Der Gehorsam gegen Gott 

Hier besteht keine Entsprechung im natürlichen Bereich. Es gibt zwei Fälle, wo der 
göttliche Beistand so mit der menschlichen Ordnung verbunden ist, daß wir Gewißheit 
haben, göttlichen Gehorsam zu leisten, nämlich bei unfehlbaren Akten der Priester­
und Jurisdiktionsgewalt und bei der Verkündigung göttlicher Gebote. Hier ist so­
genannter blinder (absoluter) Gehorsam möglich. Sonst vielleicht in Grenzfällen. Im 
allgemeinen entspricht er nicht der Würde des Menschen und trägt den Fehlerquellen 
menschlicher Autoritätsträger nicht Rechnung. 

Der Gehorsam gegen Menschen 

Der Gehorsam gegen Menschen umfaßt innerhalb der Kirche den „religiösen" Gehor­
sam (Ordensgehorsam) und den „hierarchischen" (kirchlichen) Gehorsam. 

Der Ordensgehorsam 

Das Evangelium kennt den „Rat des Gehorsams" nicht, wohl aber die Notwendigkeit, 
sich selber abzusagen (Mt 16, 24) und in diesem Sinne sich zu hassen (Lk 14, 26), um 
Christus nachzufolgen. Als diese Christusnachfolge und diese Selbstverleugnung die 
eremitische Form mit der zönobitischen Lebensweise vertauschte, schlug die Geburts­
stunde des religiösen Gehorsams. 

Dieser war fürs erste ein Führungsgehorsam; denn ein geistlich Unmündiger sollte von einem 
Mündigen zur Reife geführt werden. Das Zusammenleben der Mönche macht aber auch 
den Ordnungsgehorsam nötig. Die „mactatio propriae voluntatis" brachte den Gehorsam 
in die Nähe der evangelischen Enthaltsamkeit und Armut und führte so zum klassischen 
Dreigestirn der evangelischen Räte. Das Zusammenleben in der Gemeinschaft gab schließ­
lich auch Gelegenheit zu christlicher Bruderliebe und brachte so den Ordensgehor.sam in 
Beziehung zum Liebesgehorsam. überdies entdeckte man noch ein mystisches Element: 
Die Leistung des Gehorsams bot eine neue Möglichkeit der Christusnachfolge, insofern sein 
vollkommener Gehorsam gegen den himmlischen Vater abgebildet wurde. Eine letzte Ent­
faltung des Ordensgehorsams brachte lgnatius von Loyola, als er diesen Gehorsam der 
hierarchischen Kirche leistete, die stellvertretend für Christus steht. 
Der Ordensgehorsam integriert so a lle Formen des Gehorsams in dem einen Ziel: Ganz­
hingabe an Gott durch (weitgehende) Aufgabe der Selbstbes timmung. Er wird so zu einem 
wirksamen Zeichen des vollkommenen Gehorsams und es eignet ihm eine gewisse Selbst­
zwecklichkeit, insofern er der „Zelebration", der Ganzhingabc an Gott, dient. 

Ein überdenken eines so verstandenen religiösen Gehorsams wäre heute dringend 
notwendig13• Denn es besteht zwischen den Gehorsamsproblemen eines pachomischen 
Mönches, bei dem es um Feldarbeit, Klosterdienst und Bußwerke ging, also zumeist 
das individuelle Leben betraf, und denen eines modernen Ordensmannes, bei dessen 
Arbeit es nicht zuerst um persönliche Heiligung, sondern um die Aufgaben des Gottes­
reiches geht, ein großer Unterschied. 

13 H. Ostermann, Mitbestimmung in der Kirche und in den Orden: Orientierung 30 (1966), 
194-198. 

232 



Der hierarchische oder lkeirchliche Gehorsam
Gegenüber den Christen ohne Ordensgelübde ıst die kirchliche Hierarchie icht e1n-
fachhin Gtellvertreter Christi hinsichtlich persönlicher Lebensentscheidungen, sondern
hinsichtlich der Gnadenordnung gemäß dem Stiftungswillen Christi. Der Hierarchie
ist also icht pr10T1 „Ordensgehorsam“” geschuldet. Kirchlicher Gehorsam 1st zunächst
Führungsgehorsam. Immer dann aber, M1n eın tadium der Unmündigkeit über-
wunden ist, Ort auch die Pflicht ZUuU Führungsgehorsam auf Da die Kirche 1ne
sozial verfaßte TO: ist, beinhaltet kirchlicher Gehorsam immer den Ordnungs-
gehorsam, der funktionalen Charakter hat. Priesterlicher Gehorsam ist wesentlich
solcher Ordnungsgehorsam. Insofern die Kirche 1Ne Liebesgemeinschaft ist, collte
kirchlicher Gehorsam auch Liebesgehorsam Se1Nn ber icht als dritte Form neben
dem Führungs- und Ordnungsgehorsam, sondern diese ollten mi1t Liebe und der
Liebe willen geleistet werden.

Eigenschaften des Gehorsams
Freier Gehorsam wird 1 Konzilsdekret über „Dienst und Leben der Priester“14 als
ea herausgestellt. Denn 1U e1n Gehorsam, der 1n Freiheit und aus Freiheit geleistet
wird, hat ethischen Wert
Aktiver Gehorsam. Auch diese Eigenschaft des Gehorsams betont das Konzil®®. Es xibt
auch Gehorsam AUS infantiler Gefügigkeit oder aus Bequemlichkeit, weil 111  - die
Privilegien des Kindesalters nicht aufgeben und die Beschwerden des Erwachsenseins,
die ühe des selbständigen Denkens und Sichtens der Probleme sich ll
Apathie, innere Emigration oder Leistung eines Minimums außerem Konformismus
VerZeITITeEN das Bild echten Gehorsams.
Aktiver Gehorsam cteht 1n einem gesunden Spannungsverhältnis Initiative, Ver-
antwortungsfreude und Entscheidungsmut. Das wiederum erfordert Intelligenz und
Phantasie, Überlegung, Situationskenntnis und Ideenreichtum. Das deutet das Konzil
auch d1Il, wenln sagt, daß die Untergebenen „n der Erfüllung der ihnen anvertrauten

Aufgaben die eigene Verstandes- und Willenskraft einsetzen und die Gaben, die
hnen Natur un! Gnade verliehen haben, gebrauchen‘”*® sollen. anderer GStelle
wird das noch klarer ausgedrückt, 11 1 Zusammenhang mıiıt dem Gehorsam VO

Suchen „ UC Wege“ die Rede ist!/,
Verantwortungsbewußter Gehorsam. Die Konzilsdekrete bezeichnen den Gehorsam
schließlich als ‚„verantwortlich”1® und ‚„verantwortungsbewußt  l/“). Einerseits besagt
das Einordnung und Unterordnung persönlicher Wünsche, Ansichten und Meinungen
ZU Wohle des größeren (‚anzen. Abstand gegenüber sich selbst, Sachlichkeit und
Selbstlosigkeit sind dazu unerläßlich. Andererseits kann das mitunter auch heißen:
Widerstehen 11S Angesicht (Gal 2. 31} Es kann Fälle geben wWenn G1€e auch selten
SPe1IN möogen aufgrund klarer FEinsicht und besserer Kenntnis Gewissenssache
SeIN wird, ZUuU Wohl der Gemeinschaft „ins Angesicht widerstehen“. Ofter dürfte

angezeigt se1n, auf diskrete Art auf nNEUeE oder unberücksichtigte Gesichtspunkte
hinzuweisen un den besten Befehl rngen.
Kritik 1 Sinne des Griechischen XOLVELV ıst nützlich ; schädlich ist aber jene ent-
artete Kritik, die sich als Widerspruchsgeist un als je einz1ige Stellungnahme außert.
5ie ıst £reilich weniger eın intellektuelles Problem als vielmehr eın psychologisch-
moralisches, das unter dem Begriff der Aggression seinen Ort hat

Der heutige Gestaltwandel der irchlichen Befehls- und Gehorsamsstruktur 1st icht
sehr eine Krisenerscheinung 1n negatıyem 5inne, als vielmehr 1ne Wachstumskrise

hin einer reiferen Form“*®

Art. 15 Ordensleben, Art Ebd Art. 17 Dienst un Leben der Priester, Art
Ordensleben, Art. 19 Dienst un: Leben der Priester, Art.

233

Der hierard1ische oder kirchlid1e Gehorsam 

Gegenüber den Christen ohne Ordensgelübde ist die kirchliche Hierarchie nicht ein­
fachhin Stellvertreter Christi hinsichtlich persönlicher Lebensentscheidungen, sondern 
hinsichtlich der Gnadenordnung gemäß dem Stiftungswillen Christi. Der Hierarchie 
ist also nicht a priori „Ordensgehorsam" geschuldet. Kirchlicher Gehorsam ist zunächst 
Führungsgehorsam. Immer dann aber, wenn ein Stadium der Unmündigkeit über­
wunden ist, hört auch die Pflicht zum Führungsgehorsam auf. Da die Kirche eine 
sozial verfaßte Größe ist, beinhaltet kirchlicher Gehorsam immer den Ordnungs­
gehorsam, der funktionalen Charakter hat. Priesterlicher Gehorsam ist wesentlich 
solcher Ordnungsgehorsam. Insofern die Kirche eine Liebesgemeinschaft ist, sollte 
kirchlicher Gehorsam stets auch Liebesgehorsam sein. Aber nicht als dritte Form neben 
dem Führungs- und Ordnungsgehorsam, sondern diese sollten mit Liebe und um der 
Liebe willen geleistet werden. 

3. Eigenschaften des Gehorsams 
Freier Gehorsam wird im Konzilsdekret über „Dienst und Leben der Priester"14 als 
Ideal herausgestellt. Denn nur ein Gehorsam, der in Freiheit und aus Freiheit geleistet 
wird, hat ethischen Wert. 
Aktiver Gehorsam. Auch diese Eigenschaft des Gehorsams betont das Konzil15

• Es gibt 
auch Gehorsam aus infantiler Gefügigkeit oder aus Bequemlichkeit, weil man die 
Privilegien des Kindesalters nicht aufgeben und die Beschwerden des Erwachsenseins, 
die Mühe des selbständigen Denkens und Sichtens der Probleme sich ersparen will. 
Apathie, innere Emigration oder Leistung eines Minimums an äußerem Konformismus 
verzerren stets das Bild echten Gehorsams. 
Aktiver Gehorsam steht in einem gesunden Spannungsverhältnis zu Initiative, Ver­
antwortungsfreude und Entscheidungsmut. Das wiederum erfordert Intelligenz und 
Phantasie, überlegung, Situationskenntnis und Ideenreichtum. Das deutet das Konzil 
auch an, wenn es sagt, daß die Untergebenen „in der Erfüllung der ihnen anvertrauten 
Aufgaben die eigene Verstandes- und Willenskraft einsetzen und die Gaben, die 
ihnen Natur und Gnade verliehen haben, gebrauchen"16 sollen. An anderer Stelle 
wird das noch klarer ausgedrückt, wenn im Zusammenhang mit dem Gehorsam vom 
Suchen „neuer Wege" die Rede ist17

• 

Verantwortungsbewußter Gehorsam. Die Konzilsdekrete bezeichnen den Gehorsam 
schließlich als „verantwortlich"18 und „verantwortungsbewußt" 19

. Einerseits besagt 
das Einordnung und Unterordnung persönlicher Wünsche, Ansichten und Meinungen 
zum Wohle des größeren Ganzen. Abstand gegenüber sich selbst, Sachlichkeit und 
Selbstlosigkeit sind dazu unerläßlich. Andererseits kann das mitunter auch heißen: 
Widerstehen ins Angesicht (Gal 2, 11). Es kann Fälle geben - wenn sie auch selten 
sein mögen - , wo es aufgrund klarer Einsicht und besserer Kenntnis Gewissenssache 
sein wird, zum Wohl der Gemeinschaft „ins Angesicht zu widerstehen". öfter dürfte 
es angezeigt sein, auf diskrete Art auf neue oder unberücksichtigte Gesichtspunkte 
hinzuweisen und so um den besten Befehl zu ringen. 
Kritik im Sinne des Griechischen XQLVELV ist nützlich; schädlich ist aber jene ent­
artete Kritik, die sich als Widerspruchsgeist und als je einzige Stellungnahme äußert. 
Sie ist freilich weniger ein intellektuelles Problem als vielmehr ein psychologisch­
moralisches, das unter dem Begriff der Aggression seinen Ort hat. 

Der heutige Gestaltwandel der kirchlichen Befehls- und Gehorsamsstruktur ist nicht 
so sehr eine Krisenerscheinung in negativem Sinne, als vielmehr eine Wachstumskrise 
hin zu einer reiferen Form20• 

14 Art. 15. 15 Ordensleben, Art. 14. 16 Ebd. Art. 14. 10 Dienst und Leben der Priester, Art. 14. 
18 Ordensleben, Art. 14. 10 Dienst und Leben der Priester, Art. 15. 

233 



Allerdings wird einer jahre-, ın nicht jahrzehntelangen Einübung bedürfen,
aus der eingelebten un überlebten Gestalt hineinzuwachsen ın die NCU®E. Auch

1n dieser Gestalt bleiben Autorität und Gehorsam, S1e bleiben auch als „Kreuz“,
denn Christus wählt, sagt auch ja ZuUu Kreuz. Eines darf aber nicht VeErgeS>SScn
werden: geht hier eın Stück Theologie, das nicht UT UrC Diskussion und
schon ZaTr nicht 1Im Gerede bewältigt werden kann. Es bleibt auch e1n Stück der
knienden und betenden Theologie. Am meisten wird sich ZzZu Guten andern, wenn
WIT icht csehr kritisch und fordernd auf die „anderen“ blicken, sondern selbst be-
gıinnen, Autorität und Gehorsam in dieser Gestalt auszuüben, wobei die Ehr-
furcht VOorT den anderen und das Bewußtsein, Brüder 1n der Liebesgemeinschaft der
Kirche se1n, oberstes Leitprinzip sSeinNn mussen.

WILHELM

Der Sprachgebrauch iın der Predigt
Die Sprachhaltung

Schon das Wort „predigen“ klingt für Nsere Ohren altmodisch, moralisierend. Es EI-
innert den bekannten Predigerton, der durch Jahrhunderte vertraut, In Predigt-
üchern fortlebt und heute Unbehagen bereitet. Soll INnNan dafür das Wort 1 VET-
kündigen“ gebrauchen? Es klingt neuartig, wirkt liturgisch feierlich und theologisch
gebildet, ohne die Bedrängnis und Skepsis des modernen Menschen 1in sich auf-
S  II haben Wenn schon die Bezeichnung für das Predigen Verkünden
problematisch geworden ist, wieviel mehr dann die Sprache, ın der geschehen
SO Die Erwartungstendenz der Zuhörer erfüllt sich 1ın vorgepragten Bahnen und nicht
In der Weise inneren Weiterkommens und eigener Konfrontation. Die Begriffe
predigen und verkünden sind sicherlich nicht falsch oder unrichtig, icht einmal
chlecht; S1e sind eher einseitig bestimmt, S1e sind kein Appell 1n uUNsSeTEIN Bewußtsein.
as tut INan\n, wenn 1m herkömmlichen Sinne des Wortes gepredigt wird? Man hört
entweder andächtig oder hat abgeschaltet. Und wWenn verkündigt wird? Man sStimm
entweder vorbehaltlos oder äßt den als autoritar erfahrenen TIon nicht sich her-
ankommen. Andächtiges Zuhören und vorbehaltloses Zustimmen sind Sprachhaltungen,
die uns ın dieser Form nicht mehr gemäß sind, da S1e den Glauben als eın Wach- und
Bewußtwerden nmitten der Welt verharmlosen oder doktrinär festlegen.

ese Die Sprache der Predigt mMu einer wachen Sprachhaltung der Zuhörer ent-
sprechen. icht das Sprechen, sondern die hervorgerufene Form des Zuhörens 1st ent-
scheidend Wer die Sprache der Predigt beurteilen will, muß auf seıten der Zuhörer
stehen.
Wenn INa  j als Zuhörer über die Predigt reflektiert, fragt INa  - sich Komme ich
durch die Predigt Zzu Nachdenken? Erhalten wWIr 1n der Predigt genügend Anregungen,
Hinweise und Informationen? der werden WIT durch den Predigtton emotional fest-
gelegt? Die zuhörende Gemeinde soll angesprochen werden VO  - einem Glaubens-
anspruch, der für das Leben wach macht Das geht nicht mehr 1 alten Predigtstil Uun!
den damit vereinten Sprachhaltungen. Erheben, feiertäglich stimmen, auferbauen, -

Vgl Krise der Wandlung kirchlicher Autorität: Orbis Catholicus (1966), 249— 253

234

Allerdings wird es einer jahre-, wenn nicht jahrzehntelangen Einübung bedürfen, 
um aus der eingelebten und überlebten Gestalt hineinzuwachsen in die neue. Auch 
in dieser neuen Gestalt bleiben Autorität und Gehorsam, sie bleiben auch als „Kreuz", 
denn wer Christus wählt, sagt auch ja zum Kreuz. Eines darf aber nicht vergessen 
werden: es geht hier um ein Stück Theologie, das nicht nur durch Diskussion und 
schon gar nicht im Gerede bewältigt werden kann. Es bleibt auch ein Stück der 
knienden und betenden Theologie. Am meisten wird sich zum Guten ändern, wenn 
wir nicht so sehr kritisch und fordernd auf die „anderen" blicken, sondern selbst be­
ginnen, Autorität und Gehorsam in dieser neuen Gestalt auszuüben, wobei die Ehr­
furcht vor den anderen und das Bewußtsein, Brüder in der Liebesgemeinschaft der 
Kirche zu sein, oberstes Leitprinzip sein müssen. 

WILHELM GÖSSMANN 

Der Sprachgebrauch in der Predigt 

I. Die Sprnchhalhmg 

Schon das Wort „predigen" klingt für unsere Ohren altmodisch, moralisierend. Es er­
innert an den bekannten Predigerton, der durch Jahrhunderte vertraut, in Predigt­
büchern fortlebt und heute Unbehagen bereitet. Soll man dafür das Wort „ver­
kündigen" gebrauchen? Es klingt neuartig, wirkt liturgisch feierlich und theologisch 
gebildet, ohne die Bedrängnis und Skepsis des modernen Menschen in sich auf­
genommen zu haben. Wenn schon die Bezeichnung für das Predigen - Verkünden 
problematisch geworden ist, um wieviel mehr dann die Sprache, in der es geschehen 
soll. Die Erwartungstendenz der Zuhörer erfüllt sich in vorgeprägten Bahnen und nicht 
in der Wei-se inneren Weiterkommens und eigener Konfrontation. Die Begriffe 
predigen und verkünden sind sicherlich nicht falsch oder unrichtig, nicht einmal 
schlecht; sie sind eher einseitig bestimmt, sie sind kein Appell in unserem Bewußtsein. 
Was tut man, wenn im herkömmlichen Sinne des Wortes gepredigt wird? Man hört 
entweder andächtig zu oder hat abgeschaltet. Und wenn verkündigt wird? Man stimmt 
entweder vorbehaltlos zu oder läßt den als autoritär erfahrenen Ton nicht an sich her­
ankommen. Andächtiges Zuhören und vorbehaltloses Zustimmen sind Sprachhaltungen, 
die uns in dieser Form nicht mehr gemäß sind, da sie den Glauben als ein Wach- und 
Bewußtwerden inmitten der Welt verharmlosen oder doktrinär festlegen. 

1. These: Die Sprache der Predigt muß einer wachen Sprachhaltung der Zuhörer ent­
sprechen. Nicht das Sprechen, sondern die hervorgerufene Form des Zuhörens ist ent­
scheidend. Wer die Sprache der Predigt beurteilen will, muß auf seiten der Zuhörer 
stehen. 
Wenn man als Zuhörer über die Predigt reflektiert, so fragt man sich: Komme ich 
durch die Predigt zum Nad1denken? Erhalten wir in der Predigt genügend Anregungen, 
Hinweise und Informationen? Oder werden wir durch den Predigtton emotional fest­
gelegt? Die zuhörende Gemeinde soll angesprochen werden von einem Glaubens­
anspruch, der für das Leben wach macht. Das geht nicht mehr im alten Predigtstil und 
den damit vereinten Sprachhaltungen. Erheben, feiertäglich stimmen, auferbauen, an-

! o Vgl. Krise oder Wandlung kirchlicher Autorität: Orbis Catholicus 20 (1966), 249- 253. 

234 


