Allerdings wird es einer jahre-, wenn nicht jahrzehntelangen Einiibung bediirfen,
um aus der eingelebten und iiberlebten Gestalt hineinzuwachsen in die neue. Auch
in dieser neuen Gestalt bleiben Autoritit und Gehorsam, sie bleiben auch als , Kreuz”,
denn wer Christus wihlt, sagt auch ja zum Kreuz. Eines darf aber nicht vergessen
werden: es geht hier um ein Stiick Theologie, das nicht nur durch Diskussion und
schon gar nicht im Gerede bewiltigt werden kann. Es bleibt auch ein Stiick der
knienden und betenden Theologie. Am meisten wird sich zum Guten #indern, wenn
wir nicht so sehr kritisch und fordernd auf die ,,anderen” blicken, sondern selbst be-
ginnen, Autoritit und Gehorsam in dieser neuen Gestalt auszuiiben, wobei die Ehr-
furcht vor den anderen und das Bewuftsein, Briider in der Liebesgemeinschaft der
Kirche zu sein, oberstes Leitprinzip sein miissen.

WILHELM GOSSMANN
Der Sprachgebrauch in der Predigt

I. Die Sprachhaltung

Schon das Wort ,,predigen” klingt fiir unsere Ohren altmodisch, moralisierend. Es er-
innert an den bekannten Predigerton, der durch Jahrhunderte vertraut, in Predigt-
biichern fortlebt und heute Unbehagen bereitet. Soll man dafiir das Wort ,,ver-
kiindigen” gebrauchen? Es klingt neuartig, wirkt liturgisch feierlich und theologisch
gebildet, ohne die Bedringnis und Skepsis des modernen Menschen in sich auf-
genommen zu haben. Wenn schon die Bezeichnung fiir das Predigen — Verkiinden
problematisch geworden ist, um wieviel mehr dann die Sprache, in der es geschehen
soll. Die Erwartungstendenz der Zuhérer erfiillt sich in vorgeprigten Bahnen und nicht
in der Weise inneren Weiterkommens und eigener Konfrontation. Die Begriffe
predigen und verkiinden sind sicherlich nicht falsch oder unrichtig, nicht einmal
schlecht; sie sind eher einseitig bestimmt, sie sind kein Appell in unserem BewufBtsein.
Was tut man, wenn im herkdmmlichen Sinne des Wortes gepredigt wird? Man hért
entweder andichtig zu oder hat abgeschaltet. Und wenn verkiindigt wird? Man stimmt
entweder vorbehaltlos zu oder 18t den als autoritir erfahrenen Ton nicht an sich her-
ankommen. Andichtiges Zuhoren und vorbehaltloses Zustimmen sind Sprachhaltungen,
die uns in dieser Form nicht mehr gemiB sind, da sie den Glauben als ein Wach- und
BewuBtwerden inmitten der Welt verharmlosen oder doktrinir festlegen.

1. These: Die Sprache der Predigt muf einer wachen Sprachhaltung der Zuhérer ent-
sprechen. Nicht das Sprechen, sondern die hervorgerufene Form des Zuhorens ist ent-
scheidend. Wer die Sprache der Predigt beurteilen will, muf2 auf seiten der Zuhorer
stehen.

Wenn man als Zuhorer iiber die Predigt reflektiert, so fragt man sich: Komme ich
durch die Predigt zum Nachdenken? Erhalten wir in der Predigt geniigend Anregungen,
Hinweise und Informationen? Oder werden wir durch den Predigtton emotional fest-
gelegt? Die zuhdrende Gemeinde soll angesprochen werden von einem Glaubens-
anspruch, der fiir das Leben wach macht. Das geht nicht mehr im alten Predigtstil und
den damit vereinten Sprachhaltungen. Erheben, feiertiglich stimmen, auferbauen, an-

20 Vgl. Krise oder Wandlung kirchlicher Autoritit: Orbis Catholicus 20 (1966), 249—253.

234



dichtig sammeln, Beispiel-Geschichten erzihlen, iiber den Sittenverfall donnern, von
oben herab etwas behaupten oder verurteilen, resignativ klagen und anklagen —
solche Sprachhaltungen aus der Vergangenheit verderben die Sprache der Predigt. Aber
auch moderne Sprachhaltungen, wie schockieren, im theologischen Fachjargon reden —
konnen fiir die Sprache der Predigt genauso verhdngnisvoll sein. Die Korrektur muf3
bei den Sprachhaltungen beginnen, die die Wérter ,predigen” und ,verkiindigen”
auslosen.

1. Die Bedeutung der Glaubwiirdigkeit

Die Probleme der Predigtsprache liegen nicht zuerst bei der Sprache, sondern in der
religidsen Erfahrung und dem daraus entstehenden Verhiltnis zur Sprache. Wer ein
Gesprich fiihrt, wer in eine &ffentliche Diskussion eingreift, wer Gebete formuliert
oder vom Glauben in der Predigt spricht, wird von den anderen Menschen nicht zuerst
aufgrund seiner Sprache und seines Sprachstils beurteilt, sondern im Hinblick auf seine
Person. Der Sprachstil wird als Kennzeichen Ffiir die innere Uberzeugung gewertet.
Man greift hinter die Sprache oder durch die Sprache hindurch auf die Person des
Redenden’.

Man kann nicht ausweichen oder, was dasselbe ist, sich auf allgemeine kirchliche oder
bildungsmiBige Positionen zuriickziehen.

2. These: Fiir den heutigen Menschen ist die Glaubwiirdigkeit wichtiger als die
Wahrheit. Deshalb muf die Wahrheit des Glaubens wahr werden durch die Glaub-
wiirdigkeit.

Man mag dagegen einwenden: Kann die Sache oder der Sachverhalt nicht allein fiir
sich sprechen? In vielen Fillen ist es mdglich, z. B. im Bereich historischer Tatsachen,
iiberall, wo etwas nachgepriift werden kann, wo es strikte Beweise und Argumente gibt,
auch dort, wo nur informiert werden soll. Dies aber ist im Bereich des Menschlichen
und noch mehr in der Kunst wie auch der religiosen Glaubenserfahrung nur bedingt
mdglich. Deshalb klammert man diese Bereiche gern aus, zieht sich zuriick auf das
positivistisch Beleg- und Beweisbare und erhebt den Anspruch der Wissenschaftlichkeit.

Darf man aber um der wissenschaftlichen Exaktheit willen das Entscheidende aus-
lassen? Soviel diirfte sicher sein: Ein objektives Darstellen einer Sache oder eines
Sachverhalts bleibt im Vorfeld des Glaubens. Wir miissen den Mut zur Subjektivitdt
aufbringen. In einer Zeit, in der man in programmierter Weise Sprachen lernt, mit
Ubersetzungsmaschinen arbeitet, Computer fiir die Erfassung und Aufgliederung des
Sprachmaterials einsetzt, wird die Frage nach der Subjektivitit des Menschen umso
vordringlicher. Beides ist vonndten: mdoglichst objektive Information und der persén-
liche Standpunkt.

Die Glaubwiirdigkeit griindet im Verstehen seiner selbst, im Erlebnis der persénlichen
Welt jedes einzelnen. Zwar kann man die Glaubwiirdigkeit noch nicht mit der Ebene
des Gewissens gleichsetzen, aber es resultiert aus ihr doch der eigene Lebensweg. Wer
ihn verliBt und sich nicht mehr an den eigenen Erfahrungen orientiert, wird meist
nicht nur unglaubwiirdig, sondern auch unwahrhaftig.

So lange kann der Mensch glaubwiirdig sein, als er um sich selbst weifs. Wenn er ober-
flichlich lebt, muf} er es wenigstens wahrnehmen. Es kann durchaus sein, daff man in
dieser Hinsicht und in diesem Bereich glaubwiirdig ist, in anderen weniger, da man
von diesen Menschen ohne Vorbehalt als glaubwiirdig bezeichnet werden kann, von
anderen nicht. Unsere Beziehungen zu den Menschen sind vielfiltig, und unser Per-
sonengefiige wird in heutiger Zeit komplizierter und uniiberschaubarer. Das alles

' Vgl. dazu mein Buch ,,Glaubwiirdigkeit im Sprachgebrauch, stilkritische und sprachdidak-
tische Untersuchungen”. Hueber, Miinchen 1970. Es geht im einzelnen auch auf die Sprache
der Predigt und des Gebetes ein.

235



spiegelt sich in unserer Sprache, in vorgeprigten Redewendungen und neuen eigenen
Formulierungen.

Unsere Sprache ist in mancher Hinsicht leere Hiilse, nichtssagende Phrase und duferes
Gerede geworden, sofern sie nicht von der Glaubwiirdigkeit gehalten wird®. Durch die
Glaubwiirdigkeit wird die Sprache wirklichkeitsgefiillt, bleibt menschlich offen und im
Hinblick auf die menschlichen Erfahrungen wandelbar und bildsam. Eine wichtige Auf-
gabe ist es deshalb, mit Hilfe der Glaubwiirdigkeit die Verlogenheit und falschen Fas-
zinationen, die sich in viele Predigten einschleichen, zu entlarven. Der Riickzug auf
das subjektive Prinzip der Glaubwiirdigkeit erweist sich bei genauem Hinsehen
geradezu als Vorstof in eine neue geistige Position. Dadurch soll keineswegs der
Prediger iiberfordert werden. Es geniigt, wenn er innerlich iiberzeugend auf Jesus von
Nazareth hinweisen kann. So wird der Glaube mit seinen Herausforderungen und
Tréstungen glaubwiirdig.

11I. Auseinandersetzung mit der Rhetorik

Bis in unsere Zeit hinein war die Rhetorik ein wesentlicher Bestandteil der Predigt.
Heute setzt man sich von dieser Tradition ab und versucht, die Predigt wieder stirker
vom Biblischen her zu verstehen. Dadurch wird zwar der theologische Hintergrund
klarer und fafbarer, aber fiir die sprachliche Form der Predigt ist damit noch nicht
alles getan. Eine genaue Auseinandersetzung mit der herkémmlichen Stilkunst der
Rhetorik ist vonnéten. Man hat sich daran gewdhnt, in der Rhetorik nur eine Lehre
von stilistisch wirksamen Ausdrucksmitteln zu sehen® Das aber war sie am Anfang
gerade nicht. Damals gehorten der thematische Gegenstand und die sprachlichen Aus-
drucksmittel zusammen. Das Sachinteresse stand ohne Zweifel im Vordergrund.
Ahnlich wie bei der profanen Rede die &ffentlichen Belange geklirt werden, so muf
es auch bei der Predigt sein: Erhellung des Glaubens unter den zuhdrenden Menschen.
Die Reserve gegeniiber allem blof Rhetorischen ist mehr als verstindlich. Pathos,
einstudierte Gestik besitzen heute keine Uberzeugungskraft mehr. Jeder blof #uferen
Form steht man skeptisch gegeniiber, Man sieht auf den Sprechenden und erwartet
von ihm, daf man seinen Worten vertrauen kann. Amt und kirchliche Autoritit, die
frither einer Predigt das nétige Gewicht gaben, sind im Bewuftsein der Christen zu-
riickgetreten.

Die alten Bestimmungen der rhetorica sacra haben sich iiberlebt, jedoch nicht die
Prinzipien, die darauf hinauslaufen, daf die Predigt bei den Zuhérern ankommt und
ihnen von Nutzen ist.

Nicht Absage an die Rhetorik, sondern Neugewinn unter Beriicksichtigung zeitgemifer
Kommunikationsformen. Der Zuhorer fritherer Zeiten konnte aus seiner unverschul-
deten Horigkeit noch andichtig und fromm zuhéren. Kritik an fritheren Predigten
iibersieht zu leicht diese soziologischen wie psychologischen Voraussetzungen. Die zu-
horenden Christen sind heute anders geworden, deshalb sind die Verhaltensweisen
beim Zuhoren auch nicht mehr mit Kategorien von frither zu erfassen. Der Zuhérer
macht sich in unserer Zeit seine eigenen Gedanken und will, daB dieser Freiheitsraum
respektiert wird. Nicht in der Sache, sondern in der personlichen Kontakinahme und
Beeinflussung ist er empfindlich.

Es kommt also doch darauf an, wie etwas gesagt wird. Der Holldndische Katechismus
konnte bei den Geistlichen eine gute sprachliche Erziehungsaufgabe iibernehmen. Er

* Vgl. F. Cavelli-Adorno, Uber die religiise Sprache, Frankfurt 1965, oder W. Géssmann,
Sakrale Sprache, Miinchen 1965.

3 Vgl. W. Maggas, Das offentliche Schweigen. Gibt es Ma@stdbe fiir die Kunst der offent-
lichen Rede in Deutschland? Heidelberg 1967; H. Lausberg, Handbuch der literarischen
Rhetorik. Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft, Miinchen 1960.

236



nimmt den Leser als Erwachsenen sehr ernst, und zwar in seinen Lebens- und Berufs-
erfahrungen. Dementsprechend wird auch das theologische Interesse beachtet.

3. These: Voraussetzung fiir die Sprache der Predigt und Verkiindigung ist heute die
Sprache des personlichen Glaubensgesprichs. Wer nicht mit anderen freimiitig iiber
seinen Glauben im Gesprich steht, findet auch nicht in der Predigt die richtigen Worte.

Die pastorale Sprache befindet sich vielfach wie die Lebensformen, die neuerdings da-
mit verbunden sind, noch im Versuchsstadium: Arbeiterpriester, Telefonseelsorger,
Ehe- und Familienberatung. Frither war ein solches Gesprich mit dem einzelnen fast
ganz auf den Beichtstuhl (und dann im Fliisterton), die Ehevorbereitung (soweit es sie
schon gab), den Besuch am Krankenbett und die Todesvorbereitung beschrankt.
Sie vollzog sich auch in bewufter Uber- und Unterordnung, wenngleich in liebender
Zuneigung des ,Hirten” zum einfachen Hérenden.

Heute aber hat ein religioses Gespriach nur Aussicht, wenn es Sprache auf gleicher
Ebene ist. Der Telefonseelsorger muf sich zudem noch in Stimmfiihrung und Diktion
dem technischen Geriit anpassen. Sprache auf gleicher Ebene vollzieht sich in Familien-
gruppen, in Freundeskreisen, wo in aller Offenheit das gesagt wird, wovon man be-
wegt ist oder womit man innerlich nicht fertig wird. Oft sind dies Fragen der theologi-
schen Bildung, der Vollzichbarkeit von religitsen Formen, also des Austausches von
Erfahrungen sowie der Kritik an kirchlichen Verlautbarungen. Die Hemmungen, so
etwas darfst du nicht sagen, das ist nicht mehr katholisch, kommen hier nicht ins Spiel.
Der Sinn der Predigt liegt nach meiner Auffassung zu allererst darin, daf in den
vorgegebenen Formen der Liturgie jemand auftritt und das gemeinsam geh&rte Wort
Gottes auf die gegenwiirtige Situation hin auslegt und mit seiner Person dafiir einsteht.
In diesem Sinne ist die Predigt unersetzbar.

Wenn man den Sinn der Predigt so sieht, dann muf8 man nach literarischen und sprach-
lichen Formen suchen, in denen dies am besten zum Ausdruck kommen kann. Es gibt
z. B. den Weg der meditativen Verinnerlichung im Zusammenhang mit der Predigt.
Nachdem das Evangelium verlesen ist, wiederholt einer aus der Gemeinde mit Pausen
des Schweigens die wichtigsten Worte und Sitze, vielleicht 6fters, damit sie in das
ruhig gewordene Bewuftsein einfallen und auf all die Widerstinde treffen, die dem
Wort Gottes im Wege stehen. Die eigenen Bemerkungen des Sprechenden sind kurz,
gleichsam ein lautgewordenes eigenes Nachdenken, an dem die anderen teilnehmen.
In unserer Zeit des Sprachkonsums, der Werbesprache, die das Verstdndnis des Wortes
aus seiner normalen Verwurzelung im menschlichen BewuBtsein 16sen, mufl das Wort
des Glaubens einen unzerredeten Widerhall finden.

Der andere Weg, diesem nahezu entgegengesetzt, ist der der gemeinsamen Erdrterung.
Im Anschluf an die Predigt wird das, was gepredigt worden ist, zur Diskussion gestellt.
So wird der immer noch vorherrschende autoritire Predigtton abgebaut. Der Prediger
ist nicht Stellvertreter Gottes, er ist nicht allwissend, er sagt, wenn er iiberhaupt etwas
Annehmbares sagen will, seine Meinung. Diese kann aber nicht undiskutiert im
Raum stehen bleiben. Meist tragen die Gldubigen ihre Meinung iiber die Predigt mit
nach Hause, ohne daB sie diese kliren konnten. Die Diskussion kann sogleich nach der
Predigt wihrend des Gottesdienstes geschehen, wenn man sich von der Sakralitit der
gottesdienstlichen Handlung geldst hat und im freien Sprechen auch einen Akt des
Gottesdienstes sehen kann.

Bei der Diskussion kann es nicht um die Innerlichkeit des Glaubens gehen, sondern
um seine jeweilige Bedeutung fiir die Offentlichkeit. An Stelle eines gegenwirtigen
Kirchhoffriedens kénnte eine geistige Unruhe aufkommen, die die Probleme unserer
Zeit in den christlichen Gemeinden verankerte. Wo ein solches Unternehmen noch zu
schwer sein sollte, da sollte es wenigstens zuzeiten Gespriche oder Diskussionen nach
dem Gottesdienst geben oder die gemeinsame Erarbeitung eines Themas fiir eine
kiinftige Predigt.

237



1V. Redestil und Stilistik

Mehr noch als in der geschriebenen Sprache kann jeder einzelne in seiner gesprochenen
Sprache einen iiberzeugenden Stil gewinnen. Sprachstil driickt Individualitit aus und
kann deshalb nicht ohne Nachteil von einem anderen nachgeahmt werden. Vorbilder
wirken sich dann segensreich aus, wenn man sich innerlich mit ihnen auseinandersetzt.
Zu diesem Prediger paft vielleicht ein gingiger Umgangston, etwas burschikos und
herausfordernd, zu einem anderen eben nicht. Man muf seine eigenen Méglichkeiten
wahrnehmen und genauso seine Grenzen kennen. Hier hat die Kritik an den her-
kémmlichen Predigtbiichern einzusetzen. Sie sollten nur Hinweise geben und nicht
alles ausformulieren. Noch besser wire es, wenn sie nur das wissenschaftliche Riist-
zeug bereitstellten, das sich nicht jeder Prediger selbst erarbeiten kann.

Der Sprachstil jedes einzelnen ist dem Wandel unterworfen. Was man vor zwei oder
drei Jahren gesagt hat, kann man meist in derselben Form nicht wiederholen. Die Zeit
ist weitergegangen, man hat andere Erfahrungen gemacht, der Kontakt zu den Zu-
horern mag sich verindert haben. Die gesprochene Sprache lebt von Unmittelbarkeit
und Gegenwirtigkeit. Schon aus der Sprachsituation herausgenommen, kann man sie
kaum noch beurteilen. Deshalb ist es so schwer, nachgeschriebene Predigten auf ihre
sprachliche Qualitit hin zu werten. Der Zusammenhang mit den Zuh&rern, ihre inne-
ren Reaktionen fehlen nun. Die Sprechsituation 1i8t oft Dinge sagen, die von ihr los-
gelost, banal oder falsch oder hochgestochen erscheinen.

Schon der individuelle Stil wandelt sich mit der Zeit, noch mehr der Stil der Predigt
iiberhaupt. Bestimmte Redewendungen kommen plétzlich nicht mehr an, sie haben
sich verbraucht. So miissen vor allem jene, die iiber 5ffentliche Kommunikationsmittel
sprechen, ihren Stil stindig iiberpriifen und gegebenenfalls andern das Feld riumen.
Unser Sprachstil verbraucht sich. Er verbindet sich heute mehr denn je mit dem Modi-
schen. Dafs hier Gefahren liegen, ist unbestreitbar, aber der Riickzug auf eine iiberzeit-
liche Predigtsprache wire noch verhingnisvoller. Durch fortdauernde Arbeit sollte
man versuchen, seinen eigenen Sprachstil auszubilden und zu erhalten.

Ein Zitat von J. M. Sailer, der fiir seine Zeit eine iiberzeugende pastorale Sprache
gefunden hat, mége dies verdeutlichen. Man fiihlt sich bei den modischen Sprach-
erscheinungen der damaligen Zeit, von denen er sich absetzt, an Ahnliches in der
Gegenwart erinnert:

»Als ich zu philosophieren anfing, galt noch der alte Wolff als Chorfiihrer. Mein Lehrer und
Fithrer auf diesem Gebiete war Benedikt Stattler, der gerade damals den Kampf aufnahm
mit dem neuauftretenden Philosophen Kant und der auch von diesem Denker als ein seiner
wiirdiger Gegner erklirt wurde. Da hatte ich keinen Grund, meinen Lehrer zu verlassen,
zumal er mich auch in die Theologie eingefiihrt hatte. Ich blieb ihm treu und redete seine
Sprache, die Sprache des Evangeliums und der heiligen Viter. Als bald darauf Fichte grofes
Aufsehen machte und alle Gelehrten sich bemiihten, in der Sprache Fichtes zu reden und zu
schreiben, fand ich keinen Grund, meine mir gewohnte Sprache zu verlassen und die neue
Terminologie zu lernen. Ich zweifelte auch, ob ich meine Ideen in diese Sprache zu iiber-
setzen imstande gewesen wire, Nun ist Schelling aufgetreten, und auch er hat wieder seine
ihm eigentiimliche Sprache. Ich hitte nun, wie Sie sehen, seit bald dreifig Jahren schon drei-
mal meine Sprache wechseln miissen ... Das wire mir eine zu grofe Miihe gewesen. Ich blieb
und bleibe bei der Sprache des Evangeliums4.”

4. These: Der Sprachstil ist nicht eine schone Zutat, sondern Ausdruck einer inneren
ethischen Haltung. Deshalb ist auch die Arbeit an der eigenen Sprache mehr als eine
dsthetische Angelegenheit; sie bewahrheitet die Glaubenserfahrung.

Zur Stilkritik der Predigt folgende Gesichtspunkte:

a) Die Anrede:
Mit welchen Worten spreche ich meine Gemeinde an? Andichtige im Herrn — Liebe

# Vgl. H. Schiel, Johann Michael Sailer, Leben und Personlichkeit, Regensburg 1948, 333.

238



Christen — Liebe Freunde — Osterlich versammelte Gemeinde — Meine Pfarrkinder —
Meine Damen und Herren? Der Moglichkeiten gibt es viele, aber welche Anredeform
ist dem Zuhorer gemif? Kann man nicht einfach profane Anredeformen iibernehmen?
Soll man mit dem andichtig gemachten Kreuzzeichen beginnen? Hinter jeder Form
steckt eine ganz bestimmte menschliche und religiése Haltung.

Soll man die Gemeinde mit Sie oder altiiblich mit Thr ansprechen? Darf ich im kollek-
tiven Wir-Ton Aussagen iiber Schuld und Versagen machen? Bleibt dann nicht alles
so allgemein, daR die personliche Beteiligung ausfillt? Darf ich heute iiberhaupt in
einer direkten Ich-Du-Relation sprechen? Mache ich dadurch die Zuhorer nicht zum
Objekt? Wann solidarisiere ich mich mit ihnen zu frith und zu unbegriindet?
Muf man nicht auch oft meditativ zu sich selbst sprechen, so daf die Zuhdrer an
einem inneren Gedankengang teilnehmen? Die Autoritdt des Wortes Gottes hat in der
Vergangenheit oft zu einem unkontrollierten selbstsicheren Sprechen verfithrt. Es darf
nicht so sein, daf man mit dem Anlegen priesterlicher Gewinder und Insignien seine
normale Sprache und seinen angeborenen Habitus aufgibt und als ein anderer spricht.
Wie sicht es mit innerkirchlicher Héflichkeit aus? Eine freundliche Sprache — ja, die
den Zuhorer als Menschen unserer Zeit respektiert und nicht sprachlich einkassiert.
Der allzu bekannte Predigtton mit seinen stereotypen Wendungen lduft der Predigt
zuwider! In der Predigt sollte nicht gepredigt werden!

b) Die grofien Worte:

Da das Thema Predigt wahrlich grof ist, vergreift man sich allzu leicht in der
Wortwahl. Satzfiigungen werden oftmals gebraucht, die alles und rein gar nichts aus-
driicken. Worte mit hoher Bedeutung stehen neben Phrasen und Klischees und werden
deshalb auch zur Phrase. Es ist nicht leicht, den eingeschliffenen religiosen Spriichen
zu entgehen. Das Vorwort von H. Kiing zu seinem Buch ,Wahrhaftigkeit” konnte
eine solche Predigt mit allzu groBen Worten sein:

,Dicses Buch ist von einer groRen unerschiitterlichen Hoffnung getragen: da die katholische
Kirche auch aus den nachkonziliaren Krisen erneuert hervorgehen wird. Grofes wurde bisher
erreicht. Grieres gilt es zu verwirklichen, damit die Zukunft der Kirche heraufgefiihrt wird,
fiir die das Zweite Vatikanische Konzil Ziele, Programme, Impulse geliefert hat. Doch zu
ernst ist die Lage und zugleich zu hoffnungsvoll, als da@ man die Krisen verschweigen
diirfte. Es gibt sie, in der Gesamtkirche und in den einzelnen Landern, Ditzesen und Gemein-
den. In den beiden Lindern, in denen die konziliare Erneuerung bisher die tiefgreifendste
Verinderung und die schonsten Friichte hervorgebracht hat, in Holland und in den Ver-
einigten Staaten, sind sie am handgreiflichsten; sie weisen sich gerade dadurch als unumgéng-
liche Wachstumskrisen aus3.”

Ein solcher Optimismus des Superlativs verharmlost in sprachlicher Hinsicht die wahren
Sachverhalte. Die Leute wollen eine hoffnungsvolle Situation, deshalb redet man sie
ihnen vor. Hoffnung driickt sich heute redlicher aus.

¢) Die gefiillige Diktion:

Man kann von der Sprache her den Glauben auch allzu eingingig formulieren.
Sie redet dann fiir sich, Worte erzeugen Worte. Dazu ein Beispiel:

,Jesus Christus aber ist gekommen, Menschen in ihrem Leid zu trosten. Sein Trost besteht
darin, daf er die Wurzeln menschlichen Leidens beseitigt, indem er die Verbindung zum
Vater im Himmel herstellt. Wenn das geschieht, dann kommen Schuldgedanken und #ngst-
liche Fragen zur Ruhe. Jesu Wort, wenn es geglaubt wird, schafft einen inneren Frieden, in
dem man sich in Wahrheit freuen kann.”

Ein leichter und gekonnt verfertigter Sprachstil, in dem Aussagen gemacht werden,
die an sich ungeheuerlich wiren und doch so simplifiziert sind, wie man es nicht ein-

5 H. Kiing, Wahrhaftigkeit, Freiburg 1968, Vorwort.

239



mal Kindern erzihlen darf, ein naives Kurz-Credo der menschlichen Rechtfertigung
vor Gott. Alles 18st sich in Wohlgefallen auf, kein Widerstand, keine Umsetzung in
augenblickliche Einsicht und Erfahrung, Kunsthandwerk mit schdnen religisen Worten.
Kein Kitsch, keine Pathetik. Der Text gleitet am Leben vorbei. Alles stimmt, und doch
ist es so nicht wahr. ,Man versteht gar nicht, wie da noch irgendein Mensch
Schwierigkeiten haben kann®!” Bei solchen ortsiiblichen Sprachgebilden muf die Kritik
ansetzen, weil sie nicht von einfachen Predigern ausgehen, sondern von ,,routinierten’!

d) Der theologische Fachjargon:

An die Stelle der alten Predigtsprache droht eine theologische Begriffssprache zu treten,
die zum Jargon ausartet. Ganz gewifl ist es heute notwendig, daR die Sprache der
Theologie einer Predigt das wissenschaftliche Riickgrat geben muR. Die Predigt ist
weitgehend theologische Aufklirung, aber gerade deshalb muf der rechte, d. h. der
verstindliche Gebrauch theologischer Formulierungen iiberpriift werden. Die Zuhorer
sind keine Theologen. Ein theologischer Ausdruck ist fast immer eine Zusammen-
fassung von vielen Einzeliiberlegungen und vielschichtigen Sachverhalten. Wird er nur
als Begriff iibernommen, dann verstellt er die dazu erforderlichen Voriiberlegungen,
wird zur handlichen Miinze und ist nicht mehr ein prizises VergroRerungsglas unserer
Erfahrungen, sondern verzerrt, vor allem, wenn das iibrige Wortfeld anderen Sprach-
schichten angehért: Die heilsgeschichtliche Intention Gottes iiber dem Stall von Bethle-
hem — Das Volk Gottes in seiner hierarchischen Struktur mit dem Papst in Rom.
Der Prediger erscheint zu gern als theologisch vorgebildet: Die heutige Predigt vertrigt
keinen theologischen Fachjargon.

e) Dem Vorgepriigten ausgesetzt:

Wie vieles ist im christlichen Sprachgebrauch vorgeformt: Bibelspriiche, dogmatische
Sentenzen, Katechismusweisheiten, Gebetstafeln. Das Gedichtnis des Zuhérers ironi-
siert gern das Vorgeformte um eines geistigen Freiheitsraumes willen. Finerseits ist
alles Vorgeprigte eine Hilfe und Stiitze, andererseits muf man es abschiitteln, um sich
selbst zu finden. Vorgeformtes fliegt uns heute von allen Seiten zu, wir nehmen es auf,
ohne es recht wahrzunehmen. Indem wir davon geprigt werden, spiiren wir sogleich,
wie anonym dies vor sich geht. Auf einem Flugblatt in Frankfurt a. M., das gegen den
Religionsunterricht in den staatlichen Schulen anging, konnte man lesen: Laft euch
nicht religis manipulieren! Die vorgeformte Sprache des Glaubens, so kinnte es
scheinen, manipuliert unser BewuRtsein.

Eine offene Sprache des Glaubens ist vonnéten, die aus ihrer Offenheit Formulierungen
gewinnt, die nicht festlegen, sondern hinfithren in die ,Freiheit der Kinder Gottes”.
Das Gesetz war vorgeformt, der christliche Glaube aber muf immer neu formuliert
werden. Dazu dient die Predigt.

® Vgl. V. Sturm, Zur Krise der religidsen Sprache, in: Dynamik der Kommunikation, Frank-
furt 1968, 33,

240



