
Allerdings wird einer jahre-, ın nicht jahrzehntelangen Einübung bedürfen,
aus der eingelebten un überlebten Gestalt hineinzuwachsen ın die NCU®E. Auch

1n dieser Gestalt bleiben Autorität und Gehorsam, S1e bleiben auch als „Kreuz“,
denn Christus wählt, sagt auch ja ZuUu Kreuz. Eines darf aber nicht VeErgeS>SScn
werden: geht hier eın Stück Theologie, das nicht UT UrC Diskussion und
schon ZaTr nicht 1Im Gerede bewältigt werden kann. Es bleibt auch e1n Stück der
knienden und betenden Theologie. Am meisten wird sich ZzZu Guten andern, wenn
WIT icht csehr kritisch und fordernd auf die „anderen“ blicken, sondern selbst be-
gıinnen, Autorität und Gehorsam in dieser Gestalt auszuüben, wobei die Ehr-
furcht VOorT den anderen und das Bewußtsein, Brüder 1n der Liebesgemeinschaft der
Kirche se1n, oberstes Leitprinzip sSeinNn mussen.

WILHELM

Der Sprachgebrauch iın der Predigt
Die Sprachhaltung

Schon das Wort „predigen“ klingt für Nsere Ohren altmodisch, moralisierend. Es EI-
innert den bekannten Predigerton, der durch Jahrhunderte vertraut, In Predigt-
üchern fortlebt und heute Unbehagen bereitet. Soll INnNan dafür das Wort 1 VET-
kündigen“ gebrauchen? Es klingt neuartig, wirkt liturgisch feierlich und theologisch
gebildet, ohne die Bedrängnis und Skepsis des modernen Menschen 1in sich auf-
S  II haben Wenn schon die Bezeichnung für das Predigen Verkünden
problematisch geworden ist, wieviel mehr dann die Sprache, ın der geschehen
SO Die Erwartungstendenz der Zuhörer erfüllt sich 1ın vorgepragten Bahnen und nicht
In der Weise inneren Weiterkommens und eigener Konfrontation. Die Begriffe
predigen und verkünden sind sicherlich nicht falsch oder unrichtig, icht einmal
chlecht; S1e sind eher einseitig bestimmt, S1e sind kein Appell 1n uUNsSeTEIN Bewußtsein.
as tut INan\n, wenn 1m herkömmlichen Sinne des Wortes gepredigt wird? Man hört
entweder andächtig oder hat abgeschaltet. Und wWenn verkündigt wird? Man sStimm
entweder vorbehaltlos oder äßt den als autoritar erfahrenen TIon nicht sich her-
ankommen. Andächtiges Zuhören und vorbehaltloses Zustimmen sind Sprachhaltungen,
die uns ın dieser Form nicht mehr gemäß sind, da S1e den Glauben als eın Wach- und
Bewußtwerden nmitten der Welt verharmlosen oder doktrinär festlegen.

ese Die Sprache der Predigt mMu einer wachen Sprachhaltung der Zuhörer ent-
sprechen. icht das Sprechen, sondern die hervorgerufene Form des Zuhörens 1st ent-
scheidend Wer die Sprache der Predigt beurteilen will, muß auf seıten der Zuhörer
stehen.
Wenn INa  j als Zuhörer über die Predigt reflektiert, fragt INa  - sich Komme ich
durch die Predigt Zzu Nachdenken? Erhalten wWIr 1n der Predigt genügend Anregungen,
Hinweise und Informationen? der werden WIT durch den Predigtton emotional fest-
gelegt? Die zuhörende Gemeinde soll angesprochen werden VO  - einem Glaubens-
anspruch, der für das Leben wach macht Das geht nicht mehr 1 alten Predigtstil Uun!
den damit vereinten Sprachhaltungen. Erheben, feiertäglich stimmen, auferbauen, -

Vgl Krise der Wandlung kirchlicher Autorität: Orbis Catholicus (1966), 249— 253

234

Allerdings wird es einer jahre-, wenn nicht jahrzehntelangen Einübung bedürfen, 
um aus der eingelebten und überlebten Gestalt hineinzuwachsen in die neue. Auch 
in dieser neuen Gestalt bleiben Autorität und Gehorsam, sie bleiben auch als „Kreuz", 
denn wer Christus wählt, sagt auch ja zum Kreuz. Eines darf aber nicht vergessen 
werden: es geht hier um ein Stück Theologie, das nicht nur durch Diskussion und 
schon gar nicht im Gerede bewältigt werden kann. Es bleibt auch ein Stück der 
knienden und betenden Theologie. Am meisten wird sich zum Guten ändern, wenn 
wir nicht so sehr kritisch und fordernd auf die „anderen" blicken, sondern selbst be­
ginnen, Autorität und Gehorsam in dieser neuen Gestalt auszuüben, wobei die Ehr­
furcht vor den anderen und das Bewußtsein, Brüder in der Liebesgemeinschaft der 
Kirche zu sein, oberstes Leitprinzip sein müssen. 

WILHELM GÖSSMANN 

Der Sprachgebrauch in der Predigt 

I. Die Sprnchhalhmg 

Schon das Wort „predigen" klingt für unsere Ohren altmodisch, moralisierend. Es er­
innert an den bekannten Predigerton, der durch Jahrhunderte vertraut, in Predigt­
büchern fortlebt und heute Unbehagen bereitet. Soll man dafür das Wort „ver­
kündigen" gebrauchen? Es klingt neuartig, wirkt liturgisch feierlich und theologisch 
gebildet, ohne die Bedrängnis und Skepsis des modernen Menschen in sich auf­
genommen zu haben. Wenn schon die Bezeichnung für das Predigen - Verkünden 
problematisch geworden ist, um wieviel mehr dann die Sprache, in der es geschehen 
soll. Die Erwartungstendenz der Zuhörer erfüllt sich in vorgeprägten Bahnen und nicht 
in der Wei-se inneren Weiterkommens und eigener Konfrontation. Die Begriffe 
predigen und verkünden sind sicherlich nicht falsch oder unrichtig, nicht einmal 
schlecht; sie sind eher einseitig bestimmt, sie sind kein Appell in unserem Bewußtsein. 
Was tut man, wenn im herkömmlichen Sinne des Wortes gepredigt wird? Man hört 
entweder andächtig zu oder hat abgeschaltet. Und wenn verkündigt wird? Man stimmt 
entweder vorbehaltlos zu oder läßt den als autoritär erfahrenen Ton nicht an sich her­
ankommen. Andächtiges Zuhören und vorbehaltloses Zustimmen sind Sprachhaltungen, 
die uns in dieser Form nicht mehr gemäß sind, da sie den Glauben als ein Wach- und 
Bewußtwerden inmitten der Welt verharmlosen oder doktrinär festlegen. 

1. These: Die Sprache der Predigt muß einer wachen Sprachhaltung der Zuhörer ent­
sprechen. Nicht das Sprechen, sondern die hervorgerufene Form des Zuhörens ist ent­
scheidend. Wer die Sprache der Predigt beurteilen will, muß auf seiten der Zuhörer 
stehen. 
Wenn man als Zuhörer über die Predigt reflektiert, so fragt man sich: Komme ich 
durch die Predigt zum Nad1denken? Erhalten wir in der Predigt genügend Anregungen, 
Hinweise und Informationen? Oder werden wir durch den Predigtton emotional fest­
gelegt? Die zuhörende Gemeinde soll angesprochen werden von einem Glaubens­
anspruch, der für das Leben wach macht. Das geht nicht mehr im alten Predigtstil und 
den damit vereinten Sprachhaltungen. Erheben, feiertäglich stimmen, auferbauen, an-

! o Vgl. Krise oder Wandlung kirchlicher Autorität: Orbis Catholicus 20 (1966), 249- 253. 

234 



dächtig sammeln, Beispiel-Geschichten erzählen, über den Sittenvertfall donnern, von
oben herab etwas behaupten oder verurteilen, resignativ klagen und anklagen
SO Sprachhaltungen aus der Vergangenheit verderben die Sprache der Predigt ber
auch moderne Sprachhaltungen, wıe schockieren, 1 theologischen Fachjargon reden
können für die Sprache der Predigt BeENAUSO verhängnisvoll ein. Die Korrektur muß@
bei den Sprachhaltungen beginnen, die die Wörter „predigen“ und „verkündigen“
auslösen.

[[ Die Bedeutung der Glaubwürdigkeit
Die Probleme der Predigtsprache liegen nicht zuerst bei der Sprache, sondern 1ın der
religiösen Erfahrung und dem daraus entstehenden Verhältnis Zur Sprache. Wer eın
Gespräch führt, wer ın 1ne öffentliche Diskussion eingreift, wer Gebete formuliert
oder VOo Glauben 1n der Predigt spricht, wird Vo  - den anderen Menschen nicht zuerst
aufgrund seiner Sprache und Seines Sprachstils beurteilt, sondern 1 Hinblick auf seine
Person. Der Sprachstil wird als Kennzeichen für die innere Überzeugung T
Man greift hinter die Sprache oder durch die Sprache hindurch auf die Person des
Redenden!.
Man kann nicht ausweichen oder, Was dasselbe ist, sich auf allgemeine kirchliche oder
bildungsmäßige Positionen zurückziehen.

These Für den heutigen Menschen ıst die Glaubwürdigkeit wichtiger als die
Wahrheit Deshalb MuUu die Wahrheit des Glaubens wahr werden durch die Glaub-
würdigkeit.
Man MNag dagegen einwenden: annn die Sache oder der Sachverhalt nicht allein für
sich sprechen? In vielen Fällen ıst möglich, yB 1mM Bereich historischer Tatsachen,
berall, W  © etwas nachgeprüft werden kann, strikte Beweise und Argumente gibt,
uch dort, 1Ur informiert werden soll 1e5 aber ist 1 Bereich des Menschlichen
und noch mehr ın der Kunst wıe auch der religiösen Glaubenserfahrung Aur bedingt
möglich. Deshalb klammert INa  ’ diese Bereiche en aus, zieht sich ZUTU:  e  ck auf das
positivistisch Beleg- und Beweisbare und erhebt den Anspruch der Wissenschaftlichkeit.
ar$* INa  j aber der wissenschaftlichen Exaktheit willen das Entscheidende auSs-

lassen? Soviel dürfte sicher SeIN: Ein objektives Darstellen einer Sache oder 1Nnes
Sachverhalts bleibt Im Vorfeld des Glaubens Wir mussen den Mut Zur Subjektivität
aufbringen. In einer Zeit, ın der INa  j ın pDrogrammıierter Weise Sprachen lernt, mıiıt
Übersetzungsmaschinen arbeitet, Computer für die Erfassung und Aufgliederung des
Sprachmaterials einsetzt, ird die Frage nach der Subjektivität des Menschen ummso

vordringlicher. Beides ıst vonnoten: möglichst objektive Information und der person-
iche Standpunkt.
Die Glaubwürdigkeit gründet 1m Verstehen seiner selbst, 1 Erlebnis der persönlichen
Welt jedes einzelnen. war kann INnan die Glaubwürdigkeit noch icht mıiıt der Ebene
des Gewissens gleichsetzen, aber resultiert aus ihr doch der eigene Lebensweg. Wer
ihn erläßt und sich nicht mehr den eigenen Erfahrungen orjentiert, wird meist
icht je1088 unglaubwürdig, sondern auch unwahrhaftig.
50 lange kann der ens glaubwürdig se1n, als S1C| selbst weiß. Wenn ober-
Hächlich lebt, mu weniıgstens wahrnehmen. Es kann durchaus se1ın, daß INa  - 1n
dieser Hinsicht und ın diesem Bereich glaubwürdig ıst, ın anderen weniger, daß INd  -
VO  $ diesen Menschen ohne Vorbehalt als glaubwürdig bezeichnet werden kann, VO  ”
anderen icht Unsere Beziehungen den Menschen sind vielfältig, und Per-
sonengefüge wird ın heutiger eit komplizierter und unüberschaubarer. Das alles

1 Vgl azu meın Buch „Glaubwürdigkeit 1m Sprachgebrauch, stilkritische un sprachdidak-
tische Untersuchungen”,. Hueber, München 1970. Es geht 1ım einzelnen auch auf die Sprache
der Predigt und des Gebetes eın

235

dächtig sammeln, Beispiel-Geschichten erzählen, über den Sittenverfall donnern, von 
oben herab etwas behaupten oder verurteilen, resignativ klagen und anklagen -
solche Sprachhaltungen aus der Vergangenheit verderben die Sprache der Predigt. Aber 
auch moderne Sprachhaltungen, wie schockieren, im theologischen Fachjargon reden -
können für die Sprache der Predigt genauso verhängnisvoll sein. Die Korrektur muß 
bei den Sprachhaltungen beginnen, die die Wörter „predigen" und „verkündigen" 
auslösen. 

II. Die Bedeutung der Glaubwürdigkeit 

Die Probleme der Predigtsprache liegen nicht zuerst bei der Sprache, sondern in der 
religiösen Erfahrung und dem daraus entstehenden Verhältnis zur Sprache. Wer ein 
Gespräch führt, wer in eine öffentliche Diskussion eingreift, wer Gebete formuliert 
oder vom Glauben in der Predigt spricht, wird von den anderen Menschen nicht zuerst 
aufgrund seiner Sprache und seines Sprachstils beurteilt, sondern im Hinblick auf seine 
Person. Der Sprachstil wird als Kennzeichen für die innere überzeugung gewertet. 
Man greift hinter die Sprache oder ·durch die Sprad1e hindurch auf die Person des 
Redenden 1. 

Man kann nicht ausweichen oder, was dasselbe ist, sich auf allgemeine kirchliche oder 
bildungsmäßige Positionen zurückziehen. 

2. These: Für den heutigen Menschen ist d ie Glaubwürdigkeit wichtiger als die 
Wahrheit. Deshalb muß die Wahrheit des Glaubens wahr werden durch die Glaub­
würdigkeit. 

Man mag dagegen einwenden: Kann die Sache oder der Sachverhalt nicht allein für 
sich sprechen? In vielen Fällen ist es möglich, z. B. im Bereich historischer Tatsachen, 
überall, wo etwas nachgeprüft werden kann, wo es strik te Beweise und Argumente gibt, 
auch dort, wo nur informiert werden soll. Dies aber ist im Bereich des Menschlichen 
und noch mehr in der Kunst wie auch der religiösen Glaubenserfahrung nur bedingt 
möglich. Deshalb klammert man diese Bereiche gern aus, zieht sich zurück auf das 
positivistisch Beleg- und Beweisbare und erhebt den Anspruch der Wissenschaftlichkeit. 
Darf man aber um der wissenschaftlichen Exaktheit willen das Entscheidende aus­
lassen? Soviel dürfte sicher sein: Ein objektives Darstellen einer Sache oder eines 
Sachverhalts bleibt im Vorfeld des Glaubens. Wir müssen den Mut zur Subjektivität 
aufbringen. In einer Zeit, in der man in programmierter Weise Sprachen lernt, mit 
übersetzungsmaschinen arbeitet, Computer für die Erfassung und Aufgliederung des 
Sprachmaterials einsetzt, wird die Frage nach der Subjektivität des Menschen umso 
vordringlicher. Beides ist vonnöten: möglichst objektive Information und der persön­
liche Standpunkt. 
Die Glaubwürdigkeit gründet im Verstehen seiner selbst, im Erlebnis der persönlichen 
Welt jedes einzelnen. Zwar kann man die Glaubwürdigkeit noch nicht mit der Ebene 
des Gewissens gleichsetzen, aber es resultiert aus ihr doch der eigene Lebensweg. Wer 
ihn verläßt und sich nicht mehr an den eigenen Erfahrungen orientiert, wird meist 
nicht nur unglaubwürdig, sondern auch unwahrhaftig. 
So lange kann der Mensch glaubwürdig sein, als er um sich selbst weiß. Wenn er ober­
flächlich lebt, muß er es wenigstens wahrnehmen. Es kann durchaus sein, daß man in 
dieser Hinsicht und in diesem Bereich glaubwürdig ist, in anderen weniger, daß man 
von diesen Menschen ohne Vorbehalt als glaubwürdig bezeichnet werden kann, von 
anderen nicht. Unsere Beziehungen zu den Menschen sind vielfältig, und unser Per­
sonengefüge wird in heutiger Zeit komplizierter und unüberschaubarer. Das alles 

' Vgl. dazu mein Buch „Glaubwürdigkeit im Sprachgebrauch, s tilkritische und sprachdidak­
tische Untersuchungen" . Hueber, München 1970. Es geht im einzelnen auch ,auf die Sprache 
der Predigt und des Gebetes ein. 

235 



spiegelt sich ın unseTrTer Sprache, ın vorgepragten Redewendungen und eigenen
Formulierungen.
Unsere Sprache ist ın mancher Hinsicht leere Hülse, nichtssagende Phrase und äußeres
Gerede geworden, sofern S1e nicht Vo  —_ der Glaubwürdigkeit gehalten wird®* urch die
Glaubwürdigkeit wird die Sprache wirklichkeitsgefüllt, bleibt menschlich offen und im
Hinblick auf die menschlichen Erfahrungen wandelbar und bildsam. iıne wichtige Auf-
gabe 1st eshalb, mit Hilte der Glaubwürdigkeit die Verlogenheit un alschen Fas-
zınatıonen, die sich 1ın VIE.  le Predigten einschleichen, entlarven. Der Rückzug auf
das subjektive Prinzip der Glaubwürdigkeit erweist sich bei ZEeENAUCIN Hinsehen
geradezu als Vorstofß ın 1ne NCUeE geistige Position. Dadurch soll keineswegs der
Prediger überfordert werden. Es genugt, wenn innerlich überzeugend auf Jesus VO:  ”3
Nazareth hinweisen kann. 50 wird der Glaube mıiıt seinen Herausforderungen und
Iröstungen glaubwürdig.
11 Auseinandersetzung mit der Rhetorik
Bis In NnNSseTe eit hinein War die Rhetorik e1n wesentlicher Bestandteil der Predigt.
Heute sSetiz 190028  - sich VO  - dieser Tradition ab und versucht, die Predigt wieder stärker
VO Biblischen her verstehen. Dadurch wird der theologische Hintergrund
klarer und faßbarer, aber für die sprachliche Form der Predigt ıst damit noch nicht
alles getan 1ne ENAUE Auseinandersetzung mıiıt der herkömmlichen Stilkunst der
Rhetorik 1st vonnoten. Man hat sich daran gewöhnt, 1n der Rhetorik 1U ine Lehre
VO:!  3 stilistisch wirksamen Ausdrucksmitteln csehen?. Das aber WarTr G1E Anfang
gerade nicht. Damals gehörten der thematische Gegenstand und die sprachlichen Aus-
drucksmittel IN Das Sachinteresse stand ohne Zweiftel 1 Vordergrund.
Ahnlich wıe bei der profanen Rede die öffentlichen Belange geklärt werden, muß@

auch bei der Predigt SEIN: Erhellung des Glaubens unter den zuhörenden Menschen.
Die Keserve gegenüber allem bloß Rhetorischen ist mehr als verständlich. Pathos,
einstudierte Gestik besitzen heute keine Überzeugungskraft mehr. Jeder bloß äußeren
Form steht 1Nan skeptisch gegenüber. Man sieht auf den Sprechenden und erwarte
VO:  »3 ihm, daß InNna  - seinen Worten vertrauen kann. Amt und kirchliche Autorität, die
früher einer Predigt das noötige Gewicht gaben, sind 1 Bewußtsein der Christen -
rückgetreten.
Die alten Bestimmungen der rhetorica haben sich überlebt, jedoch nicht die
Prinzipien, die darauf hinauslaufen, daß die Predigt bei den Zuhörern ankommt und
ihnen VO:  ; Nutzen 1st.
Nicht Absage die Rhetorik, sondern Neugewinn unter Berücksichtigung zeitgemäßer
Kommunikationsformen. Der Zuhörer früherer Zeiten konnte aus cseiner unverschul-
deten Hörigkeit noch andächtig un fromm zuhören. Kritik früheren Predigten
übersieht leicht diese soziologischen wıe psychologischen Voraussetzungen. Die -
hörenden Christen sind heute anders geworden, eshalb sind die Verhaltensweisen
beim Zuhören auch icht mehr mıit Kategorien VOo  ; Ffrüher erfassen. Der Zuhörer
macht sich 1ın uUunseTer eit sSeiNe eigenen Gedanken un will, daß dieser Freiheitsraum
respektiert wird. icht 1ın der Sache, sondern 1n der persönlichen Kontaktnahme und
Beeinflussung ist empfindlich.
Es kommt also doch darauf d} wıe Eetwas gesagt wird. Der Holländische Katechismus
könnte bei den Geistlichen ıne gute sprachliche Erziehungsaufgabe übernehmen. Er

Vgl Cavelli-Adorno, Über die religiöse Sprache, Frankfurt 1965, oder GÖössmann,
Sakrale Sprache, München 1965

Vgl Maggas, Das öffentliche Schweigen. ibt Madistäbe für die uns der öffent-
lichen ede Deutschland? Heidelberg 1967; Lausberg, Handbuch der literarischen
etorik. Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft, München 1960.

236

spiegelt sich in unserer Sprache, in vorgeprägten Redewendungen und neuen eigenen 
Formulierungen. 
Unsere Sprache ist in mancher Hinsicht leere Hülse, n ichtssagende Phrase und äußeres 
Gerede geworden, sofern sie nicht von der Glaubwürdigkeit gehalten wird2• Durch die 
Glaubwürdigkeit wird die Sprache wirklichkeitsgefüllt, bleibt menschlich offen und im 
Hinblick auf die menschlichen Erfahrungen wandelbar und bildsam. Eine wichtige Auf­
gabe ist es deshalb, mit Hilfe der Glaubwürdigkeit die Verlogenheit und falschen Fas­
zinationen, die sich in viele Predigten einschleichen, zu entlarven. Der Rückzug auf 
das subjektive Prinzip der Glaubwürdigkeit erweist sich bei genauem Hinsehen 
geradezu als Vorstoß in eine neue geistige Position. Dadurch soll keineswegs der 
Prediger überfordert werden. Es genügt, wenn er innerlich überzeugend auf Jesus von 
Nazareth hinweisen kann. So wird der Glaube mit seinen Herausforderungen und 
Tröstungen glaubwürdig. 

III. Auseinandersetzung mit der Rhetorik 

Bis in unsere Zeit hinein war die Rhetorik ein wesentlicher Bestandteil der Predigt. 
Heute setzt man sich von dieser Tradition ab und versucht, die Predigt wieder stärker 
vom Biblischen her zu verstehen. Dadurch wird zwar der theologische Hintergrund 
klarer und faßbarer, aber für die sprachliche Form der Predigt ist damit noch nicht 
alles getan. Eine genaue Auseinandersetzung mit der herkömmlichen Stilkunst der 
Rhetorik ist vonnöten. Man hat sich daran gewöhnt, in der Rhetorik nur eine Lehre 
von stilistisch wirksamen Ausdrucksmitteln zu sehen3• Das aber war sie am Anfang 
gerade nicht. Damals gehörten der thematische Gegenstand und die sprachlichen Aus­
drucksmittel zusammen. Das Sachinteresse stand ohne Zweifel im Vordergrund. 
Ähnlich wie bei der profanen Rede die öffentlichen Belange geklärt werden, so muß 
es auch bei der Predigt sein: Erhellung des Glaubens unter den zuhörenden Menschen. 
Die Reserve gegenüber allem bloß Rhetorischen ist mehr als verständlich. Pathos, 
einstudierte Gestik besitzen heute keine Überzeugungskraft mehr. Jeder bloß äußeren 
Form steht man skeptisch gegenüber. Man sieht auf den Sprechenden und erwartet 
von ihm, daß man seinen Worten vertrauen kann. Amt und kirchliche Autorität, die 
früher einer Predigt das nötige Gewicht gaben, sind im Bewußtsein der Christen zu­
rückgetreten. 
Die alten Bestimmungen der rhetorica sacra haben sich überlebt, jedoch nicht die 
Prinzipien, die darauf hinauslaufen, daß die Predigt bei den Zuhörern ankommt und 
ihnen von Nutzen ist. 
Nicht Absage an die Rhetorik, sondern Neugewinn unter Berücksichtigung zeitgemäßer 
Kommunikationsformen. Der Zuhörer früherer Zeiten konnte aus seiner unverschul­
deten Hörigkeit noch andächtig und fromm zuhören. Kritik an früheren Predigten 
übersieht zu leicht diese soziologischen wie psychologischen Voraussetzungen. Die zu­
hörenden Christen sind heute anders geworden, deshalb sind die Verhaltensweisen 
beim Zuhören auch nicht mehr mit Kategorien von früher zu erfassen. Der Zuhörer 
macht sich in unserer Zeit seine eigenen Gedanken und will, daß dieser Freiheitsraum 
respektiert wird. Nicht in der Sache, sondern in der persönlichen Kontaktnahme und 
Beeinflussung ist er empfindlich. 
Es kommt also doch darauf an, wie etwas gesagt wird. Der Holländische Katechismus 
könnte bei den Geistlichen eine gute sprachliche Erziehungsaufgabe übernehmen. Er 

~ Vgl. F. Cavelli-Adomo, Ober die religiöse Sprache, Frankfurt 1965, oder W. Gössmann, 
Sakrale Sprache, München 1965. 

3 Vgl. W. Maggas, Das öffentliche Schweigen. Gibt es Maßstäbe für die Kunst der öffent­
lichen Rede in Deutschland? Heidelberg 1-967; H. Lausberg, Handbuch der litera rischen 
Rhetorik. Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft, München 1960. 

236 



nımmt den Leser als Erwachsenen sehr ern und ZW. 1ın seınen Lebens- und Berufs-
erfahrungen. Dementsprechend wird auch das theologische Interesse beachtet.

These: Voraussetzung Für die Sprache der Predigt und Verkündigung ist heute die
Sprache des persönlichen Glaubensgesprächs. Wer nicht mıiıt anderen freimütig über
seinen Glauben 1 Gespräch steht, findet auch nicht ın der Predigt die richtigen Worte.
Die pastorale Sprache befindet sich vielfach wIıe die Lebensformen, die neuerdings da-
miı1+t verbunden SIN!  d, noch 1 Versuchsstadium: Arbeiterpriester, Telefonseelsorger,
Ehe- und Familienberatung. Früher WarTr E1n solches espräc mıiıt dem einzelnen fast
ganz auf den Beichtstuhl (und dann 1m Flüsterton), die Ehevorbereitung (soweit s1e
schon xab), den eSsu: Krankenbett und die Todesvorbereitung beschränkt.
Sie vollzog sich auch 11 bewußter Über- und Unterordnung, wenngleich 1n liebender
Zuneigung des „Hirten“ Zu einfachen Hörenden.
Heute aber hat e1n religiöses Gespräch 1Ur Aussicht, wenn Sprache auf gleicher
ene ist. er Telefonseelsorger muß sich zudem noch 1n Stimmführung und Diktion
dem technischen Gerät° Sprache auf gleicher Ebene vollzieht sich 1n Familien-
gITuDDECI, 1n Freundeskreisen, aller OFffenheit das gesagt wird, OVOMN INa  - be-
wegt 1st oder womıit INa  - innerlich icht fertig wird. Of+ sind dies Fragen der theologi-
schen Bildung, der Vollziehbarkeit VO'  - religiösen Formen, also des Austausches VO  -

Erfahrungen SOWIE der Kritik kirchlichen Verlautbarungen. Die Hemmungen,
etwas darfst du icht genNn, das ist nicht mehr katholisch, kommen 1er nicht 1NS Spiel
Der Sinn der Predigt liegt nach meıiner Auffassung allererst darin, daß 1n den
vorgegebenen Formen der Liturgie jemand auftritt und das gemeinsam gehörte Wort
Gottes auf die gegenwartige Situation hin auslegt und mi1+t seiner Person dafür einsteht.
In diesem Sinne ist die Predigt unersetzbar.
Wenn 1nNnan den Sinn der Predigt sieht, dann muß INa  j nach literarischen un sprach-
lichen Formen suchen, 1ın denen dies besten Zu Ausdruck kommen kann Es gibt
Wn den Weg der meditativen Verinnerlichung 1 Zusammenhang mit der Predigt.
Nachdem das Evangelium verlesen ist, wiederholt einer u55 der Gemeinde mi1+t Pausen
des Schweigens die wichtigsten Worte und 5äatze, vielleicht öfters, damit G1e 1n das
ruhig gewordene Bewulßltsein einfallen und auf all die Widerstände treffen, die dem
Wort Gottes 1 Wege stehen. Die eigenen Bemerkungen des Sprechenden sind kurz,
gleichsam eın lautgewordenes eigenes Nachdenken, dem die anderen teilnehmen.
In unseTeT eit des Sprachkonsums, der Werbesprache, die das Verständnis des Wortes
aus seiner normalen Verwurzelung 1m menschlichen Bewußtsein lösen, muß das Wort
des Glaubens einen unzerredeten Widerhall finden
Der andere Weg, diesem nahezu entgegengesetzt, ıst der der gemeınsamen Erörterung.
Im Anschluß die Predigt ird das, Was gepredigt worden ıst, ZUT Diskussion gestellt.
50 wird der immer och vorherrschende autoritare Predigtton abgebaut. Der Prediger
i1st icht Gtellvertreter Gottes, ist nicht allwissend, Sagt, wenn überhaupt eIiwas
Annehmbares en will, seine Meinung. Diese annn aber nicht undiskutiert 1
aum stehen bleiben. Meist tragen die Gläubigen ihre Meinung ber die Predigt mi1t
nach Hause, ohne daß G1e diese klären könnten. Die Diskussion kann sogleich nach der
Predigt während des Gottesdienstes geschehen, wWenn INa  - sich VO:  ” der Sakralität der
gottesdienstlichen Handlung gelöst hat und 1 Ffreien Sprechen auch einen Akt des
Gottesdienstes sehen kann
Bei der Diskussion kann nicht die Innerlichkeit des Glaubens gehen, sondern

seıne jeweilige Bedeutung für die OfFentlichkeit. An Gtelle eines gegenwartigen
Kirchhoffriedens könnte ıne geistige Unruhe aufkommen, die die Probleme uNnseTeTr

eit ın den christlichen Gemeinden verankerte. Wo e1n olches Unternehmen och
schwer sSein ollte, da sollte weni1gstens zuzeiten Gespräche oder Diskussionen nach
dem Gottesdienst geben oder die gemeinsame Erarbeitung e1nes Themas für 111e
künftige Predigt.

237

nimmt den Leser als Erwachsenen sehr ernst, und zwar in seinen Lebens- und Berufs­
erfahrungen. Dementsprechend wird auch das theologische Interesse beachtet. 

3. These : Voraussetzung für die Sprache der Predigt und Verkündigung ist heute die 
Sprache des persönlichen Glaubensgesprächs. Wer nicht mit anderen freimütig über 
seinen Glauben im Gespräch steht, findet auch nicht in der Predigt die richtigen Worte. 

Die pastorale Sprache befindet sich vielfach wie die Lebensformen, die neuerdings da­
mit verbunden sind, noch im Versuchsstadium: Arbeiterpriester, Telefonseelsorger, 
Ehe- und Familienberatung. Früher war ein solches Gespräch mit dem einzelnen fast 
ganz auf den Beichtstuhl (und dann im Flüsterton), die Ehevorbereitung (soweit es sie 
schon gab), den Besuch am Krankenbett und die Todesvorbereitung beschränkt. 
Sie vollzog sich auch in bewußter über- und Unterordnung, wenngleich in liebender 
Zuneigung des „Hirten" zum einfachen Hörenden. 
Heute aber hat ein religiöses Gespräch nur Aussicht, wenn es Sprache auf gleicher 
Ebene ist. Der Telefonseelsorger muß sich zudem noch in Stimmführung und Diktion 
dem technischen Gerät anpassen. Sprache auf gleicher Ebene vollzieht sich in Familien­
gruppen, in Freundeskreisen, wo in aller Offenheit das gesagt wird, wovon man be­
wegt ist oder womit man innerlich nicht fertig wird. Oft sind dies Fragen der theologi­
schen Bildung, der Vollziehbarkeit von religiösen Formen, also des Austausches von 
Erfahrungen sowie der Kritik an kirchlichen Verlautbarungen. Die Hemmungen, so 
etwas darfst du nicht sagen, das ist nicht mehr katholisch, kommen hier nicht ins Spiel. 
Der Sinn der Predigt liegt nach meiner Auffassung zu allererst darin, daß in den 
vorgegebenen Formen der Liturgie jemand auftritt und das gemeinsam gehörte Wort 
Gottes auf die gegenwärtige Situation hin auslegt und mit seiner Person dafür einsteht. 
In diesem Sinne ist die Predigt unersetzbar. 
Wenn man den Sinn der Predigt so sieht, dann muß man nach literarischen und sprach­
lichen Formen suchen, in denen dies am besten zum Ausdruck kommen kann. Es gibt 
z. B. den Weg der meditativen Verinnerlichung im Zusammenhang mit der Predigt. 
Nachdem das Evangelium verlesen ist, wiederholt einer aus der Gemeinde mit Pausen 
des Schweigens die wichtigsten Worte und Sätze, vielleicht öfters, damit sie in das 
ruhig gewordene Bewußtsein einfallen und auf all die Widerstände treffen, die dem 
Wort Gottes im Wege stehen. Die eigenen Bemerkungen des Sprechenden sind kurz, 
gleichsam ein lautgewordenes eigenes Nachdenken, an dem die anderen teilnehmen. 
In unserer Zeit des Sprachkonsums, der Werbesprache, die das Verständnis des Wortes 
aus seiner normalen Verwurzelung im menschlichen Bewußtsein lösen, muß das Wort 
des Glaubens einen unzerredeten Widerhall finden. 
Der andere Weg, diesem nahezu entgegengesetzt, ist der der gemeinsamen Erörterung. 
Im Anschluß an die Predigt wird das, was gepredigt worden ist, zur Diskussion gestellt. 
So wird der immer noch vorherrschende autoritäre Predigtton abgebaut. Der Prediger 
ist nicht Stellvertreter Gottes, er ist nicht allwissend, er sagt, wenn er überhaupt etwas 
Annehmbares sagen will, seine Meinung. Diese kann aber nicht undiskutiert im 
Raum stehen bleiben. Meist tragen die Gläubigen ihre Meinung über die Predigt mit 
nach Hause, ohne daß sie diese klären könnten. Die Diskussion kann sogleich nach der 
Predigt während des Gottesdienstes geschehen, wenn man sich von der Sakralität der 
gottesdienstlichen Handlung gelöst hat und im freien Sprechen auch einen Akt des 
Gottesdienstes sehen kann. 
Bei der Diskussion kann es nicht um die Innerlichkeit des Glaubens gehen, sondern 
um seine jeweilige Bedeutung für die Öffentlichkeit. An Stelle eines gegenwärtigen 
Kirchhoffriedens könnte eine geistige Unruhe aufkommen, die die Probleme unserer 
Zeit in den christlichen Gemeinden verankerte. Wo ein solches Unternehmen noch zu 
schwer sein sollte, da sollte es wenigstens zuzeiten Gespräche oder Diskussionen nach 
dem Gottesdienst geben oder die gemeinsame Erarbeitung eines Themas für eine 
künftige Predigt. 

237 



Redegstil und Stilistik
ehr noch als 1n der geschriebenen Soprache kann jeder einzelne 1n sSeiner gesprochenenSprache einen überzeugenden Stil gewinnen. Sprachstil drückt Individualität Au und
kann deshalb nicht ohne Nachteil VO  - einem anderen nachgeahmt werden. Vorbilder
wirken sich dann segensreich adu>S, wenn INa  - sich innerlich mıit ihnen auseinandersetzt.
Zu diesem Prediger paßt vielleicht eın gangiger Umgangston, etwas burschikos und
herausfordernd, einem anderen eben nicht. Man MUu SEeINE eigenen Möglichkeitenwahrnehmen und BENAUSO SeiNe TeNzen kennen. Hier hat die Kritik den her-
kömmlichen Predigtbüchern einzusetzen. 5ie ollten 1Ur Hinweise geben und nicht
es ausformulieren. och besser ware CD, wenn S1e 1Ur das wissenschaftliche üst-
ZCUS bereitstellten, das sich nicht jeder Prediger celbst erarbeiten kann.
Der Sprachstil jedes einzelnen ist dem Wandel unterwortfen. Was INa  3 VOT wel oder
drei Jahren gesagt hat, kann INa  —; me1ist 1n derselben Form nicht wiederholen Die eit
ıst weiltergegangen, INa  j hat andere Erfahrungen gemacht, der Kontakt den Zu-
hörern INa sich verändert haben Die gesprochene Sprache ebt VO  3 Unmittelbarkeit
un Gegenwärtigkeit. Schon aus der Sprachsituation herausgenommen, kann INa  — sS1e
kaum noch beurteilen. Deshalb i1st schwer, nachgeschriebene Predigten auf hre
sprachliche Qualität hin werten Der Zusammenhang mıiıt den Zuhörern, ihre inne-
Ien Reaktionen fehlen 1Uun. Die Sprechsituation äßt oft inge gCen, die VO  j ihr los-
gelöst, banal oder falsch oder hochgestochen erscheinen.
Schon der individuelle Stil wandelt sich mit der Zeit, noch mehr der Stil der Predigtüberhaupt. Bestimmte Redewendungen kommen plötzlich nicht mehr d S1e haben
sich verbraucht. 50 mussen Vor allem jene, die über öffentliche Kommunikationsmittel
sprechen, ihren Gtil ständig überprüfen und gegebenenfalls andern das Feld raumen.
Unser Sprachstil verbraucht sich. Er verbindet sich heute mehr denn Je mıiıt dem Odi-
chen Dafß hier Gefahren liegen, ist unbestreitbar, aber der Rückzug auf ine überzeit-
iche Predigtsprache ware noch verhängnisvoller. Durch fortdauernde Arbeit collte
1980218  j versuchen, seinen eigenen Sprachstil auszubilden und ZU erhalten.
Ein /itat VO'  ; Sailer, der für sSeine eıt 1Ne überzeugende pastorale Sprachegefunden hat, mOoge dies verdeutlichen. Man fühlt sich bei den modischen Sprach-erscheinungen der damaligen Zeit, VOoO  3 denen sich absetzt, Ahnliches In der
Gegenwart erinnert:

pp  Is ich philosophieren anfing, galt noch der alte Wolff als Chorführer. Mein Lehrer und
Führer auf diesem Gebiete Benedikt Stattler, der gerade damals den Kampf aufnahm
miıt dem neuauftretenden Philosophen ant un der auch Vo diesem Denker als eın seiner
würdiger Gegner erklärt wurde. Da hatte ich keinen rund, melnen Lehrer verlassen,zumal mich uch ın die Theologie eingeführt hatte. Ich blieb ihm treu un: redete sein
Sprache, die Sprache des Evangeliums nd der heiligen Väter. Als bald darauf Fichte großesAufsehen machte un alle Gelehrten sich bemühten, ıIn der Sprache Fichtes reden Uun!
schreiben, fand ich keinen Grund, meıine mir gewohnte Sprache verlassen Uun! die NECUEC
Terminologie lernen. Ich zweifelte auch, ob ich meine Ideen In diese Sprache über-
setzen imstande gewesen ware  — Nun ist Schelling aufgetreten, und auch hat wieder seine
ihm eigentümliche Sprache. Ich hätte un, wıe 5ie sehen, seit bald dreißig Jahren schon drei-
mal meine Sprache wechseln mussen Das ware  V mir 1Ne große Mühe SCWESECN. blieb
und bleibe bei der Sprache des Evangeliums#%4,”

These Der Sprachstil ıst nicht ıne schöne Zutat, sondern USdTUC! einer inneren
ethischen Haltung, Deshalb ıst auch die Arbeit d der eigenen Sprache mehr als ine
äasthetische Angelegenheit; S1e bewahrheitet die Glaubenserfahrung.
Zur Stilkritik der Predigt folgende Gesichtspunkte:
a) Die Anrede
Mit welchen Worten spreche ich meıne Gemeinde an? Andächtige 1m Herrn Liebe

Vgl Schiel, Johann Michael Sailer, Leben und Persönlichkeit, Regensburg 1948, 333

238

IV. Redestil und Stilistik 

Mehr noch als in der geschriebenen Spradie kann jeder einzelne in seiner gesprochenen 
Sprache einen überzeugenden Stil gewinnen. Spradistil drückt Individualität aus und 
kann deshalb nidit ohne Nachteil von einem anderen nachgeahmt werden. Vorbilder 
wirken sich dann segensreich aus, wenn man sich innerlich mit ihnen auseinandersetzt. 
Zu diesem Prediger paßt vielleicht ein gängiger Umgangston, etwas burschikos und 
herausfordernd, zu einem anderen eben nicht. Man muß seine eigenen Möglidikeiten 
wahrnehmen und genauso seine Grenzen kennen. Hier hat die Kritik an den her­
kömmlichen Predigtbüchern einzusetzen. Sie sollten nur Hinweise geben und nidit 
alles ausformulieren. Nodi besser wäre es, wenn sie nur das wissenschaftliche Rüst­
zeug bereitstellten, das sidi nidit jeder Prediger selbst erarbeiten kann. 
Der Sprachstil jedes einzelnen ist dem Wandel unterworfen. Was man vor zwei oder 
drei Jahren gesagt hat, kann man meist in derselben Form nicht wiederholen. Die Zeit 
ist weitergegangen, man hat andere Erfahrungen gemacht, der Kontakt zu den Zu­
hörern mag sidi verändert haben. Die gesprodiene Sprache lebt von Unmittelbarkeit 
und Gegenwärtigkeit. Schon aus der Spradisituation herausgenommen, kann man sie 
kaum noch beurteilen. Deshalb ist es so sdiwer, nadigesdiriebene Predigten auf ihre 
sprachliche Qualität hin zu werten. Der Zusammenhang mit den Zuhörern, ihre inne­
ren Reaktionen fehlen nun. Die Sprechsituation läßt oft Dinge sagen, die von ihr los­
gelöst, banal oder falsch oder hodigestochen erscheinen. 
Sdion der individuelle Stil wandelt sich mit der Zeit, noch mehr der Stil der Predigt 
überhaupt. Bestimmte Redewendungen kommen plötzlich nicht mehr an, sie haben 
sich verbraucht. So müssen vor allem jene, die über öffentliche Kommunikationsmittel 
sprechen, ihren Stil ständig überprüfen und gegebenenfalls andern das Feld räumen. 
Unser Sprachstil verbraudit sidi. Er verbindet sich heute mehr denn je mit dem Modi­
schen. Daß hier Gefahren liegen, ist unbestreitbar, aber der Rückzug auf eine überzeit­
liche Predigtspradie wäre nodi verhängnisvoller. Durch fortdauernde Arbeit sollte 
man versudien, seinen eigenen Spradistil auszubilden und zu erhalten. 
Ein Zitat von J. M. Sailer, der für seine Zeit eine überzeugende pastorale Sprache 
gefunden hat, möge dies verdeutlichen. Man fühlt sidi bei den modischen Sprach­
erscheinungen der damaligen Zeit, von denen er sich absetzt, an Ähnliches in der 
Gegenwart erinnert: 

„Als ich zu philosophieren anfing, galt noch der alte Wolff als Chorführer. Mein Lehrer und 
Führer auf diesem Gebiete war Benedikt Stattler, der gerade damals den Kampf aufnahm 
mit dem neuauftretenden Philosophen Kant und der auch von diesem Denker als ein seiner 
würdiger Gegner erklärt wurde. Da hatte ich keinen Grund, meinen Lehrer zu verlassen, 
zumal er mich auch in die Theologie eingeführt hatte. Ich blieb ihm treu und redete seine 
Sprache, die Sprache des Evangeliums und der heiligen Väter. Als bald darauf Fichte großes 
Aufsehen machte und alle Gelehrten sich bemühten, in der Sprache Fichtes zu reden und zu 
schreiben, fand ich keinen Grund, meine mir gewohnte Sprache zu verlassen und die neue 
Terminologie zu lernen. Ich zweifelte auch, ob ich meine Ideen in diese Sprache zu über­
setzen imstande gewesen wäre. Nun ist Schelling aufgetreten, und auch er hat wieder seine 
ihm eigentümliche Sprache. Ich hätte nun, wie Sie sehen, seit bald dreißig Jahren schon drei­
mal meine Sprache wechseln müssen ... Das wäre mir eine zu große Mühe gewesen. Ich blieb 
und bleibe bei der Sprache des Evangeliums4." 

4. These: Der Sprachstil ist nidit eine schöne Zutat, sondern Ausdruck einer inneren 
ethisdien Haltung. Deshalb ist auch die Arbeit an der eigenen Sprache mehr als eine 
ästhetische Angelegenheit; sie bewahrheitet die Glaubenserfahrung. 
Zur Stilkritik der Predigt folgende Gesichtspunkte: 

a) Die Anrede: 

Mit welchen Worten spreche ich meine Gemeinde an? Andächtige im Herrn - Liebe 

4 Vgl. H. Schiel, Johann Michael Sailer, Leben und Persönlichkeit, Regensburg 1948, 333. 

238 



Christen Liebe Freunde Osterlich versammelte Gemeinde Meine Pfarrkinder
Meine Damen und Herren? Der Möglichkeiten gibt S viele, aber welche Anredeform
ıst dem Zuhörer gemäß? Kann 1119a  - nicht einfach profane Anredetformen übernehmen?
Soll INan mıiıt dem andächtig gemachten Kreuzzeichen beginnen? Hinter jeder Form
steckt ine BaAanZ bestimmte menschliche und religiöse Haltung.
Soll INa  - die Gemeinde mit Sie oder altüblich mıit Ihr ansprechen? Darf ich 117 kollek-
tiven ir-ITon Aussagen ber Schuld und Versagen machen? Bleibt dann icht alles

allgemein, daß die persönliche Beteiligung ausfällt? arf ich heute überhaupt In
eiNer direkten Ich-Du-Relation sprechen? ache ich dadurch die Zuhörer nicht Zu

Objekt? Wann solidarisiere ich mich mıit ihnen früh und unbegründet?
Mufßfs INa  z nicht auch oft meditativ sich celbst sprechen, daß die Zuhörer
einem inneren Gedankengang teilnehmen? Die Autoritaäat des Wortes (G;ottes hat 1n der
Vergangenheit oft einem unkontrollierten selbstsicheren Sprechen verführt. Es darf
nicht seın, da{fs INa  3 mi1t dem Anlegen priesterlicher Gewänder und Insignien seine
normale Sprache und seinen angeborenen Habitus aufgibt und als eın anderer spricht.
Wie csieht mit innerkirchlicher Höflichkeit aus? Eine Ffreundliche Sprache Ja, die
den Zuhörer als Menschen unseTrer eit respektiert und nicht sprachlich einkassiert.
Der allzıu bekannte Predigtton mi1t seinen stereotypen Wendungen Iäuft der Predigt
zuwider! In der Predigt sollte nicht gepredigt werden!

Die großen Worte
Da das ema Predigt wahrlich gr0ß ist, vergreift INla  - sich allzu leicht 1n der
Wortwahl. Satzfügungen werden oftmals gebraucht, die alles und rein Rar nichts Au S-

drücken. Worte mıit hoher Bedeutung stehen neben Phrasen und Klischees und werden
deshalb auch ZU[r Phrase Es ıst icht eicht, den eingeschliffenen religiösen Sprüchen

entgehen. Das Vorwort VO  ” Küng seinem Buch „Wahrhaftigkeit” könnte
ine csolche Predigt mıiıt allzu großen Worten SEeiIN:

‚„Dieses Buch ist VOoO  - einer großen unerschütterlichen Hoffnung getragen: daß die katholische
Kirche auch aus den nachkonziliaren Krisen erneuer hervorgehen wird. Großes wurde bisher
erreicht. Größeres gilt verwirklichen, damit die Zukunft der Kirche heraufgeführt wird,
Ffür die das Z weite Vatikanische Konzil Ziele, Programme, Impulse geliefert hat Doch
ernst ist die Lage un zugleich hoffnungsvoll, als da(ß INa die Krisen verschweigen
dürtte. Es gibt sie, 1n der Gesamtkirche un! ın den einzelnen Ländern, Diözesen un Gemein-
den In den beiden Ländern, ın denen die konziliare Erneuerung bisher die tiefgreifendste
Veränderung und die schönsten Früchte hervorgebracht hat, 1n Holland un ın den Ver-
einigten S5taaten, sind s1e handgreiflichsten; S1C weisen sich gerade dadurch als unumgang-
iche Wachstumskrisen aus®,  5 °

Ein solcher Optimismus des Superlativs verharmlost 1n sprachlicher Hinsicht die wahren
Sachverhalte. Die Leute wollen 1Nne hoffnungsvolle Situation, eshalb redet Ian 616e
ihnen VOT. Hoffnung drückt sich heute redlicher aus$S.

C) Die gefällige Diktion:
Man kann VO der Sprache her den Glauben auch allzu eingangıg formulieren.
5ie redet dann für sich, Worte Worte Dazu eın Beispiel:
‚Jesus Christus ber ist gekommen, Menschen 1n ihrem Leid roösten Sein TOS besteht
darin, dafß e die urzeln menschlichen Leidens beseitigt, indem die Verbindung Zu

ater Himmel herstellt. Wenn das geschieht, ann kommen Schuldgedanken und angst-
iche Fragen ZUr uhe. Jesu Wort, wWenn geglaubt wird, schafft einen inneren Frieden, ın
dem INd  ” sich 1n Wahrheit freuen kann.  ”

Ein leichter und gekonnt verfertigter Sprachstil, in dem Aussagen gemacht werden,
die sich ungeheuerlich waren und doch simplifiziert sind, wiıe INa  - nicht e1n-

Küng, Wahrhaftigkeit, Freiburg 1968, Vorwort

239

Christen - Liebe Freunde - Österlich versammelte Gemeinde - Meine Pfarrkinder -
Meine Damen und Herren? Der Möglichkeiten gibt es viele, aber welche Anredeform 
ist dem Zuhörer gemäß? Kann man nicht einfach profane Anredeformen übernehmen? 
Soll man mit dem andächtig gemachten Kreuzzeichen beginnen? Hinter jeder Form 
steckt eine ganz bestimmte menschliche und religiöse Haltung. 
Soll man die Gemeinde mit Sie oder altüblich mit Ihr ansprechen? Darf ich im kollek­
tiven Wir-Ton Aussagen über Schuld und Versagen machen? Bleibt dann nicht alles 
so allgemein, daß die persönliche Beteiligung ausfällt? Darf ich heute überhaupt in 
einer direkten Ich-Du-Relation sprechen? Mache ich dadurch die Zuhörer nicht zum 
Objekt? Wann solidarisiere ich mich mit ihnen zu früh und zu unbegründet? 
Muß man nicht auch oft meditativ zu sich selbst sprechen, so daß die Zuhörer an 
einem inneren Gedankengang teilnehmen? Die Autorität des Wortes Gottes hat in der 
Vergangenheit oft zu einem unkontrollierten selbstsicheren Sprechen verführt. Es darf 
nicht so sein, daß man mit dem Anlegen priesterlicher Gewänder und Insignien seine 
normale Sprache und seinen angeborenen Habitus aufgibt und als ein anderer spricht. 
Wie sieht es mit innerkirchlicher Höflichkeit aus? Eine freundliche Sprache - ja, die 
den Zuhörer als Menschen unserer Zeit respektiert und nicht sprachlich einkassiert. 
Der allzu bekannte Predigtton mit seinen stereotypen Wendungen läuft der Predigt 
zuwider! In der Predigt sollte nicht gepredigt werden! 

b) Die großen Worte: 
Da das Thema Predigt wahrlich groß ist, vergreift man sich allzu leicht in der 
Wortwahl. Satzfügungen werden oftmals gebraucht, die alles und rein gar nichts aus­
drücken. Worte mit hoher Bedeutung stehen neben Phrasen und Klischees und werden 
deshalb auch zur Phrase. Es ist nicht leicht, den eingeschliffenen religiösen Sprüchen 
zu entgehen. Das Vorwort von H. Küng zu seinem Buch „Wahrhaftigkeit" könnte 
eine solche Predigt mit allzu großen Worten sein: 

„Dieses Buch ist von einer großen unerschütterlichen Hoffnung getragen: daß die katholische 
Kirche auch aus den nachkonziliaren Krisen erneuert hervorgehen wird. Großes wurde bisher 
erreicht. Größeres gilt es zu verwirklichen, damit die Zukunft der Kirche heraufgeführt wird, 
für die das Zweite Vatikanische Konzil Ziele, Programme, Impulse geliefert hat. Doch zu 
ernst ist die Lage und zugleich zu hoffnungsvoll, als daß man die Krisen verschweigen 
dürfte. Es gibt sie, in der Gesamtkirche und in den einzelnen Ländern, Diözesen und Gemein­
den. In den beiden Ländern, in denen die konziliare Erneuerung bisher die tiefgreifendste 
Veränderung und die schönsten Früchte hervorgebracht hat, in Holland und in den Ver­
einigten Staaten, sind sie am handgreif!ichsten; sie weisen sich gerade dadurch als unumgäng­
liche Wachstumskrisen aus5." 

Ein solcher Optimismus des Superlativs verharmlost in sprachlicher Hinsicht die wahren 
Sachverhalte. Die Leute wollen eine hoffnungsvolle Situation, deshalb redet man sie 
ihnen vor. Hoffnung drückt sich heute redlicher aus. 

c) Die gefällige Diktion: 
Man kann von der Sprache her den Glauben auch allzu eingängig formulieren. 
Sie redet dann für sich, Worte erzeugen Worte. Dazu ein Beispiel: 
„Jesus Christus aber ist gekommen, Menschen in ihrem Leid zu trösten. Sein Trost besteht 
darin, daß er die Wurzeln menschlichen Leidens beseitigt, indem er die Verbindung zum 
Vater im Himmel herstellt. Wenn das geschieht, dann kommen Schuldgedanken und ängst­
liche Fragen zur Ruhe. Jesu Wort, wenn es geglaubt wird, schafft einen inneren Frieden, in 
dem man sich in Wahrheit freuen kann." 

Ein leichter und gekonnt verfertigter Sprachstil, in dem Aussagen gemacht werden, 
die an sich ungeheuerlich wären und doch so simplifiziert sind, wie man es nicht ein-

• H. Küng, Wahrhaftigkeit, Freiburg 1968, Vorwort. 

239 



mal Kindern erzählen darf, eın nalıves Kurz-Credo der menschlichen Rechtfertigung
VOT ott. Alles löst sich 1ın Wohlgefallen auf, kein Widerstand, keine Umsetzung 1n
augenblickliche Einsicht und Erfahrung, Kunsthandwerk mıit schönen religiösen Worten.
Kein Kitsch, keine Pathetik Der ext gleitet Leben vorbei. Alles stimmt, und doch
ist nicht wahr. „Man versteht Sal nicht, wıe da noch irgendein ens
Schwierigkeiten haben kann®!“ Bei solchen ortsüblichen Sprachgebilden muß die Kritik
ansetzen, weil S1e icht VO  - einfachen Predigern ausgehen, sondern VO  j „routinierten“!

Der theologische Fachjargon:
An die Stelle der alten Predigtsprache droht ıne theologische Begriffssprache treten,
die ZU Jargon ausartert. Ganz gewiß ist heute notwendig, da die Sprache der
Theologie einer Predigt das wissenschaftliche Rückgrat geben muß Die Predigt 1st
weitgehend theologische Aufklärung, aber gerade eshalb muß der rechte, der
verständliche Gebrauch theologischer Formulierungen überprüft werden. Die Zuhörer
sind keine Theologen. Ein theologischer Ausdruck ist fast immer 1ıne Zusammen-
fassung VO'  3 vielen Einzelüberlegungen und vielschichtigen Sachverhalten. Wird UTr
als Begriff übernommen, dann verstellt die dazu erforderlichen Vorüberlegungen,wird ZUrTr handlichen Münze und ıst icht mehr eın Drazlıses Vergrößerungsglas unserer
Erfahrungen, sondern verzerrt, VOrT allem, wenn das übrige Wortfeld anderen prach-schichten angehört: Die heilsgeschichtliche Intention Gottes über dem Stall VO  —; Bethle-
hem Das olk Gottes 1n sSeiner hierarchischen Struktur mıit dem Papst 1n Rom
Der Prediger erscheint BeInNn als theologisch vorgebildet: Die heutige Predigt vertragtkeinen theologischen Fachjargon.
e) Dem Vorgeprägtena
Wie vieles ist 1 christlichen Sprachgebrauch vorgeformt: Bibelsprüche, dogmatischeSentenzen, Katechismusweisheiten, Gebetstafeln. Das Gedächtnis des Zuhörers 1TONi-
siert gern das Vorgeformte eines geistigen Freiheitsraumes willen. Einerseits iıst
alles Vorgeprägte ıne Hilfe und Stütze, andererseits mul INa  - abschütteln, sich
selbst finden Vorgeformtes fliegt uns heute VO  3 allen Seiten Z WIT nehmen auf,ohne recht wahrzunehmen. Indem WIT davon gepragt werden, spuren WIT sogleich,
wıe dNONNYyYIM dies Vor sich geht. Auf einem Flugblatt 1ın Frankfurt MI das den
Religionsunterricht 1n den staatlichen Schulen angıng, konnte Ina  - lesen: Laßt euch
icht religiös manipulieren! Die vorgeformte Sprache des Glaubens, könnte
scheinen, manipuliert Bewußtsein.
Eine offene Sprache des Glaubens 1st vonnoten, die A4ausSs ihrer Offenheit Formulierungen
gewiınnt, die icht festlegen, sondern hinführen 1n die „Freiheit der Kinder Gottes*”“.
Das Gesetz War vorgeformt, der christliche Glaube aber mMu ımmer Neu formuliert
werden. Dazu dient die Predigt

Vgl Sturm, Zur Krise der religiösen Sprache, 111 ! Dynamik der Kommunikation, Frank-furt 19068,

240

mal Kindern erzählen darf, ein naives Kurz-Credo der menschlichen Rec!:itfertigung 
vor Gott. Alles löst sich in Wohlgefallen auf, kein Widerstand, keine Umsetzung in 
augenblickliche Einsicht und Erfahrung, Kunsthandwerk mit schönen religiösen Worten. 
Kein Kitsch, keine Pathetik. Der Text gleitet am Leben vorbei. Alles stimmt, und doch 
ist es so nicht wahr. ,,Man versteht gar nicht, wie da noch irgendein Mensch 
Schwierigkeiten haben kann6 !" Bei 5olchen ortsüblichen Sprachgebilden muß die Kritik 
ansetzen, weil sie nicht von einfachen Predigern ausgehen, sondern von „routinierten"! 

d) Der theologische Fachjargon: 

An die Stelle der alten Predigtsprache droht eine theologische Begriffssprache zu treten, 
die zum Jargon ausartet. Ganz gewiß ist es heute notwendig, daß die Sprache der 
Theologie einer Predigt das wissenschaftliche Rückgrat geben muß. Die Predigt ist 
weitgehend theologische Aufklärung, aber gerade deshalb muß der rechte, d. h. der 
verständliche Gebrauch theologischer Formulierungen überprüft werden. Die Zuhörer 
sind keine Theologen. Ein theologischer Ausdruck ist fast immer eine Zusammen­
fassung von vielen Einzelüberlegungen und vielschichtigen Sachverhalten. Wird er nur 
als Begriff übernommen, dann verstellt er die dazu erforderlichen Vorüberlegungen, 
wird zur handlichen Münze und ist nicht mehr ein präzises Vergrößerungsglas unserer 
Erfahrungen, sondern verzerrt, vor allem, wenn das übrige Wortfeld anderen Sprach­
schichten angehört: Die heilsgeschichtliche Intention Gottes über dem Stall von Bethle­
hem - Das Volk Gottes in seiner hierarchisd1en Struktur mit dem Papst in Rom. 
Der Prediger erscheint zu gern als theologisch vorgebildet: Die heutige Predigt verträgt 
keinen theologischen Fachjargon. 

e) Dem Vorgeprägten ausgesetzt: 

Wie vieles ist im christlichen Sprachgebrauch vorgeformt: Bibelsprüche, dogmatische 
Sentenzen, Katechismusweisheiten, Gebetstafeln. Das Gedächtnis des Zuhörers ironi­
siert gern das Vorgeformte um eines geistigen Freiheitsraumes willen. Einerseits ist 
alles Vorgeprägte eine Hilfe und Stütze, andererseits muß man es abschütteln, um sich 
selbst zu finden. Vorgeformtes fliegt uns heute von allen Seiten zu, wir nehmen es auf, 
ohne es recht wahrzunehmen. Indem wir davon geprägt werden, spüren wir sogleich, 
wie anonym dies vor sich geht. Auf einem Flugblatt in Frankfurt a. M., das gegen den 
Religionsunterricht in den staatlichen Schulen anging, konnte man lesen: Laßt euch 
nicht religiös manipulieren! Die vorgeformte Sprache des Glaubens, so könnte es 
scheinen, manipuliert unser Bewußtsein. 
Eine offene Sprache des Glaubens ist vonnöten, die aus ihrer Offenheit Formulierungen 
gewinnt, die nicht festlegen, sondern hinführen in die „Freiheit der Kinder Gottes". 
Das Gesetz war vorgeformt, der christliche Glaube aber muß immer neu formuliert 
werden. Dazu dient die Predigt. 

• Vgl. V. Sturm, Zur Krise der religiösen Sprache, in: Dynamik der Kommunika'tion, Frank­
furt 1968, 33. 

240 


