
KUDO LE ZINNHOBLER

Heıinrich L und dıe Reformation ın England '
In den gangigen deutschsprachigen Handbücher der Kirchengeschichte wird den An-
fängen der Reformation 1ın England vielfach das religiöse und theologische Anliegen
vollständig abgesprochen. Man begreift S1e vielmehr als einen Willkürakt Heinrichs
des VIII als olge seiner Eheschwierigkeiten. Damit billigt INnd  - dem König die Rolle
eines Begründers oder zumindest e1Nes auslösenden aktors Als eın Beispiel für
viele SP1 auUs dem Kompendium der Kirchengeschichte des Protestanten (!) eUSSI
zıtiert, der auch noch 1n der 1960 1n Tübingen erschienenen Auflage schreibt:
„Weit weniger als auf dem Festlande drängten die Verhältnisse 1n England Zu rch-
lichen Umsturz. Trotzdem ist uch 1n England einer ‚Reformation”‘ gekommen,
nicht infolge einer religiösen Bewegung des Volkes, sondern durch einen Willkürakt
des fast unumschränkten Königtums Heussi gibt 1er 1Ur clie bei uUuns Fast all-
gemeın verbreitete Auffassung über die Anfänge der englischen Reformation
wieder®; diese geht letztlich auf U, Pastor zurück, 1n dessen Papstgeschichte sich
folgender Satz findet: „Die Losreißung Englands VO Heiligen erfolgte icht
wıe der Abfall 1n Deutschland unter Beteiligung des Volkes und der Gelehrten; S1e
Z1INng vielmehr au$S der sinnlichen Leidenschaft und Herrschsucht des Trägers der Krone
hervor und WäarTr infolgedessen längere eit mehr Schisma als äresie*.‘“

FErste Rezeption reformatorischer Ideen In England
In Cambridge, das uch damals eın Hauptsitz der englischen Gelehrsamkeit WAar, traf
sich wenigstens seit dem Jahre 1520 regelmäßig 1ne Gruppe VO  - Theologen und
Theologiestudenten 1 „Whit Horse Innn  ““ Dieser theologische Zirkel las und dis-
kutierte mıtsammen die Schriften Luthers, weshalb das besagte Gasthaus bald
„Germany“” oder „Little Germany” genannt wurde. Die meıisten der Männer, die die
erste Generation des englischen Protestantismus verkörperten, damals 1ın
Cambridge. 50, UTr einıge der bekanntesten Namen ennen: William Tyndale,
der berühmte UÜbersetzer des Neuen 1estamentes 1n Englische; Robert Barnes, Prior
des Augustiner-Eremitenklosters 1ın Cambridge; Miles Coverdale, der sich ebenfalls als
Schriftübersetzer einen Namen machen ollte; Thomas Cranmer, der spatere Erz-
bischof VO  - Canterbury bis und Matthew Parker, der das gleiche Amt
unter Elisabeth innehatte bis
Das Erstaunlichste diesen Versammlungen ist das Jahr. 1520 wWar Luther noch nicht
exkommuniziert (die Bulle traägt das Datum VO Jänner Seine bedeutendsten
Flugschriften erschienen erst Ende des Jahres 1520, „An den christlichen del
deutscher Nation r „De captivitate Babylonica” und „Von der Freiheit des Christen-

ı Der Artikel ist die Überarbeitung der Antrittsvorlesung der hil.-Theol Lehranstalt
Linz (1969) Das für den deutschen Leser etwas ungewohnte Bild Vo Reformations-
geschehen 1n England ergab sich durch stärkere Berücksichtigung der englischen Literatur.
Zu ennen sind Vor allem Ph Hughes, The Reformation in England, Bde., London

und Dickens, The English Reformation, London 1964 Weniger gut
erscheint mMır  * Chadwick, The Reformation (The Pelican History of the Church, 3),
Harmondsworth 1964 ber Heinrich II1 informiert jetz besten: Scarisbrick,
Henry VIII, London 1968

37271
Moditfizierter ıst die Darstellung Vo  j Jedin 1 Handbuch der Kirchengeschichte,
Reformation, katholische Reform un! Gegenreformation, Freiburg 1967, 341—354 Jedin
hat die einschlägige englische Literatur stärker herangezogen.

4 Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters 1V/2, 10.—12 Aufl,, Freiburg 1928,
483 Der Einfluß@ sSeiNer Darstellung bis ZUr sprachlichen Formulierung äß+t sich 1n der
späteren Geschichtsschreibung unschwer feststellen.

241

RUDOLF ZINNHOBLER 

Heinrich VIII. und die Reformation in England 1 

In den gängigen deutschsprachigen Handbüchern der Kirchengeschichte wird den An­
fängen der Reformation in England vielfach das religiöse und theologische Anliegen 
vollständig abgesprochen. Man begreift sie vielmehr als einen Willkürakt Heinrichs 
des VIII. als Folge seiner Eheschwierigkeiten. Damit billigt man dem König die Rolle 
eines Begründers oder zumindest eines auslösenden Faktors zu. Als ein Beispiel für 
viele sei aus dem Kompendium der Kirchengeschichte des Protestanten(!) K. Heussi 
zitiert, der auch noch in der 1960 in Tübingen erschienenen 12. Auflage schreibt: 
,,Weit weniger als auf dem Festlande drängten die Verhältnisse in England zum kirch­
lichen Umsturz. Trotzdem ist es auch in England zu einer ,Reformation' gekommen, 
nicht infolge einer religiösen Bewegung des Volkes, sondern durch einen Willkürakt 
des fast unumschränkten Königtums2. " Heussi gibt hier nur die bei uns fast all­
gemein verbreitete Auffassung über die Anfänge der englischen Reformation 
wieder3; diese geht letztlich auf L. v. Pastor zurück, in dessen Papstgeschichte sich 
folgender Satz findet : ,,Die Losreißung Englands vom Heiligen Stuhle erfolgte nicht 
wie der Abfall in Deutschland unter Beteiligung des Volkes und der Gelehrten; sie 
ging vielmehr aus der sinnlichen Leidenschaft und Herrschsucht des Trägers der Krone 
hervor und war infolgedessen längere Zeit mehr Schisma als Häresie4." 

l. Erste Rezeption reformatorisc/1er Ideen in England 
In Cambridge, das auch damals ein Hauptsitz der englischen Gelehrsamkeit war, traf 
sich wenigstens seit dem Jahre 1520 regelmäßig eine Gruppe von Theologen und 
Theologiestudenten im „White Horse Inn" . Dieser theologisd,e Zirkel las und dis­
kutierte mitsammen die Schriften Luthers, weshalb das besagte Gasthaus bald 
„Germany" oder „Little Germany" genannt wurde. Die meisten der Männer, die die 
erste Generation des englischen Protestantismus verkörperten, waren damals in 
Cambridge. So, um nur einige der bekanntesten Namen zu nennen: William Tyndale, 
der berühmte übersetzer des Neuen Testamentes ins Englische; Robert Barnes, Prior 
des Augustiner-Eremitenklosters in Cambridge; Miles Coverdale, der sich ebenfalls als 
Schriftübersetzer einen Namen machen sollte; Thomas Cranmer, der spätere Erz­
bischof von Canterbury (1532 bis 1556) und Matthew Parker, der das gleiche Amt 
unter Elisabeth I. innehatte (1559 bis 1575). 
Das Erstaunlichste an diesen Versammlungen ist das Jahr. 1520 war Luther noch nicht 
exkommuniziert (die Bulle trägt das Datum vorn 3. Jänner 1521). Seine bedeutendsten 
Flugschriften ersdtlenen erst gegen Ende des Jahres 1520, so „An den christlichen Adel 
deutscher Nation ... ", ,,De captivitate Babylonica" und „Von der Freiheit des Christen-

1 Der Artikel ist die Überarbeitung der Antrittsvorlesung an der Phil.-Theol. Lehranstalt 
Linz (1969). Das für den deutschen Leser etwas ungewohnte Bild vorn Reformations­
geschehen in England ergab sich durch stärkere Berücksichtigung der englischen Literatur. 
Zu nennen sind vor allem : Ph. Hughes, The Reformation in England, 3 B<ie., London 
1950-1954, und A. G. Dickens, The English Reformation, London 1964. Weniger gut 
erscheint mir: 0. Chadwick, The Reformation (The Pelican History of the Church, Bd. 3), 
Harmondsworth 1964. Ober Heinrich VIII. informiert jetzt am besten: J. J. Scarisbrick, 
Henry V III, London 1968. 

2 A. a. 0. 321. 
~ Modifizierter ist die Darstellung von H. ledin im Handbuch der Kirchengeschichte, Bd. 4: 

Reformation, katholische Reform und Gegenreformation, Freiburg 1967, 341-354. Jedin 
hat die einschlägige englische Literatur stärker herangezogen. 

• Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters IV/ 2, 10.-12. Aufl., Freiburg 1928, 
483. Der Einfluß seiner Darstellung - bis zur sprachlichen Formulierung - läßt sich in der 
späteren Geschichtsschreibung unschwer feststellen. 

16 241 



menschen“‘. Von vorher publizierten Schritten Luthers kommen 1er hauptsächlich der
„Sermon VO Ablaß“ 1518) und die Ende 1517 bereits gedruckten Thesen 1n
Frage. Man MU. also annehmen, dafß all diese Werke SsOZUSagen „PeTr Expreß” nach
England geliefert wurden. Schon Ende 1520 oder Anfang 1521 fand 1n Oxford ine
erste Ööffentliche Verbrennung der beschlagnahmten Werke Luthers Glücklicher-
weilise hat sich das Kassabuch des Oxforder Buchhändlers John Dorne erhalten. Zwi-
schen Jänner und Dezember 1520 verkaufte etwa eın Dutzend Lutherschriften. Mit
modernen Maflßstäben ist das icht viel, 1 Jahrhundert hat diese Zahl
mehr Gewicht Außerdem WarTr das 1Ur ein Händler ın Oxford. In Cambridge wWar der
Verkauf der Bücher Luthers vermutlich och viel er.
Halten WIT also fest: aum Luthers Schriften gedruckt, wWaäarTen G1€e englischen
Büchermarkt haben, wurden S1e gelesen und 1n theologischen Zirkeln diskutiert.
Sie wurden VO  - anderen reisen für gefährlich gehalten, daß einem ersten
Autodafe kam, dem bald andere folgten Dabei die meisten Lutherschriften in
deutscher Sprache abgefaßt, Was 1n England ihre Wirkung eher beeinträchtigen mußte.
Nachdem über Luther Jänner 1521 die Exkommunikation verhängt worden WAaT,
ieß noch 1 gleichen Monat seine „Assertio OomMN1ıum articulorum damnatorum”“”
erscheinen, 1n der jene Gätze aus seinen Werken, die durch Kom verurteilt worden
T1, mıiıt Nachdruck verteidigte. Auch 1ese Ereignisse fanden eın lebhaftes Echo
England. Heinrich VIII bis gab damals sSeine ‚„Assertio septem SAaCTamMmMenNn-
torum“ heraus, die 1n ihrem Titel wohl icht ganz zufällig die zıtierte Lutherschrift
erinnert, wenn S1e auch 1n erster Linie „De captıvıtate Babylonica” gerichtet WAarT.
Das Buch wurde Leo gewidmet und brachte dem König den Ehrentitel ‚„Defensor
fidei” ein®. AÄAm Mai fand dann VOT der St.-Pauls-Kathedrale 1n London e1in
weıteres Autodafe VO  3 Luthers Werken STa Kardinal olsey, mıiıt prächtigen Kleidern
angetan, führte den Vorsitz; John Fisher, der Bischof VO:  3 Rochester, hielt die Predigt.
1525 kam wiederum einer feierlichen Verbrennung VO  — Lutherschriften VOT der
gleichen Kirche Der schon nannte Robert Barnes mußte damals, miıt einem Büßer-
hemd auf dem Leib und einem Balken auf den Schultern, der darauf hinweisen sollte,
daß ihm, als Häretiker, eigentlich der Flammentod gebührte, Ööffentlich Buße u  ]
Der Junge Priester William Tyndale, e1in hervorragender Gelehrter und Philologe, WarTr
einer der eifrigsten Anhänger Luthers 1n England. 1524 wurde ihm der en uıunter den
Füßen heiß, floh nach Wittenberg, Luther persönlich kennen lernte. Unter
dem indruck der Bibelübersetzung Luthers (NT 1521/22, ab machte
sich die Übertragung des Neuen Testamentes 15 Englische. Auch hatte ‚„dem
Volk aufs Maul geschaut“, auch sSeINe Übersetzung gilt als sprachliches Meisterwerk.
1526 lag das 1n Worms gedruckte Neue JTestament vollständig VorT und wurde NUu  3
heimlich nach England geschickt, begeisterte Aufnahme fand Vorwort und An-
merkungen geben das Gedankengut Luthers wieder. Wenige Jahre spater erschienen
auch Tyndales militante Flugschriften: „The Obedience of Christian Man?““ (1528)
und „The Practice of Prelates” Wir wWissen heute, daß darin lange Passagen
einfachhin Übersetzungen auUs Luthers Werken darstellen. Der Leser, der G1e ZUrTr and
nahm, las also praktisch Martin Luther! Es sSeiINeE Ansichten, die hier, 1n ZUB-
kräftigem, einfachem Englisch abgefaßt, unter dem olk verbreitet wurden und das
bestehende System der Kirche erschütterten. Der König und die Bischöfe hielten diese
Druckwerke mit Recht für die gefährlichste Bedrohung der überkommenen Ordnung,
konnten aber nicht verhindern, daß 61 den begehrtesten Artikeln auf dem Schwar-

5 Der Titel wird VO' den englischen Monarchen bis auf den heutigen Tag geführt un! findet
sich auf jeder englischen Scheidemünze.
Die „Assertio“” Heinrichs 8804 erschien 1522 csowochl ın London als uch 1ın Kom Die
römische Ausgabe erfuhr 1966 einen Keprint 1 Verlag Gregg International Publishers,
Westmeald, Farnborough, England.

242

menschen". Von vorher publizierten Schriften Luthers kommen hier hauptsächlich der 
„Sermon vom Ablaß" (1518) und die Ende 1517 bereits gedruckten 95 Thesen in 
Frage. Man muß also annehmen, daß all diese Werke sozusagen „per Expreß" nach 
England geliefert wurden. Schon Ende 1520 oder Anfang 1521 fand in Oxford eine 
erste öffentliche Verbrennung der beschlagnahmten Werke Luthers statt. Glücklicher­
weise hat sich das Kassabuch des Oxforder Buchhändlers John Dorne erhalten. Zwi­
schen Jänner und Dezember 1520 verkaufte er etwa ein Dutzend Lutherschriften. Mit 
modernen Maßstäben gemessen ist das nicht viel, im 16. Jahrhundert hat diese Zahl 
mehr Gewicht. Außerdem war das nur ein Händler in Oxford. In Cambridge war der 
Verkauf der Bücher Luthers vermutlich noch viel reger. 
Halten wir also fest: Kaum waren Luthers Schriften gedruckt, waren sie am englischen 
Büchermarkt zu haben, wurden sie gelesen und in theologischen Zirkeln diskutiert. 
Sie wurden von anderen Kreisen für so gefährlich gehalten, daß es zu einem ersten 
Autodafe kam, dem bald andere folgten. Dabei waren die meisten Lutherschriften in 
deutscher Sprache abgefaßt, was in England ihre Wirkung eher beeinträchtigen mußte. 
Nachdem über Luther am 3. Jänner 1521 die Exkommunikation verhängt worden war, 
ließ er noch im gleichen Monat seine 11Assertio omnium articulorum ... darnnatorurn" 
erscheinen, in der er jene Sätze aus seinen Werken, die durch Rom verurteilt worden 
waren, mit Nachdruck verteidigte. Auch diese Ereignisse fanden ein lebhaftes Echo in 
England. Heinrich VIII. (1509 bis 1547) gab damals seine „Assertio septem sacramen­
torurn" heraus, die in ihrem Titel wohl nicht ganz zufällig an die zitierte Lutherschrift 
erinnert, wenn sie auch in erster Linie gegen „De captivitate Babylonica" gerichtet war. 
Das Buch wurde Leo X. gewidmet und brachte dem König den Ehrentitel „Defensor 
fidei" ein5• Am 12. Mai d. J. fand dann vor der St.-Pauls-Kathedrale in London ein 
weiteres Autodafe von Luthers Werken statt. Kardinal Wolsey, mit prächtigen Kleidern 
angetan, führte den Vorsitz; John Fisher, der Bischof von Rochester, hielt die Predigt. 
1525 kam es wiederum zu einer feierlichen Verbrennung von Lutherschriften vor der 
gleichen Kirche. Der schon genannte Robert Barnes mußte damals, mit einem Büßer­
hemd auf dem Leib und einem Balken auf den Schultern, der darauf h inweisen sollte, 
daß ihm, als Häretiker, eigentlich der Flammentod gebührte, öffentlich Buße tun. 
Der junge Priester William Tyndale, ein hervorragender Gelehrter und Philologe, war 
einer der eifrigsten Anhänger Luthers in England. 1524 wurde ihm der Boden unter den 
Füßen zu heiß, er floh nach Wittenberg, wo er Luther persönlich kennen lernte. Unter 
dem Eindruck der Bibelübersetzung Luthers (NT 1521/22, AT ab 1522) machte er 
sich an die übertragung des Neuen Testamentes ins Englische. Auch er hatte „dem 
Volk aufs Maul geschaut", auch seine Obersetzung gilt als sprachliches Meisterwerk. 
1526 lag das in Worms gedruckte Neue Testament vollständig vor und wurde nun 
heimlich nach England geschickt, wo es begeisterte Aufnahme fand. Vorwort und An­
merkungen geben das Gedankengut Luthers wieder. Wenige Jahre später erschienen 
auch Tyndales militante Flugschriften: ,,The Obedience of a Christian Man" (1528) 
und 11The Practice of Prelates" (1530). Wir wissen heute, daß darin lange Passagen 
einfachhin Übersetzungen aus Luthers Werken darstellen. Der Leser, der sie zur Hand 
nahm, las also praktisch Martin Luther! Es waren seine Ansichten, die hier, in zug­
kräftigem, einfachem Englisch abgefaßt, unter dem Volk verbreitet wurden und das 
bestehende System der Kirche erschütterten. Der König und die Bischöfe hielten diese 
Druckwerke mit Recht für die gefährlichste Bedrohung der überkommenen Ordnung, 
konnten aber nicht verhindern, daß sie zu den begehrtesten Artikeln auf dem Schwar-

6 Der Titel wird von den englischen Monarchen bis auf den heutigen Tag geführt und findet 
sich z. B. auf jeder englischen Scheidemünze. 
Die „Assertio" He-in11ichs VIII. erschien 1522 sowohl ein London als auch in Rom. Die 
römische Ausgabe -erfuhr 1966 einen Reprint im Verlag Gregg In~ernalional Publishers, 
Weslme.ui, Famborough, England. 

242 



zen Markte wurden. Auch veranlaßten 616e weiıtere 1 gleichen Geist abgefaßte
Pamphlete. Am Mai 1530, als der Eheprozeß Heinrichs VIII bereits 1m Gange WAarT ,
versammelten sich unter dem Vorsitz des Königs die höchsten Würdenträger des
Staates und der Kirche 1n der Westminster Hall, die „COTITUpt doctrine” der erwähn-
ten Schriften verurteilen. 252 tellen hatte INa  j 1n einer Liste zusammengestellt,
eın Syllabus, dessen Lektüre deutlich zeigt, in welchem Ausma{fß England dem aus
Deutschland kommenden Gedankengut bereits ausgesetzt WAarl.
Alle bisher geschilderten Ereignisse SIM  d wichtig, weil 61€e icht 11UTLT die Verbreitung
lutherischer Doktrin 1n England erweıisen, sondern auch die anti-Iutherische Einstellung
des Königs dokumentieren, die Ja hinter den getroffenen Mafßnahmen stand.

IT Der Eheprozeß Heinrichs VIIT und SCeINE Folgen
Seit seiner Thronbesteigung 1509) War Heinrich VII mıiıt Katharina 0O  _ Aragonien,
der Witwe SE1INES Bruders Arthur, verheiratet BEeEWESECN. Papst Julius il bis
hatte ihm hierzu die noötiıge Dispens erteilt. Katharina hatte Heinrich fünf Kinder g-
schenkt, VO:  j denen allerdings Ur Marvy, die spatere Königin, Leben geblieben WAarT;
männliche Erben hatte 61€e ihm nicht beschieden Mit Berufung auf das Buch Leviticus,
das 1n der Kinderlosigkeit einen FEluch für die Heirat mit des Bruders Weib erblickt®,
behauptete Heinrich nach Jahren sSeiner Ehe, der Papst hätte nicht das Recht gehabt,
ihm iıne Dispens erteilen, seine Ehe verstoße Gottes Gesetz. In Wirklichkeit
Wäar Heinrich bereits 1ın die Hofdame Anne Boleyn verliebt; auch wollte unbedingt
einen männlichen Erben erhalten, den sich VO:  j Katharina nicht mehr erwartete.
Nachdem 1n erster nstanz 1527 1n London entschieden worden WAarT, da die Ehe gültig
sel, nahm Kardinal Wolsey die Sache 1ın seine and Er emühte sich beim Papst
die Ungültigkeitserklärung. Clemens VII., das kann nicht geleugnet werden, machte
Heinrich Hoffnung; bestellte 1528 Wolsey und Campeggz10 Eherichtern und E1I-
klärte 1n einem Schreiben Heinrich VIIL, werde sich dem Entscheid der beiden
beugen. Er gab auch bereits die schriftliche Dispens mıit, für den Fall, daß die we1l
Richter die Ehe für ungültig halten sollten. Gleichzeitig aber hatte Campeggio den
Auftrag, VO  3 der Dispens auf keinen Fall Gebrauch machen. Diese verschlagene
Diplomatie Clemens’ VIL., die seinen Zeitgenossen Macchiavelli erinnert, 1st einer
der charakteristischsten Züge dieses Papstes.
Clemens fürchtete natürlich den deutschen Kaiser Karl V.: dessen Tante Katharina Vo  ;

Aragonien WAarT. Eben erst War Ja der Papst der harten Gefangenschaft entronnen, die
ihm arls Iruppen 1m Sacco di oma eingebracht hatten. Bedenkt INnd  - weıter, daß
der Papst mıt einem für Heinrich gunstigen Urteil aktisch einen Entscheid 11nes sSeiner
Vorgänger widerrufen hätte mussen, können WITr uns seine schwierige Lage vorstellen.
Es War ihm daher darum tun, das Urteil immer wieder hinauszuzögern. Wenn
manchmal dem Wunsch Ausdruck verlieh, ott moöge Katharina sterben lassen oder der
König solle doch VO  j sich AauUS einfach wieder heiraten, ohne ihn, den Papst, fragen,

können WITr das menschlich verstehen, spricht aber nicht unbedingt für den
Papst Clemens VIL
Als INa  — 1n England vernahm, daß Kaiser Karl 1 Interesse der Gerechtigkeit verlangte,
der Fall mOge nach Kom BeZORECN werden, drängte Heinrich auf rasche Durchführung
des Prozesses 1n London. Doch dem Tag, dem das Urteil gesprochen werden
sollte, ega sich Campeggio auf Urlaub, mıit dem Hinwies, daß 1n Rom die jährlichen
Hofftferien begonnen hätten. Campeggio hatte bereits den Papst geschrieben,
fürchte. daß mit der Autorität des Papstes In England vorbei sel, wenn der Ehefall
nicht zugunsten des Königs ausgehe. Ein prophetisches Wort! Der Prozeß wurde ın

Ö Lev. 1 '/ „Mit der TAauU deines Bruders darfst du keinen unehrbaren Umgang haben.“
Lev. 2 / 271 „Wenn jemand die Frau sSeines Bruders sich nımmt, ist das Blutschande.
Er hat seinen Bruder entehrt. Sie sollen kinderlos bleiben.“

243

zen Markte wurden. Auch veranlaßten sie weitere im gleichen Geist abgefaßte 
Pamphlete. Am 24. Mai 1530, als der Eheprozeß Heinrichs VIII. bereits im Gange war, 
versammelten sich unter dem Vorsitz des Königs die höchsten Würdenträger des 
Staates und der Kirche in der Westminster HalJ, um die „corrupt doctrine" der erwähn­
ten Schriften zu verurteilen. 252 Stellen hatte man in einer Liste zusammengestellt, 
ein Syllabus, dessen Lektüre deutlich zeigt, in welchem Ausmaß England dem aus 
Deutschland kommenden Gedankengut bereits ausgesetzt war. 
AIJe bisher geschilderten Ereignisse sind wichtig, weil sie nicht nur die Verbreitung 
lutherischer Doktrin in England erweisen, sondern auch die anti-lutherische Einstellung 
des Königs dokumentieren, die ja hinter den getroffenen Maßnahmen stand. 

ll. Der Eheprozeß Heinrichs Vlll. und seine Folgen 

Seit seiner Thronbesteigung (1509) war Heinrich VIII. mit Katharina von Aragonien, 
der Witwe seines Bruders Arthur, verheiratet gewesen. Papst Julius II. (1503 bis 1513) 
hatte ihm hierzu die nötige Dispens erteilt. Katharina hatte Heinrich fünf Kinder ge­
schenkt, von denen allerdings nur Mary, die spätere Königin, am Leben geblieben war; 
männliche Erben hatte sie ihm nicht beschieden. Mit Berufung auf das Buch Leviticus, 
das in der Kinderlosigkeit einen Fluch für die Heirat mit des Bruders Weib erblickt0, 

behauptete Heinrich nach 18 Jahren seiner Ehe, der Papst hätte nicht das Recht gehabt, 
ihm eine Dispens zu erteilen, seine Ehe verstoße gegen Gottes Gesetz. In Wirklichkeit 
war Heinrich bereits in die Hofdame Anne Boleyn verliebt; auch wollte er unbedingt 
einen männlichen Erben erhalten, den er sich von Katharina n icht mehr erwartete. 
Nachdem in erster Instanz 1527 in London entschieden worden war, daß die Ehe gültig 
sei, nahm Kardinal Wolsey die Sache in seine Hand. Er bemühte sich beim Papst um 
die Ungültigkeitserklärung. Clemens V II., das kann nicht geleugnet werden, machte 
Heinrich Hoffnung; er bestellte 1528 Wolsey und Campeggio zu Eherichtern und er­
klärte in einem Schreiben an Heinrich VIII., er werde sich dem Entscheid der beiden 
beugen. Er gab auch bereits die schriftliche Dispens mit, für den Fall, daß die zwei 
Richter die Ehe für ungültig halten sollten. Gleichzeitig aber hatte Campeggio den 
Auftrag, von der Dispens auf keinen Fall Gebrauch zu machen. Diese verschlagene 
Diplomatie Clemens' VII., die an seinen Zeitgenossen Macchiavelli erinnert, ist einer 
der charakteristischsten Züge dieses Papstes. 
Clemens fürchtete natürlich den deutschen Kaiser Karl V., dessen Tante Katharina von 
Aragonien war. Eben erst war ja der Papst der harten Gefangenschaft entronnen, die 
ihm Karls Truppen im Sacco di Roma eingebracht hatten. Bedenkt man weiter, daß 
der Papst mit einem für Heinrich günstigen Urteil faktisch einen Entscheid eines seiner 
Vorgänger widerrufen hätte müssen, können wir uns seine schwierige Lage vorstellen. 
Es war ihm daher darum zu tun, das Urteil immer wieder hinauszuzögern. Wenn er 
manchmal dem W unsch Ausdruck verlieh, Gott möge Katharina sterben lassen oder der 
König solle doch von sich aus einfach wieder heiraten, ohne ihn, den Papst, zu fragen, 
so können wir das menschlich verstehen, es spricht aber nicht unbedingt für den 
Papst Clemens VII. 
Als man in England vernahm, daß Kaiser Karl im Interesse der Gerechtigkeit verlangte, 
der Fall möge nach Rom gezogen werden, drängte Heinrich auf rasche Durchführung 
des Prozesses in London. Doch an dem Tag, an dem das Urteil gesprochen werden 
sollte, begab sich Campeggio auf Urlaub, mit dem Hinwies, daß in Rom die jährlichen 
Hofferien begonnen hätten. Campeggio hatte bereits an den Papst geschrieben, er 
fürchte. daß es mit der Autorität des Papstes in England vorbei sei, wenn der Ehefall 
nicht zugunsten des Königs ausgehe. Ein prophetisches Wort! Der Prozeß wurde in 

0 Lev. 18, 16: ,,Mit der Frau deines Bruders darfst du keinen unehrba'ren Umgang haben." 
Lev. 20, 21: ,,Wenn jemand die Frau seines Bruders zu sich nimmt, so ist das Blutschande. 
Er hat seinen Bruder entehrt. Sie sollen k inderlos bleiben." 

243 



Kom fortgesetzt. Heinrich VIIL drohte, nutzte nichts Er holte Gutachten zahlreicher
Universitäten ein, doch viele sprachen sich für die Gültigkeit sSeiINer ersten Ehe aus.
Kardinal olsey, der nichts erreicht hatte, wurde VO  - Heinrich fallen gelassen. Dieser
„treue” Diener SPe1INes Herrn starb 1530 auf dem Weg ach London, ihm eın Hoch-
verratsprozeß bevorgestanden ware. Unter anderem hatte INa  - ihm die Verletzung des
aus dem Jahrhundert stammenden Staatsgesetzes „Praemunire” ZUT Last gelegt, 1ne
Art Placet, das besagte, daß päpstliche Gesetze 1Ur 1iNsoOweit verbindlich selen, als 6S1e
die Rechte der englischen Bischöfe nicht beeinträchtigten. Dieser Gummiparagraph
wurde also nNUu  3 jenen Mann angewandt, der praktisch immer die Interessen
Englands VOT die des Papstes gestellt hatte; hatte allerdings den Titel 1nes papst-
lichen Legaten geführt.
1531 War eın entscheidendes Jahr. Thomas Cromwell, eın skrupelloser Politiker, der
sich immer mehr 1n die ähe des Königs gearbeitet hatte, riet diesem, dem englischen
Klerus die Entscheidung herbeiführen lassen und den Papst 1n der anzen Sache
für icht kompetent erklären. Wir können uns hiefür auf das Zeugnis VO:  - Kardinal
Pole, einem Verwandten des Königs, berufen. Cromweill legte Heinrich auch schon
nahe, sich celbst Z Oberhaupt der Kirche 1n England erklären. Der König ZINg
darauf e1in. Es begann mıiıt der Verurteilung Von acht Bischöfen, weil S1e den „Hoch-
verräter“ Wolsey unterstutzt hätten. Heinrich erklärte sich jedo die damals
ungeheure Summe VOoO  - 100.000 Pfund Sterling, die ihm als „free gift“ überreicht
werden ollte, einem Ausgleich bereit. Den Bischöfen wurde bedeutet, sS1e collten ihr
„Geschenk” den König als „pPTroteCtiOTr and SUPTEINE head of the English Church anı
Clergy” richten. Bischof Fisher VO  3 Rochester hatte jedoch damals noch den Zusatz
erreicht: 1n far, 15 lawful according the law $ Christ‘”“ ber die Lawine

bereits 1n Rollen gekommen. 1532 wurden jedwede Abgaben nach Rom verboten.
Zugleich verfügte INan, dafß, sollte Kom deswegen NEeu bestellten Bischöften die An-
erkennung verweigern, diese dennoch ihr Amt antreten könnten.
Am Mai 1532 mußte die Convocation des englischen Klerus den Submission of the
Clergy Act unterzeichnen. Vorausgegangen wWar ıne petition des House of Commons

utz VOorT dem Klerus. Man wendete sich d., das Kirchenrecht und die
kirchlichen Gerichte, die die VOo. Unterordnung des Volkes unter den önig beein-
trächtigten. Tatsächlich War diese Petition jedoch VO:  - TOMWEe und Heinrich erfaßt
und dem Parlament unterschoben worden. urch den Submission-Act wurde eigentlich
schon die IL englische Kirche der Willkür des Königs ausgeliefert. Die Versamm-
lung mußte sich verpflichten, ohne Bewilligung des Königs keine Gesetze mehr A o
lassen und das Kirchenrecht durch eine VO König bestimmte Kommission revidieren

lassen. Nach der Unterzeichnung dieses Aktes durch den Klerus legte Lordkanzler
Thomas Morus SP1IN Amt zurück.
Am August starb William Warham, Erzbischof VO:  > Canterbury. Als dessen
Nachfolger wurde Thomas Cranmer bestimmt, eın Gelehrter, der bisher icht besonders
hervorgetreten WAarlt,. Er hatte als englischer Gesandter 1n Deutschland fungiert und
eben erst die Nichte des Nürnberger Reformators Osiander geheiratet, als auf
Wunsch Heinri:  S VL den Posten antrat. ach außen wWar eın willfähriger
Diener des Königs. Er wußte seine protestantische Gesinnung klug verbergen,
konnte aber nach und nach dennoch manchen reformatorischen Lehren der CNS-
lischen Kirche Zu Durchbruch verhelfen. Dieser Mann, der noch auf dem Wege über
Rom Zu Erzbischof bestellt wurde, sprach 1533 die Ungültigkeitserklärung für die
Ehe Heinrichs mıiıt Katharina VO  - Aragonien duS, nachdem der König Anna Boleyn
bereits heimlich geheiratet hatte Daraufhin drohte der Papst dem König die Ex-
kommunikation Das löste In England 1ne Fülle VO  ”3 Flugschriften den
päpstlichen Primat aus Argumente aus den Werken Wyrclifs, dessen Anhänger bisher
mıit Todesstrafe verfolgt worden 11, U  3 gut eNUßg, die Unabhängigkeit
der Kirche Englands VO:  - Rom erweisen.

244

Rom fortgesetzt. Heinrich VIII. drohte, es nützte nichts. Er holte Gutachten zahlreicher 
Universitäten ein, doch viele sprachen sich für die Gültigkeit seiner ersten Ehe aus. 
Kardinal Wolsey, der nichts erreicht hatte, wurde von Heinrich fallen gelassen. Dieser 
,,treue" Diener seines Herrn starb 1530 auf dem Weg nach London, wo ihm ein Hoch­
verratsprozeß bevorgestanden wäre. Unter anderem hatte man ihm die Verletzung des 
aus dem 14. Jahrhundert s tammenden Staatsgesetzes „Praemunire" zur Last gelegt, eine 
Art Placet, das besagte, daß päpstliche Gesetze nur insoweit verbindlich seien, als sie 
die Rechte der englischen Bischöfe nicht beeinträchtigten. Dieser Gummiparagraph 
wurde also nun gegen jenen Mann angewandt, der praktisch immer die Interessen 
Englands vor die des Papstes gestellt hatte; er hatte allerdings den Titel eines päpst­
lichen Legaten geführt. 
1531 war ein entscheidendes Jahr. Thomns Cromwell, ein skrupelloser Politiker, der 
sich immer mehr in die Nähe des Königs gearbeitet hatte, riet diesem, dem englischen 
Klerus die Entscheidung herbeiführen zu lassen und den Papst in der ganzen Sache 
für nicht kompetent zu erklären. Wir können uns hiefür auf das Zeugnis von Kardinal 
Pole, einem Verwandten des Königs, berufen. Cromwell legte Heinrich auch schon 
nahe, sich selbst zum Oberhaupt der Kirche in England zu erklären. Der König ging 
darauf ein. Es begann mit der Verurteilung von acht Bischöfen, weil sie den „Hoch­
verräter" Wolsey unterstützt hätten. Heinrich erklärte sich jedoch gegen die damals 
ungeheure Summe von 100.000 Pfund Sterling, die ihm als „free gift" überreicht 
werden sollte, zu einem Ausgleich bereit. Den Bischöfen wurde bedeutet, sie sollten ihr 
„Geschenk" an den König als „protector and supreme head of the English Church and 
Clergy" richten. Bischof Fisher von Rochester hatte jedoch damals noch den Zusatz 
erreicht: ,, ... in so far, as is lawful according to the law of Christ". Aber die Lawine 
war bereits ins Rollen gekommen. 1532 wurden jedwede Abgaben nach Rom verboten. 
Zugleich verfügte man, daß, sollte Rom deswegen neu bestellten Bischöfen die An­
erkennung verweigern, diese dennoch ihr Amt antreten könnten. 
Am 10. Mai 1532 mußte die Convocation des englischen Klerus den Submission of the 
Clergy Act unterzeichnen. Vorausgegangen war eine petition des House of Commons 
um Schutz vor dem Klerus. Man wendete sich u. a. gegen das Kirchenrecht und die 
kirchlichen Gerichte, die die volle Unterordnung des Volkes unter den König beein­
trächtigten. Tatsächlich war diese Petition jedoch von Cromwell und Heinrich verfaßt 
und dem Parlament unterschoben worden. Durch den Submission-Act wurde eigentlich 
schon die ganze englische Kirche der Willkür des Königs ausgeliefert. Die Versamm­
lung mußte sich verpflichten, ohne Bewilligung des Königs keine Gesetze mehr zu er­
lassen und das Kirchenrecht durch eine vom König bestimmte Kommission revidieren 
zu lassen. Nach der Unterzeichnung dieses Aktes durch den Klerus legte Lordkanzler 
Thomas Morus sein Amt zurück. 
Am 23. August d. J. starb William Warham, Erzbischof von Canterbury. Als dessen 
Nachfolger wurde Thomas Cranmer bestimmt, ein Gelehrter, der bisher nicht besonders 
hervorgetreten war. Er hatte als englischer Gesandter in Deutschland fungiert und 
eben erst die Nichte des Nürnberger Reformators Osiander geheiratet, als er auf 
Wunsch Heinrichs VIII. den neuen Posten antrat. Nach außen war er ein willfähriger 
Diener des Königs. Er wußte seine protestantische Gesinnung klug zu verbergen, 
konnte aber nach und nach dennoch manchen reformatorischen Lehren in der eng­
lischen Kirche zum Durchbruch verhelfen. Dieser Mann, der noch auf dem Wege über 
Rom zum Erzbischof bestellt wurde, sprach 1533 die Ungültigkeitserklärung für die 
Ehe Heinrichs mit Katharina von Aragonien aus, nachdem der König Anna Boleyn 
bereits heimlich geheiratet hatte. Daraufhin drohte der Papst dem König die Ex­
kommunikation an. Das löste in England eine Fülle von Flugschriften gegen d~n 
päpstlichen Primat aus. Argumente aus den Werken Wyclifs, dessen Anhänger bisher 
mit Todesstrafe verfolgt worden waren, waren nun gut genug, um die Unabhängigkeit 
der Kirche Englands von Rom zu erweisen. 

244 



IT Religionspolitische Ereignisse nach der Ehetrennung
1534 wurden fünf bedeutsame Gesetze erlassen:

Die Ernennung der Bischöfe ist Sache des Königs. Um Dispensen darf icht mehr
ın Kom angesucht werden und keinerlei laxen dürfen dorthin entrichtet werden.

Der Klerus ıst den staatlichen Gesetzen vollständig untergeordnet. Die Anerken-
Nung des Thronfolgerechtes der Kinder Anne Boleyns und wWas damit INmMEeN-
FAällt der zweıten Ehe Heinrichs wird ıunter Eid verlangt. Außerungen den
Primat sind nicht mehr als äresie werten. Für Verstöße diese Gesetze
wurde die Todesstrafe angedroht. Fast der n Klerus und der Großteil des Volkes
fügte sich Das Dokument mıit den Unterschriften der geistlichen Würdenträger ist 1m
British Museum ıIn London ausgestellt. ohn Fisher, der Bischof VO  ; Rochester, und
Thomas Morus, der ehemalige Lordkanzler, mußten die Eidverweigerung mıit ihrem
Leben bezahlen Tanmer begab sich 1mMm Sommer 1534 persönlich auf Visitationsreise
und veranlaflte Klerus und olk ZUT Eidesleistung. Gleichzeitig verbot dem Klerus,
Kontroversfragen auf der Kanzel behandeln oder die protestantische Recht-
fertigungslehre anzugreifen.
Im November des gleichen Jahres folgte der eigentliche Act O7 5Supremacy, der den
König Zu „only SUDTEME head ın earth of the Church of England”“ machte und die
1531 VO  3 Fisher durchgesetzte Klausel icht+ mehr enthielt. Der entscheidende Satz
lautet 1n deutscher Übersetzung: „Der König, oberster Herr, sSeinNe Erben und
Nachfolger sollen als die alleinigen irdischen Häupter der englischen Kirche betrachtet
werden und die volle Gewalt besitzen, alle Irrtümer, Ketzereien, Mißbräuche und
Ärgernisse unterdrücken.“ Das Gesetz War Vo Treason’s Act begleitet, 1n dem
die Leugnung des königlichen Titels Zu Hochverrat gestempelt wurde.
1535 mußten die Bischöfe hre päpstlichen Anstellungsdekrete zurückgeben; S1e CI -

hielten dafür NneUC, In der königlichen Kanzlei ausgefertigte Dokumente. Bei dieser
Gelegenheit mußten S1E ine „repudiation” unterschreiben, 1n der Ul. d. hieß „Ich
versichere fest und erkläre offen un werde eis erklären dafß das Papsttum 1ne
menschliche Erfindung ist Der Bischof Vo  - Rom 1st nicht der Papst, nicht der
Pontifex Maximus sondern eben UTr der Bischof VO  3 Rom, meın Bruder
1535/36 wurde auf Kat romwells 1ne Klostervisitation durchgeführt. Sie hatte
moralische Fehler der Ordensleute aufzudecken, 94  3 einen Vorwand für die Auf-
hebung der Klöster schaffen Der wirkliche Grund Wal die leere Staatskasse, die
IMNd.  - auf diesem Weg wieder etwas auffüllen konnte. Damit ware INnan aber fast
weit Es kam beachtlichen Aufständen?, die aber blutig unterdrückt
wurden.
1533 hatte sich noch e1n anderes bedeutsames Ereignis abgespielt. Aus Angst VOLT

einem Allgemeinen Konzil entschloß sich Heinrich, dem Rat Cromwells folgen und

Mann hatten sich In Lincolshire un twa 1n Yorkshire zusammengeschlossen,
die Vorgangsweise des Königs protestieren. eitere Unzufriedene folgten,

schließlich hatte I1a  —; eın Heer VOoO  - twa gut ausgerüsteten Männern beisammen,
die sogenannte „pilgrimage of grace”, Ihr Anführer Waäar der konziliante Rechtsanwalt
Robert ske Der Öönig hätte dieser Macht kaum standhalten können. Der uke of
Nortfolk, eı1n äußerst geschickter und skrupelloser Diplomat, ettete die Lage Dieser begab
sich Aske, verhandeln. ske g1ng darauf 1n, 1nNe große Konferenz fand sta
in der die pilgrims il. die Bestrafung der Häretiker, die Belassung der Klöster un die
Wiederanerkennung des Papstes forderten. Der erzoß giIng ZU Schein au alle Bedin-
BUuNngen ein, sagte jedoch, musse vorher alles dem König unterbreiten. Die weiıteren
Verhandlungen wurden bewußflt hinausgezögert, bei den „pilgrims” griff Enttäuschung
sich un führte bei einem eil Z sporadischen Demonstrationen. Ein willkommener Anlaß,
für das inzwischen gestärkte königliche Heer ‚Manu militari” einzugreifen! Die Gerichts-
höfe schalteten sich e1ın, 216 „pilgrims” wurden zu Tod verurteilt, darunter Robert ske
Schließlich wWar der hoffnungsvoll begonnene Aufstand versandet, der Klostersturm
konnte fortgesetzt werden.

245

lII. Religionspolitische Ereignisse nach der Ehetrennung 

1534 wurden fünf bedeutsame Gesetze erlassen: 
1. Die Ernennung der Bischöfe ist Sache des Königs. 2. Um Dispensen darf nicht mehr 
in Rom angesucht werden und keinerlei Taxen dürfen dorthin entrichtet werden. 
3. Der Klerus ist den staatlichen Gesetzen vollständig untergeordnet. 4. Die Anerken­
nung des Thronfolgerechtes der Kinder Anne Boleyns und - was damit zusammen­
fällt - der zweiten Ehe Heinrichs wird unter Eid verlangt. 5. Äußerungen gegen den 
Primat sind nicht mehr als Häresie zu werten. Für Verstöße gegen diese Gesetze 
wurde die Todesstrafe angedroht. Fast der ganze Klerus und der Großteil des Volkes 
fügte sich. Das Dokument mit den Unterschriften der geistlichen Würdenträger ist im 
British Museum in London ausgestellt. John Fisher, der Bischof von Rochester, und 
Thomas Morus, der ehemalige Lordkanzler, mußten die Eidverweigerung mit ihrem 
Leben bezahlen. Cranmer begab sich im Sommer 1534 persönlich auf Visitationsreise 
und veranlaßte Klerus und Volk zur Eidesleistung. Gleichzeitig verbot er dem Klerus, 
Kontroversfragen auf der Kanzel zu behandeln oder die protestantische Recht­
fertigungslehre anzugreifen. 
Im November des gleichen Jahres folgte der eigentliche Act of Supremacy, der den 
König zum „only supreme head in earth of the Church of England" machte und die 
1531 von Fisher durchgesetzte Klausel nicht mehr enthielt. Der entscheidende Satz 
lautet in deutscher Übersetzung: ,,Der König, unser oberster Herr, seine Erben und 
Nachfolger sollen als die alleinigen irdischen Häupter der englischen Kirche betrachtet 
werden und die volle Gewalt besitzen, alle Irrtümer, Ketzereien, Mißbräuche und 
Ärgernisse zu unterdrücken." Das Gesetz war vom Treason' s Act begleitet, in dem 
die Leugnung des neuen königlichen Titels zum Hochverrat gestempelt wurde. 
1535 mußten die Bischöfe ihre päpstlichen Anstellungsdekrete zurückgeben; sie er­
hielten dafür neue, in der königlichen Kanzlei ausgefertigte Dokumente. Bei dieser 
Gelegenheit mußten sie eine „repudiation" unterschreiben, in der es u. a. hieß: ,,Ich 
versichere fest und erkläre offen und werde stets erklären ... , daß das Papsttum eine 
menschliche Erfindung ist ... Der Bischof von Rom ist nicht der Papst, nicht der 
Pontifex Maximus . . . , sondern eben nur der Bischof von Rom, mein Bruder ... " 
1535/36 wurde auf Rat Cromwells eine Klostervisitation durchgeführt. Sie hatte 
moralische Fehler der Ordensleute aufzudecken, um so einen Vorwand für die Auf­
hebung der Klöster zu schaffen. Der wirkliche Grund war die leere Staatskasse, die 
man auf diesem Weg wieder etwas auffüllen konnte. Damit wäre man aber fast zu 
weit gegangen. Es kam zu beachtlichen Aufständen', die aber blutig unterdrückt 
wurden. 
1535 hatte sich noch ein anderes bedeutsames Ereignis abgespielt. Aus Angst vor 
einem Allgemeinen Konzil entschloß sich Heinrich, dem Rat Cromwells zu folgen und 

• 10.000 Mann hatten sich in Lincolshire und etwa 20.000 in Yorkshire zusammengeschlossen, 
um gegen die Vorgangsweise des Königs zu protestieren. Weitere Unzufriedene folgten, 
schließlich hatte man ein Heer von etwa 35.000 gut ausgerüsteten Männern beisammen, 
die sogena'nnte „pilgrimage of grace". Ihr Anführer war der konziliante Rechtsanwalt 
Robert Aske. Der König hätte dieser Macht kaum standhalten können. Der Duke of 
Norfolk, ein äußerst geschickter und skrupelloser Diplomat, rettete die Lage. Dieser begab 
sich zu Aske, um zu verhandeln. Aske ging darauf ein, eine große Konferenz fand statt, 
in der die pilgrims u. a. die Bestrafung der Häretiker, die Belassung der Klöster und die 
Wiederanerkennung des Papstes forderten. Der Herzog ging zum Schein a'uf alle Bedin­
gungen ein, sagte jedoch, er müsse vorher alles dem König unterbreiten. Die weiteren 

· Verhandlungen wurden bewußt hinausgezögert, bei den „pilgrims" griff Enttäuschung um 
sich und führte bei einem Teil zu sporadischen Demonstrationen. Ein willkommener Anlaß, 
für das inzwischen gestärkte königliche Heer „manu militari" einzugreifen! Die Gerichts­
höfe schalteten sich ein, 216 „pilgrims" wurden zum Tod verurteilt, darunter Robert Aske. 
Schließlich war der so hoffnungsvoll begonnene Aufstand versandet, der Klostersturm 
konnte fortgesetzt werden. 

245 



Aufnahme 1n den Schmalkaldischen Bund anzusuchen. Robert Barnes, der ehe-
malige Augustiner-Prior VO  3 Cambridge, der 1525 Ööffentlich Buße getan, unter Wolsey
als Häretiker 1 Kerker geschmachtet hatte und schließlich nach Deutschland geflohen
und dort mıi+t Luther und Melanchthon bekannt geworden WAaäarT, wurde 1U  ” 1nem
der Gesandten bestellt, die 1n Wittenberg mıit den Schmalkaldnern verhandeln collten.
ber eın halbes Jahr (November 1535 bis Juni agte Man, konnte aber 1n den
Fundamentalfragen keine Einigung erzielen. Die Deutschen weigerten sich, die Un-
gültigkeitserklärung der ersten Ehe Heinrichs anzuerkennen. Von England forderten
GS1e finanzielle Hilfe und die Annahme des Augsburger Bekenntnisses. Diesen Preis
wieder hielt Heinrich VIII für hoch Er jeß antworten, daß jede Absicht habe,
die wahre Lehre gemäß der Schrift vertreten, dafß celbst für einigermaßen gebildet
gelte® und mıiıt Hiltfe anderer gelehrter Männer sich der heiligen Aufgabe (der Reform)
1n seinem Königreich auch ohne fremde Hilfe unterziehen könne.
In den folgenden Jahren, zwischen 1536 und 1543, erschienen vier Glaubensnormen,
sogenannte confessions of faith Es 1st notwendig, auf deren Inhalt kurz einzugehen.
Im Zuge unseTrfer chronologischen Darstellung sollen jedoch einige andere wesentliche
Ereignisse gleich mitberücksichtigt werden.

1536 wurden die Ten Articles VO  - der Convocation verabschiedet. Sie werden oft
als Kompromiß zwischen katholischer und evangelischer Lehrmeinung angesehen, und
vielleicht s1€e auch als solche intendiert. Tatsächlich sind GS1€e aber zwiespältig
formuliert, G1e für jede Interpretation offen sSind. Sie erwähnen LUr drei Sakra-
mente (Taufe, Buße, Eucharistie), die jedoch ganz katholisch ausgelegt werden; die
übrigen vier Sakramente werden nicht ausdrücklich geleugnet. der Ohrenbeichte
und Fürbittgebet für Verstorbene wird festgehalten; die Rechtfertigungslehre 1st
stark Melanchthon angelehnt, doch wird hinzugefügt, daß der Sünder durch KReue,
Glauben und Liebe(swerke) gerechtfertigt werde. Der König hat diese Formel -
erkannt, S1€e 1st aber gen ihrer Eigenart ungeeignet für ıne Standortbestimmung
des Monarchen

1537 erschien das VO  3 ZWanzlg Bischöfen unterzeichnete Bishops’ Book, das viel
eher einem wirklichen Ompromi:| mıiıt dem Luthertum gleichkommt. Aber der König
verweıgerte ihm die Unterschrift! Im Sommer 1538 weilte 1Ne Abordnung deutscher
protestantischer Theologen offiziellem EeSsu!l 1n London. Die Verhandlungen führ-
ten Übereinstimmungen mıit den Bischöfen, aber der König gab nicht nach. Er hielt
zZu Beispiel der Erlaubtheit der Privatmesse, der Kommunion unter einer
Gestalt und, wWas Für Heinrich besonders beachtlich st, 7Zölibat des Klerus fest.
Cromwell und Tanmer aber nicht untatiıg. Cromwell veranlaßte 1m selben
Jahr 1538 einen Bildersturm, den der König uldete, weil damit wieder Geld 1n die
Staatskasse floß 1539 ZiNng ine Vorschrift hinaus, dafß In jeder Kirche ıne Bibel
1n englischer Sprache aufgelegt SeiNn musse. Diese erste ‚„Authorized ersion“ basiert
aber auf den Übersetzungen Tyndales und Coverdales und enthielt auch das Vorwort
und die Anmerkungen Tyndales, die Luther sehr verpflichtet sind. Auf diese Weise
wurde unter den Augen Heinrichs IT unauffällig Propaganda für reformatorisches
Glaubensgut gemacht.
1539 erschien 1ne NEeUE Delegation aus Wittenberg 1n London. Die Aussichten
schienen gunstig, da sich Karl und der französische König, Franz s eben erst
England verbündet hatten. Eine überraschende Wiederannäherung Frankreichs
Heinrich I1L machte aber alle Hoffnungen zunichte.

Am Juni 1539 wurden die Sir Articles, die auch unter den Namen „The Bloody
Bill ekannt sind, veröffentlicht. Unter Androhung schwerster trafen wird darin das
Festhalten der Transsubstantiation, der Kommunion unter einer Gestalt, dem

N „Heinrich IIL war ursprünglich zu Kleriker bestimmt Uun! ın Oxford theologisch gebil-
det.‘ Heussi1, d , 2721

246

um Aufnahme in den Schrnalkaldischen Bund anzusuchen. Robert Barnes, der ehe­
malige Augustiner-Prior von Cambridge, der 1525 öffentlich Buße getan, unter Wolsey 
als Häretiker im Kerker geschmachtet hatte und schließlich nach Deutschland geflohen 
und dort mit Luther und Melanchthon bekannt geworden war, wurde nun zu einem 
der Gesandten bestellt, die in Wittenberg mit den Schmalkaldnern verhandeln sollten. 
Über ein halbes Jahr (November 1535 bis Juni 1536) tagte man, konnte aber in den 
Fundamentalfragen keine Einigung erzielen. Die Deutschen weigerten sich, die Un­
gültigkeitserklärung der ersten Ehe Heinrichs anzuerkennen. Von England forderten 
sie finanzielle Hilfe und die Annahme des Augsburger Bekenntnisses. Diesen Preis 
wieder hielt Heinrich VIII. für zu hoch. Er ließ antworten, daß er jede Absicht habe, 
die wahre Lehre gemäß der Schrift zu vertreten, daß er selbst für einigermaßen gebildet 
gelte8 und mit Hilfe anderer gelehrter Männer sich der heiligen Aufgabe (der Reform) 
in seinem Königreich auch ohne fremde Hilfe unterziehen könne. 
In den folgenden Jahren, zwischen 1536 und 1543, erschienen vier Glaubensnormen, 
sogenannte confessions of faith. Es ist notwendig, auf deren Inhalt kurz einzugehen. 
Im Zuge unserer chronologischen Darstellung sollen jedoch einige andere wesentliche 
Ereignisse gleich mitberücksichtigt werden. 
1. 1536 wurden die T en Articles von der Convocation verabschiedet. Sie werden oft 
als Kompromiß zwischen katholischer und evangelischer Lehrmeinung angesehen, und 
vielleicht waren sie auch als solche intendiert. Tatsächlich sind sie aber •so zwiespältig 
formuliert, daß sie für jede Interpretation offen sind. Sie erwähnen nur drei Sakra­
mente (Taufe, Buße, Eucharistie), die jedoch ganz katholisch ausgelegt werden; die 
übrigen vier Sakramente werden nicht ausdrücklich geleugnet. An der Ohrenbeichte 
und am Fürbittgebet für Verstorbene wird festgehalten; die Rechtfertigungslehre ist 
stark an Melanchthon angelehnt, doch wird hinzugefügt, daß der Sünder durch Reue, 
Glauben und Liebe('swerke) gerechtfertigt werde. Der König hat diese Formel an­
erkannt, sie ist aber wegen ihrer Eigenart ungeeignet für eine Standortbestimmung 
des Monarchen. 
2. 1537 erschien das von zwanzig Bischöfen unterzeichnete Bishops' Book, das viel 
eher einem wirklichen Kompromiß mit dem Luthertum gleichkommt. Aber der König 
verweigerte ihm die Unterschrift! Im Sommer 1538 weilte eine Abordnung deutscher 
protestantischer Theologen zu offiziellem Besuch in London. Die Verhandlungen führ­
ten zu Übereinstimmungen mit den Bischöfen, aber der König gab nicht nach. Er hielt 
zum Beispiel an der Erlaubtheit der Privatmesse, an der Kommunion unter einer 
Gestalt und, was für Heinrich besonders beachtlich ist, am Zölibat des Klerus fest. 
Cromwell und Cranmer waren aber nicht untätig. Cromwell veranlaßte im selben 
Jahr 1538 einen Bildersturm, den der König duldete, weil damit wieder Geld in die 
Staatskasse floß. 1539 ging eine Vorschrift hinaus, daß in jeder Kirche eine Bibel 
in englischer Sprache aufgelegt sein müsse. Diese erste „Authorized Version" basiert 
aber auf den übersetzungen Tyndales und Coverdales und enthielt auch das Vorwort 
und die Anmerkungen Tyndales, die Luther so sehr verpflichtet sind. Auf diese Weise 
wurde unter den Augen Heinrichs VIII. unauffällig Propaganda für reformatorisches 
Glaubensgut gemacht. 
1539 erschien eine neue Delegation aus Wittenberg in London. Die Aussichten 
schienen günstig, da sich Karl V. und der französische König, Franz I., eben erst gegen 
England verbündet hatten. Eine überraschende Wiederannäherung Frankreichs an 
Heinrich VIII. machte aber alle Hoffnungen zunichte. 
3. Am 28. Juni 1539 wurden die Six Articles, die auch unter den Namen „The Bloody 
Bill bekannt sind, veröffentlicht. Unter Androhung schwerster Strafen wird darin das 
Festhalten an der Transsubstantiation, der Kommunion unter einer Gestalt, dem 

R „Heinrich VIII. war ursprünglich zum Kleriker bestimmt und in Oxford theologisch gebil­
det." K. Heussi, a. a. 0. 321. 

246 



Priesterzölibat, den Mönchsgelübden, der Privatmesse und der Ohrenbeichte geboten.
Von seiten des Königs die Sechs Artikel keine katholische Reaktion. Er hat 1U

einmal mehr eutlich erkennen gegeben, Se1n Standpunkt 1n Glaubenssachen
wirklich WAarT. Cromwell, der Hauptagent einer Annäherung die protestantische
Linie, der Vertreter einer Bündnispolitik mıit den Deutschen und der Vermittler einer
Heirat Heinrichs mıit der häßlichen Anna VO  - Cleve, wurde damals ohne Verhör
auf dem Scheiterhaufen verbrannt, ebenso der Delegat Robert Barnes. Erzbischof
Tanmer konnte sich halten, schickte aber damals seine Frau nach Deutschland zurück.
Nach der Beseitigung Cromwells, der dem König schon längst lästig geworden WaTlT,
wurde die „Bloody Bill“ nicht mehr besonders blutig gehandhabt.

1543 erlebte das seinerzeit VO König abgelehnte Bishops Book 1ne Neuauflage.
Alles ausgesprochen protestantische Glaubensgut WAarTr entfernt oder doch abgeschwächt
worden. Nun enthielt diese Glaubensnorm auch die Billigung des Königs und wurde
fortan King’s Book genannt Gleichzeitig wurde die Bibelübersetzung Tyndales und
Coverdales, die 1539 autorisiert worden WAarT, wieder verboten. Die etzten wel
Glaubensnormen (Bloody Bill und King's 00 die die wahre Gesinnung des eNS-
ischen Königs wiedergeben, konnten jedoch keine wirkliche Restauration der katholi-
schen Glaubenslehre mehr zustandebringen. Reformatorische Ideen un Gedanken

schon sehr 1NSs Volk eingedrungen.
Die englische Reformationsgeschichte nach dem Tode Heinrichs HIT

Als 1547, nach Heinrichs Tod, Sein neunjähriger Sohn Eduard VI (T die
Kegierung kam, hatte die protestantische Richtung eın eichtes Spiel, sich 1n Glaubens-
dingen durchzusetzen. ranmer konnte sich U  - endlich als der geben, der Wal, als
Protestant. Sein First Book of Homilies, das Für dennerus verbindlich gemacht
wurde, vertritt eutlich die ‚„Sola scrıptura-, Sola gratia- und Sola Fides’”-Lehre. 1548
wurde bereits das Book of Common Prayers eingeführt, das . „ einen „Order of
Communion”“ enthielt, der den Titel tTrug AT nhe Supper of the Lord and the Holy
Communion, commonly called the Mass.““ An ihm hatte der Schlettstädter Theologe
Martin Butzer entschiedenen Anteil. Die Benennung der Kommunionfeier War als VOT-

läufiger Kompromiß mi1t den katholisierenden Richtungen gedacht; nach ( ranmers
Willen sollte INa  - spater davon Abstand nehmen. uch der Ordinationsritus wurde
unter Mitwirkung Butzers NEeu gestaltet. 1550 zerstorte I1a  - die Altäre un ersetz
S1e durch Holztische, dem Mahlgedanken gegenüber der Auffassung der Messe
als Opfer Zu Durchbruch verhelten. Gegen Ende der Regierung Edwards C1-

schienen auch och die Articles, die spater 1n die Articles abgewandelt wurden
und bis heute Glaubensnorm der Anglikanischen Kirche geblieben SIM  d.
Volk un! Parlament jedoch allzu radikale reformerische Änderungen.
Man hatte sich schon sehr die unter Heinrich I1 IUlmählich entstandene V1a
media gewöhnt, daß Cranmers Vorgangsweise für suspekt erachtet wurde. Es kam
Aufständen, die aber blutig unterdrückt wurden. Die Protektoren des JjJungen Königs,
Hertford und spater Warwick, sehr ihrem eigenen Geldbeutel interessiert,
als daß INa ihnen ihren Fifer für den Protestantismus geglaubt hätte
Als daher 1553 ary (T/ die Tochter Heinrichs 111 und Katharinas VO

Aragonien, die Regierung kam, hätte S1E verhältnismäßig leicht gyehabt, den
Katholizismus 1 wesentlichen restaurıeren, 111 S1e einigermaßen klugz
gen ware. Sie aber gng mi1t Feuer und Schwert Werke und machte die Religion,
für die G1€e kämpfte, verhaßt. Daher konnte Elisabeth mit Billigung fast des AaNnZEIN
Volkes dort fortsetzen, INa  - mıit dem Tode Eduards aufgehört hatte

Zusammenfassung
Die geschilderten historischen Ereignisse ürften ıne ziemlich klare Umschreibung der
olle Heinrichs Vl 1n der eschichte der englischen Reformation erlauben.

247

Priesterzölibat, den Mönchsgelübden, der Privatmesse und der Ohrenbeichte geboten. 
Von seiten des Königs waren die Sechs Artikel keine katholische Reaktion. Er hat nur 
einmal mehr deutlich zu erkennen gegeben, wo sein Standpunkt in Glaubenssachen 
wirklich war. Cromwell, der Hauptagent einer Annäherung an die protestantische 
Linie, der Vertreter einer Bündnispolitik mit den Deutschen und der Vermittler einer 
Heirat Heinrichs mit der häßlichen Anna von Cleve, wurde damals - ohne Verhör -
auf dem Scheiterhaufen verbrannt, ebenso der Delegat Robert Bames. Erzbischof 
Cranmer konnte sich halten, schickte aber damals seine Frau nach Deutschland zurück. 
Nach der Beseitigung Cromwells, der dem König schon längst lästig geworden war, 
wurde die „Bloody Bill" nicht mehr besonders blutig gehandhabt. 
4. 1543 erlebte das seinerzeit vom König abgelehnte Bishops' Book eine Neuauflage. 
Alles ausgesprochen protestantische Glaubensgut war entfernt oder doch abgeschwächt 
worden. Nun enthielt diese Glaubensnorm auch die Billigung des Königs und wurde 
fortan King's Book genannt. Gleichzeitig wurde die Bibelübersetzung Tyndales und 
Coverdales, die 1539 autorisiert worden war, wieder verboten. Die letzten zwei 
Glaubensnormen (Bloody Bill und King's Book), die die wahre Gesinnung des eng­
lischen Königs wiedergeben, konnten jedoch keine wirkliche Restauration der katholi­
schen Glaubenslehre mehr zustandebringen. Reformatorische Ideen und Gedanken 
waren schon zu sehr ins Volk eingedrungen. 

IV . Die englische Reformationsgesd1id1te nach dem Tode Heinrichs VIil. 

Als 1547, nach Heinrichs Tod, sein neunjähriger Sohn Eduard VI . (t 1553) an die 
Regierung kam, hatte die protestantische Richtung ein leichtes Spiel, sich in Glaubens­
dingen durchzusetzen. Cranmer konnte sich nun endlich als der geben, der er war, als 
Protestant. Sein First Book of Homilies, das für den ganzen Klerus verbindlich gemacht 
wurde, vertritt deutlich die „Sola scriptura-, Sola gratia- und Sola Fides"-Lehre. 1548 
wurde bereits das Book of Common Prayers eingeführt, das u. a. einen „Order of 
Communion" enthielt, der den Titel trug: ,,The Supper of the Lord and the Holy 
Communion, commonly called the Mass." An ihm hatte der Schlettstädter Theologe 
Martin Butzer entschiedenen Anteil. Die Benennung der Kommunionfeier war als vor­
läufiger Kompromiß mit den katholisierenden Richtungen gedacht; nach Cranmers 
Willen sollte man später davon Abstand nehmen. Auch der Ordinationsritus wurde 
unter Mitwirkung Butzers neu gestaltet. 1550 zerstörte man die Altäre und ersetzte 
sie durch Holztische, um dem Mahlgedanken gegenüber der Auffassung der Messe 
als Opfer zum Durchbruch zu verhelfen. Gegen Ende der Regierung Edwards er­
schienen auch noch die 42 A rticles, die später in die 39 Articles abgewandelt wurden 
und bis heute Glaubensnorm der Anglikanischen Kirche geblieben sind. 
Volk und Parlament waren jedoch gegen ailzu radikale reformerische Änderungen. 
Man hatte sich schon so sehr an die unter Heinrich VIII. allmählich entstandene via 
media gewöhnt, daß Cranmers Vorgangsweise für suspekt erachtet wurde. Es kam zu 
Aufständen, die aber blutig unterdrückt wurden. Die Protektoren des jungen Königs, 
Hertford und später Warwick, waren zu sehr an ihrem eigenen Geldbeutel interessiert, 
als daß man ihnen ihren Eifer für den Protestantismus geglaubt hätte. 
Als daher 1553 Mary (t 1558), die Tochter Heinrichs VIII. und Katharinas von 
Aragonien, an die Regierung kam, hätte sie es verhältnismäßig leicht gehabt, den 
Katholizismus im wesentlichen zu restaurieren, wenn sie einigermaßen klug vorgegan­
gen wäre. Sie aber ging mit Feuer und Schwert zu Werke und machte so die Religion, 
für die sie kämpfte, verhaßt. Daher konnte Elisabeth I. - mit Billigung fast des ganzen 
Volkes - dort fortsetzen, wo man mit dem Tode Eduards aufgehört hatte. 

Zusammenfassung 

Die geschilderten historischen Ereignisse dürften eine ziemlich klare Umschreibung der 
Rolle Heinrichs VIII. in der Geschichte der englischen Reformation erlauben. 

247 



Schon lange bevor der Eheprozeß des Königs begonnen hatte, gab 1n England
protestantisch gesinnte Gruppen, wenn auch noch keine eigentlichen CGjemeinden. Die
Schriften Luthers immerhin schon verbreitet, dalß mehreren feierlichen
Verbrennungen kam. William Tyndales In Deutschland gedruckte Übersetzung des
Neuen Testamentes und dessen stark Luther angelehnte Flugschriften trugen —-
sentlich dazu bei, der Reformation den Weg ebnen.
Der König stand zunächst eindeutig 1Im katholischen Lager. Seine Luther gerich-
tete ‚„Assertio septem sacramentorum”“ ist Aur einer der Beweise. Die Eheschwierig-
keiten des Königs änderten grundsätzlich nichts seiner katholischen Gesinnung. Mit
der Leugnung des päpstlichen Primates hatte jedoch bereits einen Punkt mı1t den
Reformatoren geme1lnsam. Da Heinrich ın seinem hefall immer wieder auf die Unter-
stutzung protestantisch gesinnter Prälaten und Politiker angewıesen WAar, konnte
auf die Dauer icht verhindern, dafß sich deren Anschauungen 1n der Kirche Englands
breit machten. Der Klostersturm kam praktisch einer Ablehnung des Mönchtums
gleich, auch wenn der König theoretisch zeitlebens der Erlaubtheit und Verbindlich-
keit der Mönchsgelübde festhielt Die 1n Deutschland und England durchgeführten
Verhandlungen mıiıt dem Schmalkaldischen Bund verliefen War nach außen ergebnislos,
irugen aber dazu bei, Luthers Ideen 1U  — gleichsam durch offizielle Kanäle nach
England gelangen konnten. Immer aber noch mu(lte jeder, der sich allzıu offen ZUT

Lehre bekannte, mıit der Ungnade des Königs rechnen.
Auch die IX Articles” VO  - 1539 und das „King’s Book” VO:  3 1543 zeigen eutlich,
welchen Auffassungen 1n Glaubenssachen der König wirklich huldigte. Beide Glaubens-
Oormen sind ihrem Wesen nach urchaus katholisch (Übrigens hat Heinrich noch In
seinem JTestament bedeutende Beträge für Seelenmessen hinterlassen und bis zuletzt
seinen Glauben das Fegefeuer und die Nützlichkeit des Fürbittgebetes Für Ver-
storbene unter Beweis gestellt.)
Nach dem Tode des Königs INg INan daran, die reformatorischen Ideen entschiedener

vertreten. Nun aber hatte sich das Volk schon csehr jene Kompromisse g-
wöhnt, die sich unter Heinrich VIIT oft aus$s persönlichen und politischen Gründen
angebahnt hatten, als da{(ß allzu radikalen Elementen Zu willig gefolgt ware. Auf
die Dauer konnte 1Ur 1ıne mittlere Linie gehalten werden.
Eines dürfte gesichert ein: Am Anfang der englischen Keformation stand nicht
Heinrich VIII., ihrem Anfang stand Martin Luther. Auch 1n England wWwWar der An-
satzpunkt der Reformation primar religiös-theologisch. hne den Öönig hätte sich die
NCUE Lehre, das kann INnd  - mıit Fug un Recht behaupten, wenn Inan Cdie Ereignisse
der ZWanzılger Jahre des Jahrhunderts überblickt, geradliniger, rascher und radikaler
durchgesetzt. Umgekehrt ware dem König ohne seine Eheschwierigkeiten vielleicht
geglückt, die Bewegung in einer Art Vorwegnahme dessen, Was WIr Gegenreformation
NneNNenNn, ziemlich einzudämmen. Mit Heinrich VIIT aber, WI1e Wal, mi1t Sseiner
Willkür, sSeiNer Zwiespältigkeit un seinen Eheproblemen, bildete sich jene DIA media
der Anglikanischen Kirche heraus, die heute gunstige Voraussetzungen für das
ökumenische Gespräch abzugeben VEIMAS. Es 1st wohl kein Zufall, daß die Okume-
nische Bewegung dieser Kirche hre wesentlichsten Impulse verdankt®.
Auch Heinrich VIIL., dieser despotisch gesinnte Herrscher, scheint also 1 Heilsplan
Gottes eine Rolle gespielt en

M.-J. Congar, Okumenische Bewegung, Artikel 111 * LThK (*1962),

248

Schon lange bevor der Eheprozeß des Königs begonnen hatte, gab es in England 
protestantisch gesinnte Gruppen, wenn auch noch keine eigentlichen Gemeinden. Die 
Schriften Luthers waren immerhin schon so verbreitet, daß es zu mehreren feierlichen 
Verbrennungen kam. William Tyndales in Deutschland gedruckte übersetzung des 
Neuen Testamentes und dessen stark an Luther angelehnte Flugschriften trugen we­
sentlich dazu bei, der Reformation den Weg zu ebnen. 
Der König stand zunächst eindeutig im katholischen Lager. Seine gegen Luther gerich­
tete „Assertio septem sacramentorurn" ist nur einer der Beweise. Die Eheschwierig­
keiten des Königs änderten grundsätzlich nichts an seiner katholischen Gesinnung. Mit 
der Leugnung des päpstlichen Primates hatte er jedoch bereits einen Punkt mit den 
Reformatoren gemeinsam. Da Heinrich in seinem Ehefall immer wieder auf die Unter­
stützung protestantisch gesinnter Prälaten und Politiker angewiesen war, konnte er es 
auf die Dauer nicht verhindern, daß sich deren Anschauungen in der Kirche Englands 
breit machten. Der Klostersturm kam praktisch einer Ablehnung des Mönchtums 
gleich, auch wenn der König theoretisch zeitlebens an der Erlaubtheit und Verbindlich­
keit der Mönchsgelübde festhielt. Die in Deutschland und England durchgeführten 
Verhandlungen mit dem Schmalkaldischen Bund verliefen zwar nach außen ergebnislos, 
trugen aber dazu bei, daß Luthers Ideen nun gleichsam durch offizielle Kanäle nach 
England gelangen konnten. Immer aber noch mußte jeder, der sich allzu offen zur 
neuen Lehre bekannte, mit der Ungnade des Königs rechnen. 
Auch die „Six Articles" von 1539 und das „King's Book" von 1543 zeigen deutlich, 
welchen Auffassungen in Glaubenssachen der König wirklich huldigte. Beide Glaubens­
normen sind ihrem Wesen nach durchaus katholisch. (Übrigens hat Heinrich noch in 
seinem Testament bedeutende Beträge für Seelenmessen hinterlassen und so bis zuletzt 
seinen Glauben an das Fegefeuer und die Nützlichkeit des Fürbittgebetes für Ver­
storbene unter Beweis gestellt.) 
Nach dem Tode des Königs ging man daran, die reformatorischen Ideen entschiedener 
zu vertreten. Nun aber hatte sich das Volk schon zu sehr an jene Kompromisse ge­
wöhnt, die sich unter Heinrich VIII. - oft aus persönlichen und politischen Gründen -
angebahnt hatten, als daß es allzu radikalen Elementen allzu will ig gefolgt wäre. Auf 
die Dauer konnte nur eine mittlere Linie gehalten werden. 
Eines dürfte gesichert sein: Am Anfang der englischen Reformation stand nicht 
Heinrid1 Vlll., an ihrem Anfang stand Martin Luther. Auch in England war der An­
satzpunkt der Reformation primär religiös-theologisch. Ohne den König hätte sich die 
neue Lehre, das kann man mit Fug und Recht behaupten, wenn man die Ereignisse 
der zwanziger Jahre des 16. Jahrhunderts überblickt, geradliniger, rascher und radikaler 
durchgesetzt. Umgekehrt wäre es dem König ohne seine Eheschwierigkeiten vielleicht 
geglückt, die Bewegung in einer Art Vorwegnahme dessen, was wir Gegenreformation 
nennen, so ziemlich einzudämmen. Mit Heinrich Vlll. aber, so wie er war, mit seiner 
Willkür, seiner Zwiespältigkeit und seinen Eheproblemen, bildete sich jene via media 
der Anglikanischen Kird1e heraus, die heute so günstige Voraussetzungen für das 
ökumenische Gespräch abzugeben vermag. Es ist wohl kein Zufall, daß die Ökume­
nische Bewegung dieser Kirche ihre wesentlichsten Impulse verdankt9 • 

Auch Heinrich VIII., dieser despotisch gesinnte Herrscher, scheint also im Heilsplan 
Gottes eine Rolle gespielt zu haben. 

• Y. M.-]. Congar, Ökumenische Bewegung, Artikel in: LThK 7 (21962), 1128-1137. 

248 


