RUDOLF ZINNHOBLER
Heinrich VIII. und die Reformation in England :

In den gingigen deutschsprachigen Handbiichern der Kirchengeschichte wird den An-
fingen der Reformation in England vielfach das religiose und theologische Anliegen
vollstindig abgesprochen. Man begreift sie vielmehr als einen Willkiirakt Heinrichs
des VIIL als Folge seiner Eheschwierigkeiten. Damit billigt man dem Konig die Rolle
eines Begriinders oder zumindest eines auslosenden Faktors zu. Als ein Beispiel fiir
viele sei aus dem Kompendium der Kirchengeschichte des Protestanten (!) K. Heussi
zitiert, der auch noch in der 1960 in Tiibingen erschienenen 12, Auflage schreibt:
»Weit weniger als auf dem Festlande dringten die Verhiltnisse in England zum kirch-
lichen Umsturz. Trotzdem ist es auch in England zu einer ,Reformation’ gekommen,
nicht infolge einer religitsen Bewegung des Volkes, sondern durch einen Willkiirakt
des fast unumschrinkten Konigtums®.” Heussi gibt hier nur die bei uns fast all-
gemein verbreitete Auffassung iiber die Anfinge der englischen Reformation
wieder®; diese geht letztlich auf L. v. Pastor zuriick, in dessen Papstgeschichte sich
folgender Satz findet: ,Die Losreifung Englands vom Heiligen Stuhle erfolgte nicht
wie der Abfall in Deutschland unter Beteiligung des Volkes und der Gelehrten; sie
ging vielmehr aus der sinnlichen Leidenschaft und Herrschsucht des Trigers der Krone
hervor und war infolgedessen lingere Zeit mehr Schisma als Hiresie.”

1. Erste Rezeption reformatorischer Ideen in England

In Cambridge, das auch damals ein Hauptsitz der englischen Gelehrsamkeit war, traf
sich wenigstens seit dem Jahre 1520 regelmiflig eine Gruppe von Theologen und
Theologiestudenten im ,,White Horse Inn”. Dieser theologische Zirkel las und dis-
kutierte mitsammen die Schriften Luthers, weshalb das besagte Gasthaus bald
»Germany” oder , Little Germany” genannt wurde. Die meisten der Minner, die die
erste Generation des englischen Protestantismus verkorperten, waren damals in
Cambridge. So, um nur einige der bekanntesten Namen zu nennen: William Tyndale,
der beriihmte Ubersetzer des Neuen Testamentes ins Englische; Robert Barnes, Prior
des Augustiner-Eremitenklosters in Cambridge; Miles Coverdale, der sich ebenfalls als
Schriftiibersetzer einen Namen machen sollte; Thomas Cranmer, der spitere Erz-
bischof von Canterbury (1532 bis 1556) und Matthew Parker, der das gleiche Amt
unter Elisabeth L. innehatte (1559 bis 1575).

Das Erstaunlichste an diesen Versammlungen ist das Jahr. 1520 war Luther noch nicht
exkommuniziert (die Bulle trigt das Datum vom 3. Jinner 1521). Seine bedeutendsten
Flugschriften erschienen erst gegen Ende des Jahres 1520, so ,,An den christlichen Adel
deutscher Nation . ..”, ,,De captivitate Babylonica” und ,,Von der Freiheit des Christen-

! Der Artikel ist die Uberarbeitung der Antrittsvorlesung an der Phil.-Theol. Lehranstalt
Linz (1969). Das fiir den deutschen Leser etwas ungewohnte Bild vom Reformations-
geschehen in England ergab sich durch stidrkere Beriicksichtigung der englischen Literatur.
Zu nennen sind vor allem: Ph. Hughes, The Reformation in England, 3 Bde.,, London
1950—1954, und A. G. Dickens, The English Reformation, London 1964. Weniger gut
erscheint mir: O. Chadwick, The Reformation (The Pelican History of the Church, Bd. 3),
Harmondsworth 1964. Uber Heinrich VIIL. informiert jetzt am besten: J. J. Scarisbrick,
Henry VIII, London 1968.

2 A a 0. 321,

* Modifizierter ist die Darstellung von H. Jedin im Handbuch der Kirchengeschichte, Bd. 4:
Reformation, katholische Reform und Gegenreformation, Freiburg 1967, 341—354. Jedin
hat die einschldgige englische Literatur stirker herangezogen.

1 Geschichte der Pipste seit dem Ausgang des Mittelalters IV/2, 10.—12. Aufl.,, Freiburg 1928,
483. Der EinfluB seiner Darstellung — bis zur sprachlichen Formulierung — ld8t sich in der
spiteren Geschichtsschreibung unschwer feststellen.

16 241



menschen”. Von vorher publizierten Schriften Luthers kommen hier hauptsichlich der
~Sermon vom AblaB” (1518) und die Ende 1517 bereits gedruckten 95 Thesen in
Frage. Man muf3 also annehmen, daf# all diese Werke sozusagen ,,per Expref” nach
England geliefert wurden. Schon Ende 1520 oder Anfang 1521 fand in Oxford eine
erste Offentliche Verbrennung der beschlagnahmten Werke Luthers statt. Gliicklicher-
weise hat sich das Kassabuch des Oxforder Buchhindlers John Dorne erhalten. Zwi-
schen Janner und Dezember 1520 verkaufte er etwa ein Dutzend Lutherschriften. Mit
modernen MafBstiben gemessen ist das nicht viel, im 16. Jahrhundert hat diese Zahl
mehr Gewicht. Auflerdem war das nur ein Hindler in Oxford. In Cambridge war der
Verkauf der Biicher Luthers vermutlich noch viel reger.

Halten wir also fest: Kaum waren Luthers Schriften gedruckt, waren sie am englischen
Biichermarkt zu haben, wurden sie gelesen und in theologischen Zirkeln diskutiert.
Sie wurden von anderen Kreisen fiir so gefihrlich gehalten, daf es zu einem ersten
Autodafé kam, dem bald andere folgten. Dabei waren die meisten Lutherschriften in
deutscher Sprache abgefafit, was in England ihre Wirkung eher beeintrichtigen mufte.
Nachdem iiber Luther am 3. Jinner 1521 die Exkommunikation verhingt worden war,
lieff er noch im gleichen Monat seine ,,Assertio omnium articulorum . ..damnatorum”
erscheinen, in der er jene Sitze aus seinen Werken, die durch Rom verurteilt worden
waren, mit Nachdruck verteidigte. Auch diese Ereignisse fanden ein lebhaftes Echo in
England. Heinrich VIII. (1509 bis 1547) gab damals seine ,,Assertio septem sacramen-
torum” heraus, die in ihrem Titel wohl nicht ganz zufillig an die zitierte Lutherschrift
erinnert, wenn sie auch in erster Linie gegen ,,De captivitate Babylonica” gerichtet war.
Das Buch wurde Leo X. gewidmet und brachte dem Kénig den Ehrentitel ,, Defensor
fidei” ein®. Am 12. Mai d. J. fand dann vor der St.-Pauls-Kathedrale in London ein
weiteres Autodafé von Luthers Werken statt. Kardinal Wolsey, mit prichtigen Kleidern
angetan, fiihrte den Vorsitz; John Fisher, der Bischof von Rochester, hielt die Predigt.
1525 kam es wiederum zu einer feierlichen Verbrennung von Lutherschriften vor der
gleichen Kirche. Der schon genannte Robert Barnes mufte damals, mit einem BiiBer-
hemd auf dem Leib und einem Balken auf den Schultern, der darauf hinweisen sollte,
daB ihm, als Hiretiker, eigentlich der Flammentod gebiihrte, 6ffentlich Bufle tun.

Der junge Priester William Tyndale, ein hervorragender Gelehrter und Philologe, war
einer der eifrigsten Anhénger Luthers in England. 1524 wurde ihm der Boden unter den
Fiiien zu heif, er floh nach Wittenberg, wo er Luther personlich kennen lernte. Unter
dem Eindruck der Bibeliibersetzung Luthers (NT 1521/22, AT ab 1522) machte er
sich an die Ubertragung des Neuen Testamentes ins Englische. Auch er hatte ,,dem
Volk aufs Maul geschaut”, auch seine Ubersetzung gilt als sprachliches Meisterwerk.
1526 lag das in Worms gedruckte Neue Testament vollstindig vor und wurde nun
heimlich nach England geschickt, wo es begeisterte Aufnahme fand. Vorwort und An-
merkungen geben das Gedankengut Luthers wieder. Wenige Jahre spiter erschienen
auch Tyndales militante Flugschriften: , The Obedience of a Christian Man” (1528)
und ,, The Practice of Prelates” (1530). Wir wissen heute, daf darin lange Passagen
einfachhin Ubersetzungen aus Luthers Werken darstellen. Der Leser, der sie zur Hand
nahm, las also praktisch Martin Luther! Es waren seine Ansichten, die hier, in zug-
kréftigem, einfachem Englisch abgefaBt, unter dem Volk verbreitet wurden und das
bestehende System der Kirche erschiitterten. Der Kénig und die Bischofe hielten diese
Druckwerke mit Recht fiir die gefihrlichste Bedrohung der iiberkommenen Ordnung,
konnten aber nicht verhindern, da sie zu den begehrtesten Artikeln auf dem Schwar-

5 Der Titel wird von den englischen Monarchen bis auf den heutigen Tag gefiihrt und findet
sich z. B. auf jeder englischen Scheidemiinze.
Die ,Assertio” Heinrichs VIII. erschien 1522 sowohl in London als auch in Rom. Die
romische Ausgabe erfuhr 1966 einen Reprint im Verlag Gregg International Publishers,
Westmead, Farnborough, England.

242



zen Markte wurden. Auch veranlaften sie weitere im gleichen Geist abgefafte
Pamphlete. Am 24, Mai 1530, als der Eheprozef Heinrichs VIIL. bereits im Gange war,
versammelten sich unter dem Vorsitz des Kénigs die hdchsten Wiirdentriger des
Staates und der Kirche in der Westminster Hall, um die ,,corrupt doctrine” der erwihn-
ten Schriften zu verurteilen. 252 Stellen hatte man in einer Liste zusammengestellt,
ein Syllabus, dessen Lektiire deutlich zeigt, in welchem Ausmaff England dem aus
Deutschland kommenden Gedankengut bereits ausgesetzt war.

Alle bisher geschilderten Ereignisse sind wichtig, weil sie nicht nur die Verbreitung
lutherischer Doktrin in England erweisen, sondern auch die anti-lutherische Einstellung
des Konigs dokumentieren, die ja hinter den getroffenen Mafinahmen stand.

1. Der Eheprozefl Heinrichs VIII. und seine Folgen

Seit seiner Thronbesteigung (1509) war Heinrich VIII. mit Katharina von Aragonien,
der Witwe seines Bruders Arthur, verheiratet gewesen. Papst Julius II. (1503 bis 1513)
hatte ihm hierzu die nétige Dispens erteilt. Katharina hatte Heinrich fiinf Kinder ge-
schenkt, von denen allerdings nur Mary, die spitere Konigin, am Leben geblieben war;
minnliche Erben hatte sie ihm nicht beschieden. Mit Berufung auf das Buch Leviticus,
das in der Kinderlosigkeit einen Fluch fiir die Heirat mit des Bruders Weib erblickt?,
behauptete Heinrich nach 18 Jahren seiner Ehe, der Papst hitte nicht das Recht gehabt,
ihm eine Dispens zu erteilen, seine Ehe verstoBe gegen Gottes Gesetz. In Wirklichkeit
war Heinrich bereits in die Hofdame Anne Boleyn verliebt; auch wollte er unbedingt
einen minnlichen Erben erhalten, den er sich von Katharina nicht mehr erwartete.
Nachdem in erster Instanz 1527 in London entschieden worden war, daf die Ehe giiltig
sei, nahm Kardinal Wolsey die Sache in seine Hand. Er bemiihte sich beim Papst um
die Ungiiltigkeitserklirung. Clemens VII., das kann nicht geleugnet werden, machte
Heinrich Hoffnung; er bestellte 1528 Wolsey und Campeggio zu Eherichtern und er-
klirte in einem Schreiben an Heinrich VIIL, er werde sich dem Entscheid der beiden
beugen. Er gab auch bereits die schriftliche Dispens mit, fiir den Fall, daR die zwei
Richter die Ehe fiir ungiiltig halten sollten. Gleichzeitig aber hatte Campeggio den
Auftrag, von der Dispens auf keinen Fall Gebrauch zu machen. Diese verschlagene
Diplomatie Clemens” VII., die an seinen Zeitgenossen Macchiavelli erinnert, ist einer
der charakteristischsten Ziige dieses Papstes.

Clemens fiirchtete natiirlich den deutschen Kaiser Karl V., dessen Tante Katharina von
Aragonien war. Eben erst war ja der Papst der harten Gefangenschaft entronnen, die
ihm Karls Truppen im Sacco di Roma eingebracht hatten. Bedenkt man weiter, dafl
der Papst mit einem fiir Heinrich giinstigen Urteil faktisch einen Entscheid eines seiner
Vorginger widerrufen hitte miissen, konnen wir uns seine schwierige Lage vorstellen.
Es war ihm daher darum zu tun, das Urteil immer wieder hinauszuzégern. Wenn er
manchmal dem Wunsch Ausdruck verlieh, Gott mége Katharina sterben lassen oder der
Kénig solle doch von sich aus einfach wieder heiraten, ohne ihn, den Papst, zu fragen,
so konnen wir das menschlich verstehen, es spricht aber nicht unbedingt fiir den
Papst Clemens VII.

Als man in England vernahm, daf Kaiser Karl im Interesse der Gerechtigkeit verlangte,
der Fall mdge nach Rom gezogen werden, dringte Heinrich auf rasche Durchfithrung
des Prozesses in London. Doch an dem Tag, an dem das Urteil gesprochen werden
sollte, begab sich Campeggio auf Urlaub, mit dem Hinwies, da8 in Rom die jihrlichen
Hofferien begonnen hitten. Campeggio hatte bereits an den Papst geschrieben, er
fiirchte. dafl es mit der Autoritit des Papstes in England vorbei sei, wenn der Ehefall
nicht zugunsten des Konigs ausgehe. Ein prophetisches Wort! Der ProzeRf wurde in

% Lev. 18, 16: ,Mit der Frau deines Bruders darfst du keinen unehrbaren Umgang haben.”
Lev. 20, 21: ,,Wenn jemand die Frau seines Bruders zu sich nimmt, so ist das Blutschande.
Er hat seinen Bruder entehrt. Sie sollen kinderlos bleiben.”

243



Rom fortgesetzt. Heinrich VIII. drohte, es niitzte nichts. Er holte Gutachten zahlreicher
Universititen ein, doch viele sprachen sich fiir die Giiltigkeit seiner ersten Ehe aus.
Kardinal Wolsey, der nichts erreicht hatte, wurde von Heinrich fallen gelassen. Dieser
treue” Diener seines Herrn starb 1530 auf dem Weg nach London, wo ihm ein Hoch-
verratsprozel bevorgestanden wire. Unter anderem hatte man ihm die Verletzung des
aus dem 14. Jahrhundert stammenden Staatsgesetzes ,,Praemunire” zur Last gelegt, eine
Art Placet, das besagte, daB8 pépstliche Gesetze nur insoweit verbindlich seien, als sie
die Rechte der englischen Bischéfe nicht beeintrichtigten. Dieser Gummiparagraph
wurde also nun gegen jenen Mann angewandt, der praktisch immer die Interessen
Englands vor die des Papstes gestellt hatte; er hatte allerdings den Titel eines pipst-
lichen Legaten gefiihrt.

1531 war ein entscheidendes Jahr. Thomas Cromuwell, ein skrupelloser Politiker, der
sich immer mehr in die Nihe des Konigs gearbeitet hatte, riet diesem, dem englischen
Klerus die Entscheidung herbeifiihren zu lassen und den Papst in der ganzen Sache
fiir nicht kompetent zu erklidren. Wir konnen uns hiefiir auf das Zeugnis von Kardinal
Pole, einem Verwandten des Konigs, berufen. Cromwell legte Heinrich auch schon
nahe, sich selbst zum Oberhaupt der Kirche in England zu erkldren. Der Kénig ging
darauf ein. Es begann mit der Verurteilung von acht Bischéfen, weil sie den ,,Hoch-
verriter” Wolsey unterstiitzt hitten. Heinrich erklirte sich jedoch gegen die damals
ungeheure Summe von 100.000 Pfund Sterling, die ihm als ,free gift” {iiberreicht
werden sollte, zu einem Ausgleich bereit. Den Bischofen wurde bedeutet, sie sollten ihr
,Geschenk” an den Kénig als ,,protector and supreme head of the English Church and
Clergy” richten. Bischof Fisher von Rochester hatte jedoch damals noch den Zusatz
erreicht: ,, ...in so far, as is lawful according to the law of Christ”. Aber die Lawine
war bereits ins Rollen gekommen. 1532 wurden jedwede Abgaben nach Rom verboten.
Zugleich verfiigte man, daB, sollte Rom deswegen neu bestellten Bischdfen die An-
erkennung verweigern, diese dennoch ihr Amt antreten kénnten.

Am 10. Mai 1532 mufte die Convocation des englischen Klerus den Submission of the
Clergy Act unterzeichnen. Vorausgegangen war eine pefition des House of Commons
um Schutz vor dem Klerus. Man wendete sich u. a. gegen das Kirchenrecht und die
kirchlichen Gerichte, die die volle Unterordnung des Volkes unter den Kénig beein-
trachtigten. Tatsdchlich war diese Petition jedoch von Cromwell und Heinrich verfaft
und dem Parlament unterschoben worden. Durch den Submission-Act wurde eigentlich
schon die ganze englische Kirche der Willkiir des Konigs ausgeliefert. Die Versamm-
lung mufte sich verpflichten, ohne Bewilligung des Kénigs keine Gesetze mehr zu er-
lassen und das Kirchenrecht durch eine vom Kénig bestimmte Kommission revidieren
zu lassen. Nach der Unterzeichnung dieses Aktes durch den Klerus legte Lordkanzler
Thomas Morus sein Amt zuriick.

Am 23. August d. J. starb William Warham, Erzbischof von Canterbury. Als dessen
Nachfolger wurde Thomas Cranmer bestimmt, ein Gelehrter, der bisher nicht besonders
hervorgetreten war. Er hatte als englischer Gesandter in Deutschland fungiert und
eben erst die Nichte des Niirnberger Reformators Osiander geheiratet, als er auf
Wunsch Heinrichs VIII. den neuen Posten antrat. Nach aufen war er ein willfihriger
Diener des Konigs. Er wufite seine protestantische Gesinnung klug zu verbergen,
konnte aber nach und nach dennoch manchen reformatorischen Lehren in der eng-
lischen Kirche zum Durchbruch verhelfen. Dieser Mann, der noch auf dem Wege iiber
Rom zum Erzbischof bestellt wurde, sprach 1533 die Ungiiltigkeitserklirung fiir die
Ehe Heinrichs mit Katharina von Aragonien aus, nachdem der Konig Anna Boleyn
bereits heimlich geheiratet hatte. Daraufhin drohte der Papst dem Konig die Ex-
kommunikation an. Das loste in England eine Fiille von Flugschriften gegen den
pépstlichen Primat aus. Argumente aus den Werken Wyclifs, dessen Anhinger bisher
mit Todesstrafe verfolgt worden waren, waren nun gut genug, um die Unabhingigkeit
der Kirche Englands von Rom zu erweisen.

244



lI1. Religionspolitische Ereignisse nach der Ehetrennung

1534 wurden fiinf bedeutsame Gesetze erlassen:

1. Die Ernennung der Bischofe ist Sache des Konigs. 2. Um Dispensen darf nicht mehr
in Rom angesucht werden und keinerlei Taxen diirfen dorthin entrichtet werden.
3. Der Klerus ist den staatlichen Gesetzen vollstindig untergeordnet. 4. Die Anerken-
nung des Thronfolgerechtes der Kinder Anne Boleyns und — was damit zusammen-
fillt — der zweiten Ehe Heinrichs wird unter Eid verlangt. 5. Auflerungen gegen den
Primat sind nicht mehr als Hiresie zu werten. Fiir VersttBe gegen diese Gesetze
wurde die Todesstrafe angedroht. Fast der ganze Klerus und der Grofiteil des Volkes
fiigte sich. Das Dokument mit den Unterschriften der geistlichen Wiirdentriger ist im
British Museum in London ausgestellt. John Fisher, der Bischof von Rochester, und
Thomas Morus, der ehemalige Lordkanzler, muiten die Eidverweigerung mit ihrem
Leben bezahlen. Cranmer begab sich im Sommer 1534 personlich auf Visitationsreise
und veranlafite Klerus und Volk zur Eidesleistung. Gleichzeitig verbot er dem Klerus,
Kontroversfragen auf der Kanzel zu behandeln oder die protestantische Recht-
fertigungslehre anzugreifen.

Im November des gleichen Jahres folgte der eigentliche Act of Supremacy, der den
Kénig zum ,,only supreme head in earth of the Church of England” machte und die
1531 von Fisher durchgesetzte Klausel nicht mehr enthielt. Der entscheidende Satz
lautet in deutscher Ubersetzung: ,Der Kénig, unser oberster Herr, seine Erben und
Nachfolger sollen als die alleinigen irdischen Hiupter der englischen Kirche betrachtet
werden und die volle Gewalt besitzen, alle Irrtiimer, Ketzereien, Mifibrduche und
Argernisse zu unterdriicken.” Das Gesetz war vom Treason’s Act begleitet, in dem
die Leugnung des neuen koniglichen Titels zum Hochverrat gestempelt wurde.

1535 muflten die Bischofe ihre pipstlichen Anstellungsdekrete zuriickgeben; sie er-
hielten dafiir neue, in der koniglichen Kanzlei ausgefertigte Dokumente. Bei dieser
Gelegenheit mufiten sie eine ,repudiation” unterschreiben, in der es u. a. hie: ,Ich
versichere fest und erklire offen und werde stets erkliren ..., daff das Papsttum eine
menschliche Erfindung ist... Der Bischof von Rom ist nicht der Papst, nicht der
Pontifex Maximus . . . , sondern eben nur der Bischof von Rom, mein Bruder . . .”
1535/36 wurde auf Rat Cromwells eine Klostervisitation durchgefiihrt. Sie hatte
moralische Fehler der Ordensleute aufzudecken, um so einen Vorwand fiir die Auf-
hebung der Kldster zu schaffen. Der wirkliche Grund war die leere Staatskasse, die
man auf diesem Weg wieder etwas auffiillen konnte. Damit widre man aber fast zu
weit gegangen. Es kam zu beachtlichen Aufstinden?, die aber blutig unterdriickt
wurden.

1535 hatte sich noch ein anderes bedeutsames Ereignis abgespielt. Aus Angst vor
einem Allgemeinen Konzil entschlof sich Heinrich, dem Rat Cromwells zu folgen und

10.000 Mann hatten sich in Lincolshire und etwa 20.000 in Yorkshire zusammengeschlossen,
um gegen die Vorgangsweise des Konigs zu protestieren. Weitere Unzufriedene folgten,
schlieBlich hatte man ein Heer von etwa 35.000 gut ausgeriisteten Minnern beisammen,
die sogenannte ,pilgrimage of grace”. Ihr Anfiihrer war der konziliante Rechtsanwalt
Robert Aske. Der Konig hiitte dieser Macht kaum standhalten kénnen. Der Duke of
Norfolk, ein duflerst geschickter und skrupelloser Diplomat, rettete die Lage. Dieser begab
sich zu Aske, um zu verhandeln. Aske ging darauf ein, eine grofe Konferenz fand statt,
in der die pilgrims u. a. die Bestrafung der Hiretiker, die Belassung der Kldster und die
Wiederanerkennung des Papstes forderten. Der Herzog ging zum Schein auf alle Bedin-
gungen ein, sagte jedoch, er miisse vorher alles dem Ké&nig unterbreiten. Die weiteren
Verhandlungen wurden bewufit hinausgezdgert, bei den ,pilgrims” griff Enttiuschung um
sich und fiihrte bei einem Teil zu sporadischen Demonstrationen. Ein willkommener Anlaf3,
fiir das inzwischen gestidrkte konigliche Heer ,,manu militari” einzugreifen! Die Gerichts-
héfe schalteten sich ein, 216 ,,pilgrims” wurden zum Tod verurteilt, darunter Robert Aske.
SchlieBlich war der so hoffnungsvoll begonnene Aufstand versandet, der Klostersturm
konnte fortgesetzt werden.

245



um Aufnahme in den Schmalkaldischen Bund anzusuchen. Robert Barnes, der ehe-
malige Augustiner-Prior von Cambridge, der 1525 &ffentlich BuRe getan, unter Wolsey
als Hiretiker im Kerker geschmachtet hatte und schlieflich nach Deutschland geflohen
und dort mit Luther und Melanchthon bekannt geworden war, wurde nun zu einem
der Gesandten bestellt, die in Wittenberg mit den Schmalkaldnern verhandeln sollten.
Uber ein halbes Jahr (November 1535 bis Juni 1536) tagte man, konnte aber in den
Fundamentalfragen keine Einigung erzielen. Die Deutschen weigerten sich, die Un-
giiltigkeitserklirung der ersten Ehe Heinrichs anzuerkennen. Von England forderten
sie finanzielle Hilfe und die Annahme des Augsburger Bekenntnisses. Diesen Preis
wieder hielt Heinrich VIIL fiir zu hoch. Er lief antworten, daB er jede Absicht habe,
die wahre Lehre gemif der Schrift zu vertreten, daf er selbst fiir einigermafen gebildet
gelte® und mit Hilfe anderer gelehrter Minner sich der heiligen Aufgabe (der Reform)
in seinem Konigreich auch ohne fremde Hilfe unterziehen konne.

In den folgenden Jahren, zwischen 1536 und 1543, erschienen vier Glaubensnormen,
sogenannte confessions of faith. Es ist notwendig, auf deren Inhalt kurz einzugehen.
Im Zuge unserer chronologischen Darstellung sollen jedoch einige andere wesentliche
Ereignisse gleich mitberiicksichtigt werden.

1. 1536 wurden die Ten Articles von der Convocation verabschiedet. Sie werden oft
als Kompromif8 zwischen katholischer und evangelischer Lehrmeinung angesehen, und
vielleicht waren sie auch als solche intendiert. Tatsdchlich sind sie aber so zwiespiltig
formuliert, daf sie fiir jede Interpretation offen sind. Sie erwihnen nur drei Sakra-
mente (Taufe, BuBle, Eucharistie), die jedoch ganz katholisch ausgelegt werden; die
iibrigen vier Sakramente werden nicht ausdriicklich geleugnet. An der Ohrenbeichte
und am Fiirbittgebet fiir Verstorbene wird festgehalten; die Rechtfertigungslehre ist
stark an Melanchthon angelehnt, doch wird hinzugefiigt, daf der Siinder durch Reue,
Glauben und Liebe(swerke) gerechtfertigt werde. Der Kénig hat diese Formel an-
erkannt, sie ist aber wegen ihrer Eigenart ungeeignet fiir eine Standortbestimmung
des Monarchen.

2. 1537 erschien das von zwanzig Bischéfen unterzeichnete Bishops’ Book, das viel
eher einem wirklichen Kompromi mit dem Luthertum gleichkommt. Aber der Kénig
verweigerte ihm die Unterschrift! Im Sommer 1538 weilte eine Abordnung deutscher
protestantischer Theologen zu offiziellem Besuch in London. Die Verhandlungen fiihr-
ten zu Ubereinstimmungen mit den Bischofen, aber der Konig gab nicht nach. Er hielt
zum Beispiel an der Erlaubtheit der Privatmesse, an der Kommunion unter einer
Gestalt und, was fiir Heinrich besonders beachtlich ist, am Zolibat des Klerus fest.
Cromwell und Cranmer waren aber nicht untitig. Cromwell veranlafte im selben
Jahr 1538 einen Bildersturm, den der Konig duldete, weil damit wieder Geld in die
Staatskasse floB. 1539 ging eine Vorschrift hinaus, da in jeder Kirche eine Bibel
in englischer Sprache aufgelegt sein miisse. Diese erste ,,Authorized Version” basiert
aber auf den Ubersetzungen Tyndales und Coverdales und enthielt auch das Vorwort
und die Anmerkungen Tyndales, die Luther so sehr verpflichtet sind. Auf diese Weise
wurde unter den Augen Heinrichs VIII. unauffillig Propaganda fiir reformatorisches
Glaubensgut gemacht.

1539 erschien eine neue Delegation aus Wittenberg in London. Die Aussichten
schienen giinstig, da sich Karl V. und der franzgsische Kénig, Franz I., eben erst gegen
England verbiindet hatten. Eine iiberraschende Wiederanniherung Frankreichs an
Heinrich VIIL. machte aber alle Hoffnungen zunichte.

3. Am 28. Juni 1539 wurden die Six Articles, die auch unter den Namen ,,The Bloody
Bill bekannt sind, verdffentlicht. Unter Androhung schwerster Strafen wird darin das
Festhalten an der Transsubstantiation, der Kommunion unter einer Gestalt, dem

8 ,Heinrich VIII, war urspriinglich zum Kleriker bestimmt und in Oxford theologisch gebil-
det.” K. Heussi, a. a. O, 321,

246



Priesterzolibat, den Mdnchsgeliibden, der Privatmesse und der Ohrenbeichte geboten.
Von seiten des Konigs waren die Sechs Artikel keine katholische Reaktion. Er hat nur
einmal mehr deutlich zu erkennen gegeben, wo sein Standpunkt in Glaubenssachen
wirklich war. Cromwell, der Hauptagent einer Anniherung an die protestantische
Linie, der Vertreter einer Biindnispolitik mit den Deutschen und der Vermittler einer
Heirat Heinrichs mit der hiflichen Anna von Cleve, wurde damals — ohne Verhor —
auf dem Scheiterhaufen verbrannt, ebenso der Delegat Robert Barnes. Erzbischof
Cranmer konnte sich halten, schickte aber damals seine Frau nach Deutschland zuriick.
Nach der Beseitigung Cromwells, der dem Konig schon lingst listig geworden war,
wurde die ,,Bloody Bill” nicht mehr besonders blutig gehandhabt.

4. 1543 erlebte das seinerzeit vom Konig abgelehnte Bishops’ Book eine Neuauflage.
Alles ausgesprochen protestantische Glaubensgut war entfernt oder doch abgeschwicht
worden. Nun enthielt diese Glaubensnorm auch die Billigung des Konigs und wurde
fortan King’s Book genannt. Gleichzeitig wurde die Bibeliibersetzung Tyndales und
Coverdales, die 1539 autorisiert worden war, wieder verboten. Die letzten zwei
Glaubensnormen (Bloody Bill und King’s Book), die die wahre Gesinnung des eng-
lischen Kénigs wiedergeben, konnten jedoch keine wirkliche Restauration der katholi-
schen Glaubenslehre mehr zustandebringen. Reformatorische Ideen und Gedanken
waren schon zu sehr ins Volk eingedrungen.

1V. Die englische Reformationsgeschichte nach dem Tode Heinrichs VIII.

Als 1547, nach Heinrichs Tod, sein neunjihriger Sohn Eduard VI. (t1553) an die
Regierung kam, hatte die protestantische Richtung ein leichtes Spiel, sich in Glaubens-
dingen durchzusetzen. Cranmer konnte sich nun endlich als der geben, der er war, als
Protestant. Sein First Book of Homilies, das fiir den ganzen Klerus verbindlich gemacht
wurde, vertritt deutlich die ,,Sola scriptura-, Sola gratia- und Sola Fides”-Lehre. 1548
wurde bereits das Book of Common Prayers eingefithrt, das u. a. einen ,Order of
Communion” enthielt, der den Titel trug: , The Supper of the Lord and the Holy
Communion, commonly called the Mass.” An ihm hatte der Schlettstidter Theologe
Martin Butzer entschiedenen Anteil. Die Benennung der Kommunionfeier war als vor-
liufiger Kompromif mit den katholisierenden Richtungen gedacht; nach Cranmers
Willen sollte man spiter davon Abstand nehmen. Auch der Ordinationsritus wurde
unter Mitwirkung Butzers neu gestaltet. 1550 zerstdrte man die Altdre und ersetzte
sie durch Holztische, um dem Mahlgedanken gegeniiber der Auffassung der Messe
als Opfer zum Durchbruch zu verhelfen. Gegen Ende der Regierung Edwards er-
schienen auch noch die 42 Articles, die spiter in die 39 Articles abgewandelt wurden
und bis heute Glaubensnorm der Anglikanischen Kirche geblieben sind.

Volk und Parlament waren jedoch gegen allzu radikale reformerische Anderungen.
Man hatte sich schon so sehr an die unter Heinrich VIII. allmahlich entstandene via
media gewdhnt, daf Cranmers Vorgangsweise fiir suspekt erachtet wurde. Es kam zu
Aufstinden, die aber blutig unterdriickt wurden. Die Protektoren des jungen Kdnigs,
Hertford und spiter Warwick, waren zu sehr an ihrem eigenen Geldbeutel interessiert,
als daf man ihnen ihren Eifer fiir den Protestantismus geglaubt hitte.

Als daher 1553 Mary (t1558), die Tochter Heinrichs VIII. und Katharinas von
Aragonien, an die Regierung kam, hitte sie es verhiltnismiBig leicht gehabt, den
Katholizismus im wesentlichen zu restaurieren, wenn sie einigermafen klug vorgegan-
gen wire. Sie aber ging mit Feuer und Schwert zu Werke und machte so die Religion,
fiir die sie kimpfte, verhaft. Daher konnte Elisabeth I. — mit Billigung fast des ganzen
Volkes — dort fortsetzen, wo man mit dem Tode Eduards aufgehdrt hatte.

Zusammenfassung

Die geschilderten historischen Ereignisse diirften eine ziemlich klare Umschreibung der
Rolle Heinrichs VIII. in der Geschichte der englischen Reformation erlauben.

247



Schon lange bevor der Eheprozef des Konigs begonnen hatte, gab es in England
protestantisch gesinnte Gruppen, wenn auch noch keine eigentlichen Gemeinden. Die
Schriften Luthers waren immerhin schon so verbreitet, daf es zu mehreren feierlichen
Verbrennungen kam. William Tyndales in Deutschland gedruckte Ubersetzung des
Neuen Testamentes und dessen stark an Luther angelehnte Flugschriften trugen we-
sentlich dazu bei, der Reformation den Weg zu ebnen.

Der Konig stand zunidchst eindeutig im katholischen Lager. Seine gegen Luther gerich-
tete , Assertio septem sacramentorum’ ist nur einer der Beweise. Die Eheschwierig-
keiten des Kénigs dnderten grundsitzlich nichts an seiner katholischen Gesinnung. Mit
der Leugnung des pipstlichen Primates hatte er jedoch bereits einen Punkt mit den
Reformatoren gemeinsam. Da Heinrich in seinem Ehefall immer wieder auf die Unter-
stiitzung protestantisch gesinnter Prilaten und Politiker angewiesen war, konnte er es
auf die Dauer nicht verhindern, daf sich deren Anschauungen in der Kirche Englands
breit machten. Der Klostersturm kam praktisch einer Ablehnung des Monchtums
gleich, auch wenn der Konig theoretisch zeitlebens an der Erlaubtheit und Verbindlich-
keit der Monchsgeliibde festhielt. Die in Deutschland und England durchgefiihrten
Verhandlungen mit dem Schmalkaldischen Bund verliefen zwar nach aufen ergebnislos,
trugen aber dazu bei, daf8 Luthers Ideen nun gleichsam durch offizielle Kanile nach
England gelangen konnten. Immer aber noch mufte jeder, der sich allzu offen zur
neuen Lehre bekannte, mit der Ungnade des Kénigs rechnen.

Auch die ,,5ix Articles” von 1539 und das ,King’s Book” von 1543 zeigen deutlich,
welchen Auffassungen in Glaubenssachen der Konig wirklich huldigte. Beide Glaubens-
normen sind ihrem Wesen nach durchaus katholisch. (Ubrigens hat Heinrich noch in
seinem Testament bedeutende Betrige fiir Seelenmessen hinterlassen und so bis zuletzt
seinen Glauben an das Fegefeuer und die Niitzlichkeit des Fiirbittgebetes fiir Ver-
storbene unter Beweis gestellt.)

Nach dem Tode des Kénigs ging man daran, die reformatorischen Ideen entschiedener
zu vertreten. Nun aber hatte sich das Volk schon zu sehr an jene Kompromisse ge-
wohnt, die sich unter Heinrich VIIL. — oft aus personlichen und politischen Griinden —
angebahnt hatten, als daf es allzu radikalen Elementen allzu willig gefolgt wire. Auf
die Dauer konnte nur eine mittlere Linie gehalten werden.

Eines diirfte gesichert sein: Am Anfang der englischen Reformation stand nicht
Heinrich VIII., an ihrem Anfang stand Martin Luther. Auch in England war der An-
satzpunkt der Reformation primir religids-theologisch. Ohne den Konig hitte sich die
neue Lehre, das kann man mit Fug und Recht behaupten, wenn man die Ereignisse
der zwanziger Jahre des 16. Jahrhunderts iiberblickt, geradliniger, rascher und radikaler
durchgesetzt. Umgekehrt wire es dem Konig ohne seine Eheschwierigkeiten vielleicht
gegliickt, die Bewegung in einer Art Vorwegnahme dessen, was wir Gegenreformation
nennen, so ziemlich einzuddmmen. Mif Heinrich VIII. aber, so wie er war, mit seiner
Willkiir, seiner Zwiespiltigkeit und seinen Eheproblemen, bildete sich jene via media
der Anglikanischen Kirche heraus, die heute so giinstige Voraussetzungen fiir das
okumenische Gesprich abzugeben vermag. Es ist wohl kein Zufall, daB die Okume-
nische Bewegung dieser Kirche ihre wesentlichsten Impulse verdankt®.

Auch Heinrich VIII, dieser despotisch gesinnte Herrscher, scheint also im Heilsplan
Gottes eine Rolle gespielt zu haben.

* Y. M.-]. Congar, Okumenische Bewegung, Artikel in: LThK 7 (21962), 1128—1137.

248



