Der Untergrund-Film ist nicht auf die USA begrenzt geblieben. In vielen zivilisierten
Lindern, z. B. Japan, Italien, Frankreich oder Deutschland, sind Zentren entstanden.
Wenn auch jetzt Stimmen laut werden, die Anzeichen sehen wollen, daR die Under-
ground-Kunst der Leistungsgesellschaft dienstbar gemacht wird, daf Underground
zur Mode wird, dann ist doch dazu anzumerken, daB fithrende Kopfe des filmischen
Undergrounds diese Gefahr erkannt haben:

~Wenn es etwas gibt, was das New American Cinema’ und die Cooperative in Gefahr brin-
gen konnte, dann ist es der Erfolg. Wir spiiren, daf wir in einer Gesellschaft agieren, die
alles zu schlucken vermag; auch die anarchistischsten oder revolutionirsten Bewegungen
konnen ins System eingehen, von ihm assimiliert werden und schmiicken es dann mit dem
Anschein von Freiheit. Wir sind schon soweit, da Magazine wie ,Time’, ,Life’ oder ,News-
week’, Zeitungen wie die ,New York Times’ unsere Arbeit mit Berichten und wohl-
wollenden Rezensionen unterstiitzen: Dadurch wichst die Versuchung mitzuspielen und
wirklich mit dem ,Establishment’ gemeinsame Sache zu machen. Wir kénnen diese ,Um-
armung’ — den kommerziellen Erfolg, die gréferen Kinos, den Beifall der Presse — nur
iiberleben, wenn wir darauf beharren, ein anderes Kino zu wollen. So befreit uns paradoxer-
weise gerade die vielkritisierte ,Programmlosigkeit’ (unser Prinzip, ohne ideologische oder
dsthetische Vorurteile jeden Film zu akzeptieren) von der Gefahr, Kompromisse zu schlie-
Ben, wie von der Gefahr, uns zu zerstreiten (die miihsame Entwicklung der ideologisch
ausgerichteten Cooperativen in London, Montreal oder Tokio zeigt, wie rasch das geschehen
kann). Solange bei uns alles mdglich ist, haben wir nichts zu verlieren und solange wir
nichts zu verlieren haben, kénnen wir alles wagen. Wenn einmal unsere Veranstaltungen —
ganz egal, was wir zeigen — nicht mehr von Verfolgungen und dem Ruf nach Verboten
bedroht wiirden: dann wiiSten wir, daf wir den Laden zumachen sollten, denn dann hiitten
wir verloren!l.”

JOSEPH PRITZ
Wegbereiter heutiger Theologie

Der Verlag Styria beginnt unter diesem Titel eine beachtenswerte Reihe, die aus dem
reichen Gedankengut der deutschen Theologie des 19. Jahrhunderts gerade jene Er-
kenntnisse vermitteln will, die zur heutigen Theologie hinfithren, der Gegenwart
Impulse geben und sich als lebenskriftige Keime kiinftiger Entwicklung erweisen.
Angesichts der heute weithin ahistorischen Einstellung, die dem Glaubensverstindnis
keineswegs forderlich ist, kommt der bewuBten Riickbesinnung auf den Ursprung, die
Entfaltungs- und Wirkungsgeschichte besondere Bedeutung zu. Der Glaube versteht
sich nur als geworden und aus Erfahrung sich erneuernd. Er lebt und schreitet im
Verstindnis voran, wenn nicht nur Kommunikation mit der Welt und Gespriche im
Querschnitt der gegenwirtigen Kirche gepflegt werden, sondern wenn diese sich auch
auf die ,Vergangenheit” erstrecken, aus welcher der Ursprung immer aufs neue
sich der Gegenwart mitteilt. Ohne Gesprich mit den geschichtlichen Vorliufern miifite
der interpersonale Dialog der Gegenwart verkiimmern. An jenem aber kann sich
dieser entziinden, orientieren, vertiefen und schlieflich fiir die Zukunft bewihren.

Die kommunikative Vergegenwiirtigung der Vorzeit bewahrt die heutige Theologie vor
jener gefihrlichen Uberheblichkeit und Verblendung, die zur Verengung des christ-
lichen Glaubens fiihren; sie schiitzt vor der starren Fixierung auf blofe Gegenwart und
augenblickliche Zeitnéte, sie hilt den Blick frei und offen fiir die Zukunft; sie lehrt uns
die Geschichtlichkeit, Zeitgebundenheit und Relativitit des menschlichen Glaubens-

11 Jonas Mekas, a.a. O,

253



verstindnisses, das zu keiner Zeit das absolute Maf3 erreicht. Eine geschichtlich ver-
ankerte Glaubenstheologie macht immun sowohl gegen einen Pessimismus, der in
jeder Krise sogleich Auflsung und Ende sieht, als auch gegen einen sorglosen
Optimismus, der die Gefahren iibersicht und die Chance der Bewahrung und Er-
neuerung verliert. Die fiir die Bewiltigung gegenwiirtiger theologischer Probleme so
notwendige Gabe der Unterscheidung bildet und erprobt sich am Studium des ge-
schichtlichen Werdeganges und erleichtert eine vorsichtige, aber notwendige Ent-
scheidung. Auf dem Hintergrund und im Spiegel der Vergangenheit, aus der wir
kommen, sehen wir die Gegenwart klarer und richtiger. In der Konfrontation mit der
Vorzeit wird uns auch bewuft, da uns einerseits Probleme verlorengehen, die uns
brennen miifiten, anderseits aber Fragen quilen, die nicht so gewichtig sind. Mitunter
miissen wir feststellen, da manches, was uns heute aktuell und selbstverstindlich er-
scheint, inaktuell und nicht selbstverstindlich sein sollte, und was uns inaktuell diinkt,
dringend und aktuell sein miifte. Die Geschichte des christlichen Geistes wird fiir uns
immer Lehrmeisterin sein miissen, eben weil die Christusoffenbarung in der Kategorie
der Geschichte ergangen ist und sich in einem geschichtlichen ProzeR den Geschlechtern
vermittelt.

Die Reihe ,Wegbereiter heutiger Theologie” stellt deutsche Theologen des 19. Jahr-
hunderts vor. Das ist begriindet. Zunichst besteht eine gewisse Korrespondenz zwi-
schen dem 19. und 20. Jahrhundert hinsichtlich der Probleme, der Krisen und der
Erneuerungsbestrebungen in der Kirche. Dann aber wurde im 19. Jahrhundert von den
Reprisentanten des christlichen Geistes eine Theologie ins Werk gesetzt, die sich mit
der modernen Wissenschaft auseinandersetzte, Fragen behandelte, die bis heute mit
Vehemenz gestellt werden, und Antworten gab, die heute noch eine gewisse Giiltigkeit
haben oder zumindest Ausgangs- und Ansatzpunkte fiir weitere Losungen darstellen.
Kein Wunder, da8 nicht wenige Theologen des 19. Jahrhunderts eine Wirkung bis
in die Gegenwart ausiiben. Manche ihrer Erkenntnisse, damals miBverstanden, un-
begriffen oder gar verstindnislos abgelehnt, finden heute ein Echo und werden erst
in unserer Zeit wirksam. Vieles wurde prophetisch fiir die Zukunft, d. h. fiir unsere
Gegenwart gesagt. So dient das vorige Jahrhundert dem unserigen und zehrt das
gegenwirtige vom vergangenen. Altes und Neues suchen die Synthese. Wir diirfen
uns auch der Hoffnung hingeben, daf der gottliche Geist, wie er damals Vorliufer und
Wegbereiter unserer Zeit erweckte, auch heute solche fiir die Zukunft erweckt, die
unserer Zeit voraus sind und deren Wort aufgrund prophetischer Einsicht Dinge
beriihrt, die erst kommen werden.

Das Gesagte findet seine Bestitigung bei ]J. B. Hirscher!, J. A. Mghler* und I. v. Déllin-
ger®, die als erste in dieser Reihe vorgestellt werden. Nach dem formalen Aufbau
zerfillt jeder Band in zwei Teile. Der erste fiihrt in Leben und Werk des Theologen ein,
der zweite bringt eine thematische Textauswahl in chronologischer Folge. Daran
schlieBen sich das Werk-, Literatur- und Inhaltsverzeichnis.

L

Joh. B. Hirscher, Homilet, Katechet, Moral- und Pastoraltheologe in Tiibingen und
Freiburg, gehért zu den fithrenden Theologen des 19. Jahrhunderts im deutschen
Sprachraum. Seine Verdienste um die Erneuerung des kirchlichen Lebens und der
theologischen Wissenschaft, damals heiff umstritten, sind heute anerkannt. Seine Re-

! Keller Erwin, Johann Baptist Hirscher (1788—1865). (Wegbereiter heutiger Theologie,
Bd. 1) (396.) Styria, Graz 1969. Ln. DM 30.—, sfr 35.50, § 195—.

2 Scheele Paul Werner, Johann Adam Méhler (1796—1838). (Wegbereiter heutiger Theologie,
Bd. 3) (374.), Styria, Graz 1969. Ln. DM 30.—, sfr 35.50, 5 195.—.

3 Finsterholzl Johann, Ignaz von Déllinger (1799—1890). (Wegbereiter heutiger Theologie,
Bd. 2) (401.) Styria, Graz 1969. Ln. DM 30.—, sfr 35.50, S 195.—.

254



formideen erweisen sich vielfach als richtig., Der riickblickenden Scholastik abhold,
forderte er eine Neuorientierung der Theologie, eine Besinnung auf die biblischen
Grundlagen, eine Reform der Verkiindigung, der Liturgie und der kirchlichen Disziplin.
Nur so kénne die Durchsiuerungskraft des Evangeliums in der modernen Gesellschaft
wirksam werden und die Kirche ihre Aufgabe inmitten der Welt erfiillen. Mit einem
erstaunlich feinem Gespiir fiir die tieferliegenden Probleme seiner Zeit und die kom-
menden Entwicklungen machte er Aussagen, die heute noch giiltig sind oder uns an-
zuregen vermogen, wie folgende Hinweise zeigen:

1. Die Predigt muR Anteil geben am Evangelium Christi, Gottes Wort lehren und den
Glauben verkiinden. Es geht nicht an, daf der Prediger seine Ideen, Ansichten und
Einfille, die Meinungen philosophischer oder theologischer Schulen anbiete, das Gottes-
wort als Menschenwort behandle oder gar eigene Privatansichten iiber religiose Dinge
vortrage, vielmehr soll er in Riickbesinnung auf die Bibel und aus dem lebendigen
Glaubensgeist dem Evangelium das Ansehen eines unmittelbaren Wortes von Gott
zuriickgeben und die Stimme Gottes horen lassen. Die Predigt bildet als Wesensbestand-
teil des Gottesdienstes mit der Liturgie ein Ganzes. Die Positivitit der Glaubens-
predigt schlieBt die Verbindung der sittlichen Forderungen mit der Glaubenslehre so
notwendig ein, wie sie ausschlieSt, da der Prediger mit der Zuchtpeitsche der Pflicht
hinter dem Volke stehe. Der gottesdienstlichen Homilie kommt besondere Bedeutung
zu. Sie soll der Ausdruck vertiefter Schriftmeditation sein und dem Volk das erschlie-
Ren, was es im biblischen Abschnitt hért. BloBes Vorlesen der Texte hat wenig
Nutzen. Die Verkiindigung der Offenbarungswahrheit in der Sprache der Zeit darf
sich nicht begniigen, die kirchlichen Lehrformeln, denen eine gewisse Starre und Zeit-
verhaftetheit eigen ist, nur wiederzugeben; sie muff, da der Geist des Christentums
Leben ist und jede Zeit das Evangelium méglichst tief und rein aufzufassen hat, dem
fortschreitenden Glaubensverstindnis und den neuen Aussageweisen Rechnung tragen.
Stagnation der Erkenntniskrifte und antiquierte Ausdrucksform sind der Lebendigkeit
des Glaubens hinderlich.

2. Was fiir die Predigt gilt, trifft auch fiir die Katechese zu. Hier geht es um die Er-
ziehung, Der Unterricht muf dem Leben dienen. Konzentration und konkrete An-
schaulichkeit bilden die Grundvoraussetzung der Katechese. Die Wurzeln des christ-
lichen Lebens miissen aufgesucht und gepflegt werden, denn an diesen hingt die
Religiositit der Jugend und des Menschen. Die katechetische Unterweisung mufl den
Heilsplan Gottes als organisches Ganzes sichtbar machen, in dem der Mensch als Kind
Gottes und Glied der Reich-Gottes-Gemeinde lebt und wirkt. Um die Veranschau-
lichung zu erreichen, hat sich die Katechese eng an ‘die Bibel mit ihrem Reichtum an
Geschehnissen, Bildern und Gleichnissen anzuschliefen. Abstrakte Begriffe machen den
Glauben nicht anziehend. Es geniigt nicht, blo8 Dogmen anzuhiufen, Gebote und
Verbote aufzuzihlen. Will der Katechet eine heilsgeschichtliche Orientierung vermitteln,
so mul er die Glaubens- und Sittenlehren auch in den weiten Rahmen der fortschrei-
tenden Heilsgeschichte Gottes mit den Menschen stellen. Die biblische Geschichte ist
nicht eine Summe von Geschichten, sie ist eine organische Heilsgeschichte, deren
Grund, Mitte und Ziel Christus ist.

3. Lichtvoll und anregend sind auch Hirschers Aussagen iiber die Liturgie. Der Kult
als offentliche #uBlere Gottesverehrung soll einerseits im Menschen die religiosen
Ideen erwecken, bewegen und erhthen, anderseits die innere Religiositit darstellen.
Wie in der Katechese und Moral steht auch in der Liturgie die Reich-Gottes-Idee im
Mittelpunkt. Im Kult wird von Gott als dem Ersthandelnden das Reich Gottes mit
seinen Giitern dem Menschen angeboten. Das opus operatum in der Liturgie macht den
Menschen aber nicht zu einem passiven Empfinger, sondern ruft ihn zu eigenem
Mittun, wodurch das Reich Gottes beim einzelnen wirklich wird. Erst in der Durch-
dringung des Handelns Gottes und des Mittuns des Menschen entsteht die christliche

255



Gemeinde, die Kirche. Werden die Sakramente einseitig als Gnadenmittel ex opere
operato, aus sich und durch sich selbst, aufgefaBt, so besteht die Gefahr, sie als
Zauberakte miBzuverstehen und als Ruhekissen fiir die sittliche Titigkeit anzusehen.
Das Mifiverstindnis kann sogar zur Verselbstindigung von Briuchen und Zeremonien
fithren, denen analog zum sakramentalen Ritus eine innere und automatische Kraft
zugeschrieben wird. Auf diese Weise wird das AuRerwesentliche des Kultes dem
Wesentlichen gleichgestellt, es kommt zu einer Uberladung mit AuRerlichkeiten, zur
Entgeistigung des Kultes durch magische Vorstellungen sowie zur Gefahr der Erstar-
rung in unverstindlich gewordenen Formen und Sprachen. Was nur sinnliches
Wedkungs- und Ubungsmittel war, wird Zweck; Glaube, Hoffnung und Liebe ver-
sinken im Sinnendienst; die Kirche erweckt den Eindruck einer hl. Fronanstalt und
eines Institutes duBerlicher Ubungen. Demgegeniiber muf die Notwendigkeit des
Glaubens und der menschlichen Mittitigkeit, die innere Durchdringung des von oben
angebotenen Reiches Gottes und seine Aufnahme von seiten des Menschen betont
werden. Nur durch beiderseitige Titigkeit vollzieht sich die Verbindung des Menschen
mit Gott im Sakrament.

Aufgrund solcher Erkenntnisse fordert H. fiir die Erneuerung der Liturgie 1. eine
intensive Erziehung des Volkes zum Kult und sakramentalen Leben. Solange das
Volk nicht vertraut ist mit Inhalt und Zweck der hl. Handlungen, solange es nicht
zwischen wesentlichen und zufilligen Bestandteilen zu unterscheiden vermag, miissen
die Sakramente den Eindruck von Zauberriten erwecken. 2. soll alles Unverstehbare in
Wort und Ritus beseitigt und durch Verstindliches ersetzt werden. Besondere Be-
deutung kommt der Verwendung der Muttersprache anstelle des Lateins zu, denn keine
Kirche kann ihren Kult in einer den Gliubigen unbekannten Sprache wirksam feiern.
3. verlangt er eine griindliche Vorbildung des Klerus fiir den liturgischen Dienst, der
unter der Voraussetzung der Verwendung der Muttersprache erst recht den ausgebilde-
ten Liturgen fordert. Nichts ist nimlich widerlicher und beleidigender als eine
schlechte Funktion in der Landessprache.

Eine der Reformideen Hirschers betraf auch das Priestertum. Seine Uberlegung und
Sorge galt besonders der Aus- und Weiterbildung sowie der Spiritualitit des Priesters.
In der theologischen Ausbildung miisse an erster Stelle die Einfiihrung in die HI. Schrift
stehen. wobei zur streng wissenschaftlichen Exegese auch eine mehr kursorische Fr-
klirung kommen sollte. In der Dogmatik und Moral bediirfe es einer Abkehr von
der Scholastik und einer Neuorientierung im Hinblick auf die Zeitstrmungen. Die
Pastoraltheologie sei auszubauen. Die Weiterbildung des Priesters miisse sich sowohl
auf das jeweils Neue in der Theologie und Pastoral, insbesondere auf biblischem Ge-
biet, beziehen, als auch auf das auBerkirchliche Geistesleben, damit der Seelsorger
weifs, was in der Welt vorgeht, und nicht Gefahr liuft, zum unniitzen Schmiher
der Zeit zu werden. Was die priesterliche Spiritualitit angeht, so komme Fiir den Welt-
priester nicht die Askese im ménchischen Sinn in Betracht, denn er diirfe sich nicht
unevangelisch der Welt entziehen. Seine Frommigkeit miisse sich aus der Bibel nihren,
sein Beten sich der Schriftmeditation anschlieBen und zur Arbeit hinfiithren. Das
Breviergebet in der iiberlieferten Gestalt sei iiberlebt. In der Frage des Zélibats sprach
sich H. aus fiir die Erméglichung der Riickkehr in den Laienstand fiir die am Zglibat
Gescheiterten sowie fiir den Wegfall der Zwangsgesetzgebung; dabei war er der
Meinung, daf dann trotzdem viele das hohe Ideal der Jungfriulichkeit wihlen wiirden.
Beim verheirateten Priester iibersah er allerdings auch nicht die Schwierigkeit, das
Ideal der christlichen Ehe iiberzeugend vorzuleben.

H. befafte sich ferner mit einer generellen Kirchenreform, die weder einem reinen
Neologismus, noch einer blofen Repristination des Alten huldigen diirfe. Voraus-
setzung der Reform sei eine Neuorientierung der Theologie, die insbesondere die
Pastoral mit eigenem theologischem Objekt ins Gesamtgefiige einbeziehen miisse.
Um eine Neufassung der Moraltheologie, Homiletik, Katechetik und Liturgik bemiihte

256



er sich selbst, wobei er die Gottes-Reich-Idee in Verbindung mit dem Organismus-
gedanken zum Prinzip erhob. Aufgabe der christlichen Moral sei es, die Verwirklichung
des gottlichen Reiches in der Menschheit darzustellen und das gesamte sittliche Tun als
innerlich zusammenhingendes Ganzes aufzuzeigen. In gleicher Weise sei auch fiir die
Katechese die Reich-Gottes-Idee das konzentrierende und ordnende Prinzip, zu dem
der Organismusgedanke als zweite Leitidee treten miisse, damit das Eingehen des
gottlichen Reiches in den Menschen als organisch-lebendiger Prozefl und das Leben der
Kinder des Reiches selbst in seiner Einheit und Unteilbarkeit verdeutlicht werden.
Einzelne Punkte der notwendigen Kirchenreform sah H. in der Neugestaltung der
MeRfeier. Uber den MeRopferbegriff hinaus miisse der urspriingliche Charakter der
offentlichen und gemeinsamen Abendmahlsfeier zum Ausdruck kommen. Die Zelebra-
tion solle hin zum Volk und in schlichterer Form (einfache Kleidung, kein Gepringe)
geschehen. Auch die Beichtpraxis bediirfe einer Erneuerung. In einer sinnvoll gestalte-
ten Offentlichen Beichte (Bufandacht?) neben der privaten Beichte solle eine bessere
Gewissensbildung und Disposition zum Sakramentsempfang angestrebt werden.

Eine Neubesinnung verlange ferner das Verhiltnis der Kirche zum Staat. Zwei Er-
scheinungen seien an der bisherigen allzu engen Bindung an den feudalen Staat be-
dauerlich, weil sie dem Wesen der Kirche widersprechen: 1. Das Eindringen des Welt-
geistes und die Heriibernahme des weltlichen Machtstrebens, der weltlichen Glanz-
entfaltung, der Titel und Ehrenstellen in die Kirche. 2. Die Herabwiirdigung der Kirche
zum Staatsinstrument, die Inanspruchnahme des weltlichen Arms durch die Kirche zur
Wahrnehmung ihrer Interessen, In Zukunft miisse die Kirche den Riickzug auf sich
selbst vollziehen, um in und durch sich selbst frei und stark zu sein.

Auch in der Skumenischen Frage sei eine Neueinstellung der Kirche notwendig. Der
konfessionelle Hader miisse der wechselseitigen Verstindigung, dem gegenseitigen
Dienst und der Anerkennung des gemeinsamen Wahren und Guten weichen.
Notwendige Mittel fiir die umfassende Kirchenreform sah H. u. a. in den Pastoral-
vereinen, in der Abhaltung von Pastoralkonferenzen des Klerus und in der gemein-
samen Beratung auf Landes- und Ditzesansynoden, an denen auch die Laien zur Mit-
arbeit berufen werden miiten. Nur so wiirde die Kirche dem Anruf der Zeit gegeniiber
nicht taub bleiben, sondern hellhorig den Zeitforderungen gerecht werden.

Auf vieles andere konnte noch hingewiesen werden. Einige Titel im Index des Buches
lassen die Aktualitdt fiir uns erkennen: Die Disziplinargesetzgebung der Kirche bedarf
der Uberpriifung, Zuerst das Gemeinsame, Griindliches Bibelstudium, Liturgische Er-
neuerung, Kirchenreform von unten her, Kirche-Schrift-Tradition, Die Fernstehenden
diirfen nicht abgeschrieben werden, Reformforderungen miissen gehort werden, Vom
Recht der freien MeinungsiuBerung in Theologie und Kirche, Der Bischof und sein
Presbyterium, Wider den Terrorismus in der Kirche, Selbstindiges Denken bedeutet
nicht Mangel an Kirchlichkeit, Vom Ubel der theologischen Verketzerungssucht,
Protestantische Privatforschung oder Anschluf an ein kirchliches Lehramt.

In den ausgewihlten Texten werden Fragen beriihrt, die heute noch Fragen sind, und
Antworten versucht, die auch heute noch als Antworten gelten konnen oder doch eine
erneute Beantwortung erleichtern, E. Keller gebiihrt Dank, weil er eine so ausgezeich-
nete Einfithrung in Leben und Werk des grofen Theologen geboten und eine ebenso
vortreffliche Auswahl der Texte getroffen hat. Nun ist der Zugang zum reichen Ge-
dankengut Hirschers leicht gemacht.

1L

P. W. Scheele stellt im zweiten Band der Reihe Johann Adam Mgdhler vor. Mohlers
Aktualitit steht auer Zweifel. Gerade weil er wie wenige seiner Zeit verpflichtet war,

4 Mit Recht sagt Scheele, daf die Worte Méhlers einen so treffen, als seien sie erst im heuti-
gen Weltgespriach formuliert worden.

17 257



erweist er sich in vielem als unser Zeitgenosse®. M. ist ein iiberzeugendes Beispiel, da
durch das Studium der geschichtlichen Vergangenheit der Blick fiir die Gegenwart sich
schirft, so daB Anliegen und Fragen besser, weil aus der Geschichte verstanden,
Lésungen und Antworten leichter gefunden und die gefundenen in der Relativitit und
Geschichtlichkeit erfaft werden und fiir eine weitere Befragung und Beantwortung
offenbleiben. Der grofe Tiibinger Theologe gewann die Einsichten in seine Zeit vor
allem durch das Studium der christlichen Vergangenheit. Die urchristlichen Zustinde
erforschte er mit den Mitteln der Exegese und der Kirchengeschichte. Sein Frithwerk?
ist hiefiir ein klarer Beweis. Er selbst gestand, daf er die, die Christus beseelte und
erweckte, nicht ohne Friichte gelesen habe. Die lebendige Idee der Einheit wurde ihm
aus der Geschichte der Kirche bewuft. Die Beschiftigung mit dem grofen Athanasius,
tiber den er eine umfassende Monographie erarbeitete, fiihrte ihn in das Geheimnis des
Gottmenschen, um dessen Verstindnis sich Glaube und Theologie der Kirche immer
bemiihen miissen. In seiner Studie iiber den Frithscholastiker Anselm v. Canterbury be-
gann ihm ein volleres Verstindnis der menschlichen Existenz aufzugehen, um das er
fortschreitend bis zu seinem Hauptwerk der ,,Symbolik” rang. Der Mensch im Heils-
geschehen, mit seiner Berufung und in seiner Freiheit, in seiner Siindigkeit und Er-
losungsbediirftigkeit, trat in den Mittelpunkt des Denkens.

An einzelnen Themen waren es die Geschichte, die Gemeinschaft, die Existenz, die
Okumene und die Welt, die er in einer Weise durchleuchtete, daf es auch uns Heutigen
zur theologischen Orientierung dient. Wenn Teilhard de Chardin von der Entdeckung
der Zeit spricht und damit das moderne BewuBtwerden der Zeitdimension unserer
Existenz bezeichnet, und wenn uns heute klar geworden ist, daf dieses Moment der
Geschichtlichkeit wesentlich auch fiir die Offenbarung in Christus, fiir die Kirche und
ihren Glauben gilt, dann zeigen sich die Wurzeln dieser Erkenntnis deutlich schon bei
den groBen Theologen des 19. Jahrhunderts — es seien hier auch die beiden Uster-
reicher A. Giinther und C. Werner genannt — besonders deutlich bei M., der mit der
Geschichtlichkeit der Welt auch die des Glaubens erschlof. Gegen die Aufklirungs-
mentalitit und den deutschen Idealismus wies er auf die Gefahr der Aufhebung
des geschichtlichen Charakters des Christentums hin. Er verteidigte die Geschichtlich-
keit des Christusglaubens in der Kirche, in dem Faktum und Idee, Ereignis und Wahr-
heit eine Einheit bilden. Demzufolge kinne es keinen Jesus ohne Christus, keinen
Christus ohne Gottessohn, keinen Gottessohn ohne Kirche, keine Kirche ohne Kult,
Priestertum und Opfer, keinen Glauben ohne Werke geben. Ebenso betonte er das
Miteinander von Kirche, Tradition und Schrift.

Wie mit dem modernen Problem von Glaube und Geschichte, so befafte sich M. auch
mit dem des menschlichen Miteinanders, der Gemeinschaft und Sozialisation, dem Fiir
das Christentum besondere Bedeutung zukommt. Scheele spricht von einer Theologie
der Vereinigung, der das wissenschaftliche Bemiithen Mohlers galt, und legt hiefiir
Texte vor, die dem reifen Werk der ,Symbolik” und dem Friihwerk der ,,Einheit”
entnommen sind. Von der moglichsten Verwirklichung der Idee der christlichen Einheit
als einer Einheit in der Vielheit, in der Freiheit und in der Solidaritit hingen nach M.
die Wirksamkeit und die Glaubwiirdigkeit der Kirche ab. Was heute von der Pluralitit
und Pluriformitit in der Kirche, von der Freiheit der Kirchenglieder, von der Gewis-
sens- und Religionsfreiheit, von der Mitmenschlichkeit, von der Welt- und Gesamt-
verantwortung der Kirche und von der Mitverantwortung der Laien ausgesagt wird,
findet sich im Ansatz bei M., der bereits auch auf die damit gegebenen Einseitigkeiten
hinwies.

Was Méahlers Auffassung der Existenz betrifft, — er teilt sie mit vielen Denkern des
19. Jahrhunderts — so kiindigt sich bereits die moderne anthropologische Fragestellung

® Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus, dargestellt im Geiste der
Kirchenviiter der ersten drei Jahrhunderte (1825).

258



an, zu der auch die erwihnte und von M. reflektierte Dimension der Geschichtlichkeit
und die Vergemeinschaftung gehdren. Er versteht den Menschen als ein in durch-
gingige Relation gesetztes Wesen und integriert die wesentlichen Erkenntnisse iiber
Gott und die Welt. Sein integraler Humanismus ist existentielle Theologie, der er in
personlicher Betroffenheit verpflichtet ist. Hinter dem Wort steht er selbst und sein
Wort ist, wie Scheele treffend sagt, eine Artikulation seiner Existenz. Darum begniigt
er sich fiir die Theologie nicht mit dem blofen Begriff, sondern fordert er dazu Idee
und Herz als Mitte des menschlichen Existenzvollzuges. Er hat diese anthropologische
Sicht mit einer Reihe von Reprisentanten der Theologie im 19. Jahrhundert, zu denen
A. Giinther, F. Baader und C. Werner zihlen, gemeinsam. In einer Theologie der
Existenz muf3, dies war M. klar, die Freiheit das Grundprinzip sein; in ihr ist der
Glaube lebendig und die Einheit bestindig, mit ihr wird das Menschliche bewahrt.
Nur die Freiheitslehre vermag einen personlichen Gott festzuhalten, der Realitdt der
Siinde und Schuld einen Sinn zu geben und dem Glauben an Christus und an unsere
Erlosung eine feste Grundlage zu bieten. Aus der Freiheit ergibt sich auch jene echte
Korrelation von menschlichem Streben und gottlichem Wirken, die sich im Gesamt-
bereich der menschlichen Existenz findet und im héchsten Maf8 von der Offenbarung,
vom Glauben, von der Kirche, von ihrem Dialog und ihrem Wort gilt.

In diese theologischen Ideen Mohlers fiigt sich wie von selbst auch alles das ein, was
mit dem Wort ,,Okumene” gemeint ist. Das Skumenische Anliegen versteht er im
Sinne der Verwirklichung der kirchlichen Einheit in Vielheit und Freiheit und gemaf
einer echten 6kumenischen Theologie. Fiir die wichtigste kumenische ,,Aktion” hilt er
den Glauben, der die radikale Selbsterkenntnis und Metanoia einschlieft, den Blick fiir
das Gemeinsame und Trennende schirft und die vereinigende gottliche Kraft wirksam
enthilt. Eindrucksvoll und lehrreich sind die Aussagen Méhlers iiber den modernen
Fragenkomplex Gott und Welt, Kirche und Welt. Wenn M. die Welt als die Gesamt-
offenbarung Gottes versteht und sagt, da der Schépfer nur im Einssein mit der ge-
samten Schopfung als einer erkannt werde und daf dieses Einssein mit dem Universum
zugleich das wahre Sein in Gott sei, da8 ferner Gott nur vom Ganzen her erfaflt werde,
weil er sich nur im Ganzen ganz offenbart, so spricht er das volle Ja zu Gott und das
volle Ja zur Welt und das eine aus dem Grund des anderen. Er entgeht sowohl der
Vorstellung von einer abgriindigen Trennung der Welt von Gott, wie sie sich in der
geschichtlichen Form des Arianismus zeigte, als auch der pantheistischen Vermischung
von Gott und Welt, wie er sie im Sabellianismus feststellte. Daf die Ganzandersheit
Gottes und der Welt zugleich mit ihrer Verbundenheit bejaht werden mu8, dafiir ist
ihm Christus der Beweis, dessen Hingabe an den Vater geschieht fiir das Leben der
Welt. Hierin sieht M. auch den Sinn der Kirche, die wie Christus ganz fiir den Vater
und ganz fiir die Welt dasein muB. Fiir die Kirche kann es keine heil- und gottlose
Welt geben.

Mit den Problemkreisen Geschichte, Gemeinschaft, Existenz, Okumene und Welt hat
Scheele die Schwerpunkte im theologischen Denken Mahlers bezeichnet. Unter diesen
Gesichtspunkten wurden auch die Texte ausgewihlt, denen jeweils eine kurze Ein-
fithrung vorausgeschickt ist. Mogen die Bemithungen des Bearbeiters dem Leser reiche
Erkenntnisfriichte bringen.

III.

Zu den Wegbereitern heutiger Theologie im vollen Sinn des Wortes gehdrt — fiir viele
wohl nicht selbstverstindlich — auch Ignaz v. Déllinger. Vor dem I. Vatikanum Fiir
den ersten deutschen Theologen seiner Zeit gehalten, verfiel er nach dem Konzil
nicht nur dem kirchlichen Bann, sondern auch einer zwiespiltigen theologischen Be-
urteilung. Lange Zeit hielt sich das von einigen Theologen iiber ihn gefillte Urteil,
er sei zwar ein grofler Historiker gewesen, aber es habe ihm das dogmatische Funda-
ment gefehlt. Heute erkennen wir in zunehmendem Ma6, wie sehr Déllinger der Kirche

259



am Puls gefiihlt und zu welch bedeutsamen Erkenntnissen er im bezug auf das Wesen
der Kirche gelangt ist, freilich nicht ohne im geistigen Ringen um die Kirche Wunden
davongetragen zu haben. Das heute wachgewordene BewufStsein von der Geschicht-
lichkeit der Kirche und ihrer Theologie fiihrt uns auch im Falle Déllinger zu einem
gerechteren Urteil.

Es ist J. Finsterhélzl in iiberzeugender Weise gelungen, die von vielen Schatten um-
lagerte Gestalt des in unsere Zeit weisenden Theologen ins rechte Licht zu setzen.
Wiederum zeigt sich auch bei D., dal die Beschiftigung mit der Geschichte der Kirche
ein GeschichtsbewufBtsein erweckte, das, wenn nicht der Grund, so die Voraussetzung
fiir seine Kirchentheologie wurde, die trotz dunkler Flecken Licht ausstrahlt. D. ist
primidr Ekklesiologe und schopft seine Erkenntnisse und Reformideen unmittelbar
aus der Geschichte. Die Theologie umschreibt er in der auf der Miinchener Gelehrten-
versammlung viel umstrittenen Rede als ,das wissenschaftliche BewuBtsein, das die
Kirche von sich selbst, von ihrer Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, von ihrem
Lehrgehalt, ihrer Ordnung und ihren Lebensnormen besitzt”. Diese Aussage erscheint
bedeutsam vor allem fiir das heutige Kirchenverstindnis, und kann nicht , mehr als
wunderliche Definition” abgetan werden, wie E. Michael, der Innsbrucker Kirchen-
historiker, sich seinerzeit ausdriickte®.

Das Verstindnis einer lebendigen, organisch sich aufbauenden Kirche und einer fort-
schreitenden Tradition dieser Kirche dringte den Miinchener Theologen einerseits zu
dem scharfen Urteil iiber die damals stagnierende rémische Theologie und die auf-
strebende Neuscholastik, anderseits fithrte es ihn auch zur Uberzeugung, daB8 die
deutsche Theologie, die sich den Fragen der neuen Zeit stellte und in den Kontakt mit
der Wissenschaft der Zeit trat, ein Recht auf Eigen-Existenz innerhalb der lebendigen
Gesamtkirche habe, weil sie im Aufbruch aus der Vergangenheit in der Gegenwart fiir
die Zukunft zu wirken beginne, der ganzen Kirche diene und, wie es C. Werner auf
der Miinchener Versammlung aussprach, nach idealer Vertiefung strebe.

Im einzelnen werden folgende Themen aus der Kirchentheologie Ddllingers hervor-
gehoben. Die Theologie muf8 offen sein fiir das Gesprich ,iiber die Grenzen”, iiber
die Grenzen des Landes, der eigenen Lehre und ihrer Pragung. Sie muf3 ins offentliche
Leben weisen und eine besondere Funktion fiir die 6ffentliche Meinung in der Kirche
ausiiben, die sie zu artikulieren und zu orientieren hat. In der Kirche kommt der
Theologie eine besondere Aufgabe zu. Sie mufs beleben und befruchten. In freier,
unbehinderter Forschung und Meinungsiuflerung und im Vertrauen auf den Sieg der
Wahrheit kann sie die Lehre lebendig erhalten und befruchten und die Worte des
Dogmas zu strahlenden Juwelen machen. Dabei muf sie sich getragen wissen durch
die Kirche, der sich der gottliche Geist niemals entzieht. Kirchlich ist sie, wenn sie ihre
Geistesarbeit in der Kirche und fiir die Kirche vollbringt. Die Erscheinungen der
Kirche hat sie an deren Ideen zu priifen, wodurch sie zur Kirchenreform beitrégt.
Sogar eine charismatische und prophetische Funktion fillt ihr zu, wenn sie ndmlich
der rechten, gesunden, &ffentlichen Meinung in religidsen und kirchlichen Dingen
Dasein und Kraft verleiht, so daf sich alle, auch die Haupter der Kirche, beugen.
Theologie so verstanden stellt demgemif hochste Anspriiche an ihre Vertreter. Die
Theologie muf sich ferner um ein heilsgeschichtliches Verstindnis bemiihen, d. h. sie
muf den Gang der Heilsgeschichte so darstellen, daB sich das Wort Gottes unverkiirzt
ausspricht, die Entwicklung der Offenbarung in ihrem genetisch-historischen Ur-
sprung und Fortgang sichtbar wird, die Perspektiven fiir eine Theologie der Religionen
frei bleiben und schlieflich Christus und seine Kirche als Schluf jahrtausendelanger
Vorbereitung und zugleich als Anfang einer neuen Weltordnung deutlich werden.

Die Kirche muf sich von der Eucharistie her verstehen. Als communio sanctorum, d. h.
als Gemeinschaft derer, die am Heiligen (sancta), insbesondere an der Eucharistie

8 E, Michael, Ignaz v. Déllinger, Innsbruck® 1892, 16.

260



teilhaben, existiert die Kirche von Christus her, der sich in der Eucharistie schenkt und
die Glaubenden zur Gemeinschaft verbindet. Die Gemeinschaft derer, die den Leib
Christi empfangen, wird nun selbst Leib Christi, mystischer Leib im Sinne der inner-
lichen und organischen Einheit gegeniiber einer blof duferlich-sichtbaren, d. h. gesell-
schaftlichen Gestalt der Kirche. Die der Romantik weithin geldufige Auffassung von
der Kirche als mystischer Gesamt-Organismus, in dem alle Glieder und Dienste
ihre organhafte Stellung innehaben, fithrt D. auch zu einem besseren Verstindnis
der Wiirde und Bedeutung der Laien in der Kirche, Er betont das allgemeine Priester-
tum der Laienchristen, der Priester ,,im weiteren Sinn”, das in der Taufe griindet, im
Mitopfern der Eucharistie zum Ausdruck kommt und in der Ehe sich so verwirklicht,
dafl diese sich als Kirche im kleinen darstellt. D. erkennt aufgrund dieser Sicht die
praktische Bedeutung der Laien fiir das Leben und die Erneuerung der Kirche, ihren
Anteil an der Weiterentwicklung und Formulierung der Lehre, der Bezeugung des
Glaubens, der Feststellung der Lebensbediirfnisse der Kirche und deren Erfiillung.

Die Grundauffassung von der Kirche als organischer Einheit ermdglicht D. auch eine
entsprechende Einschitzung des Verhiltnisses des Papstes zu den Bischofen und der
Bischiife untereinander. Aus der alten Kirchengeschichte weif er, daf der Bischof
nicht nur der Garant der Einheit der Ortskirche, sondern auch das Organ im Aufbau
der Gesamtkirche war, daf3 der Bischof also seine Funktion als Glied des Bischofs-
kollegiums zu erfiillen hat. Von hier aus erhalten das Papsttum und der Primat den
Sinn, Zentrum der groferen und hoheren Einheit zu sein, ohne das gottgegebene Recht
der Bischofe zu beeintrichtigen. Wenn D. das richtige und wohlgeordnete Verhiltnis
der Bischéfe zum Papst und in der Folge das der Nationalkirchen zur Gesamtkirche
als das Hauptproblem bezeichnet, das seine Zeit zu beschiftigen habe, so gilt dies in
unvermindertem Maf auch fiir unsere Gegenwart, zumindest der praktischen Ver-
wirklichung nach. Aufs Ganze gesehen (auch einschlieflich seiner Polemik gegen das
1. Vatikanum) bestreitet D. den Primat nicht prinzipiell, wohl aber wendet er sich
gegen eine gewisse Art der Ausiibung. In der Frage der Unfehlbarkeit des Papstes,
die vom Konzil als im Primat bereits eingeschlossen erklirt wurde, waren die
Schwierigkeiten bei D., nicht zuletzt aus dem Grund seiner polemischen Stellung,
grofer als in der Frage des Jurisdiktionsvorranges. Instinktiv spiirte D., was damals
unerleuchtete Infallibilisten zu iibersehen schienen, dafl die pipstliche Unfehlbarkeit
nicht als isolierte, der Gesamtkirche von aufen hinzugefiigte Unfehlbarkeit zu ver-
stehen sei, vielmehr als eine aus dem Grund der Unfehlbarkeit der Gesamtkirche sich
ergebende Aufgipfelung derselben, ferner, daB die Unfehlbarkeit nicht absolut, sondern
begrenzt sei. An einer bestimmten Unfehlbarkeit der Kirche als solcher riittelt auch D.
nicht. Es fillt ihm zufolge seiner polemischen Opposition gegen das 1. Vatikanum,
die nicht wenig Echo fand, das indirekte geschichtliche Verdienst zu, daf die Theologen
besser auf die vom Konzil selbst gezogenen Grenzen reflektierten, der Aufbruch zu
einer integralen Ekklesiologie unternommen wurde und der Papst selbst es unterlief,
ohne lebendigen Kontakt mit der ganzen Kirche Lehriduferungen letztverbindlicher
Art von sich zu geben. Daf der grofe Kirchenhistoriker seine historischen Objektionen
machte, war nicht nur sein Recht, sondern seine Pflicht. Und daf dadurch die mit dem
Unfehlbarkeitsdogma verbundene Problematik bewufter wurde, konnte fiir die inhalt-
liche Aufassung und die praktische Aktualisierung des Lehrsatzes nur vorteilhaft sein.
Ein besonderes Anliegen Déllingers war der Okumenismus. Steht D. wihrend seiner
Frithzeit als Kontroverstheologe in der konfessionellen Polemik, so ringt er sich
spiter, nicht ohne aus der Geschichte gelernt zu haben, zur Einsicht der notwendigen
Zusammenarbeit und Toleranz durch. Ganz im Sinne heutiger Auffasung sieht er die
Aufgabe einer dkumenischen Theologie darin, daff unter Zuriickstellung der Kontro-
versfragen, die mitunter auf Miflverstindnissen beruhen konnen, zunichst das Ge-
meinsame des christlichen Glaubens und entsprechend der Hierarchie der Wahrheiten
die fundamentalen Fragen des Christentums ins Auge gefaft werden. Er scheut sich

261



nicht, den anderen Konfessionen die Bezeichnung ,Kirchen” zuzuerkennen. Beim
tkumenischen Anliegen geht es ihm nicht um blofe Riickkehr, sondern um Ver-
sthnung in hoherer Einheit, die allerdings eine richtige Kenntnis der Gegensitze zur
Voraussetzung haben miisse. Moglicherweise war D. in dieser Auffassung von den
tkumenischen Uberlegungen A. Giinthers im ,Letzten Symboliker” (1835) beeinfluflt,
in dem #hnliche Gedanken enthalten sind. Es ist iibrigens bekannt, daf D. nach eigener
Aussage Giinthers Werke studierte und zurate zog. Man kann die ékumenischen
Texte aus den Schriften Déllingers nicht ohne Ergriffenheit lesen, wenn man bedenkt,
wie sehr er selbst in Gefahr kam, aus der Einheit der Kirche zu fallen, die er so
erstrebte und erflehte, und was es fiir ihn bedeutete, wenn er am Schlufl seines Lebens
sagen mufte: Ich bin isoliert.

Noch auf etwas sei hingewiesen, was D. zum Gegenstand einer geradezu erschiittern-
den Rede machte, auf die Judenfrage. In aller Offenheit stellt er jene traurigen Tat-
sachen dar, die in der Geschichte des Christentums zum Thema , Judenverfolgungen”
gehoren. Seine Absicht war nicht, eine Chronique scandaleuse zu bieten, sondern das
christliche Gewissen aufzuriitteln, damit es sich besinne auf die Haltung Christi und
der Apostel und besonders auf den Romerbrief des Paulus und auf die Pflicht der
geduldig harrenden Liebe.

Die von ]. Finsterhélzl besorgte Textauswahl erfiillt alle Wiinsche des Lesers. Eine
kurze Einfithrung vorausgeschickt, folgen aussagekriftige Stellen, die Wesentliches
zum jeweiligen Thema enthalten, wobei die chronologische Reihenfolge eingehalten
wird, so daf unschwer die vorwirts- oder auch riickwirtsgehende Bewegung der
Erkenntnisse des grofen Theologen deutlich wird.

Abschliefend sei bemerkt, da wir, gemessen an dem Reichtum der Gedanken, die
sich in den Schriften der drei Theologen finden, auf nur wenige Punkte hinweisen
konnten. Trotzdem glauben wir so viel hervorgehoben zu haben, daf der Leser an-
geregt wird, nach den Binden selbst zu greifen und sich in sie zu vertiefen. Nur so
kann die darin ausgestreute geistige Saat dreiffig-, sechzig-, und hundertfiltige Frucht
bringen. Dies wire der schonste Dank an die grofen Denker der Vorzeit, an die
Bearbeiter und Herausgeber fiir ihre Bemiithung und an den Verlag, der dieses der
Kirche unserer Zeit niitzliche Unternehmen gewagt hat.

262



