
Der Untergrund-Film ist nicht auf die USA begrenzt geblieben. In vielen zivilisierten
Ländern, E apan, Italien, Frankreich oder Deutschland, sind Zentren entstanden.
Wenn auch jetzt Stimmen laut werden, die Anzeichen sehen wollen, daß die Under-
ground-Kunst der Leistungsgesellschaft dienstbar gemacht wird, daß Underground
ZUr Mode wird, dann ist doch dazu anzumerken, daß führende öpfe des filmischen
Undergrounds diese Gefahr erkannt haben
„Wenn eLiwas gibt, was das ‚New American C inema’ un die Cooperative 1n Gefahr brin-
en könnte, annn ist der Erfolg. Wir spüren, daß WIr 1n einer Gesellschaft agleren, die
alles schlucken vermag; auch die anarchistischsten der revolutionärsten ewegungen
können IN System eingehen, VOoO  ”3 ihm assimiliert werden un schmücken annn mit dem
Anschein Vo  ; Freiheit. Wir sind schon soweit, daß Magazine wıe ‚Time”, ‚Life’‘ der ‚News-
week‘, Zeitungen wıe die ‚New ork Times' uUuNnsSsere Arbeit mit Berichten un!| ohl-
wollenden Rezensionen unterstutzen: Dadurch wächst die Versuchung mitzuspielen un!:
wirklich mit dem ‚Establishment‘ gemeinsame Sache machen. Wir können diese ‚Um-
armung‘ den kommerziellen Erfolg, die größeren Kinos, den Beifall der Presse Ur
überleben, wenn WIT darauf beharren, eın anderes 1N0 wollen. 50 befreit uns paradoxer-
weise gerade die vielkritisierte ‚Programmlosigkeit‘ (unser Prinzip, hne ideologische der
ästhetische Vorurteile jeden Film akzeptieren) Vo  3 der Gefahr, Kompromisse schlie-
ßen, wıe VOoO der Gefahr, uns zerstreıiten (die mühsame Entwicklung der ideologisch
ausgerichteten Cooperativen 1n London, Montreal der Tokio zeigt, wıe rasch das geschehen
kann) Solange bei uns alles möglich ıst, haben WIır nichts verlieren un solange WIr
nichts verlieren haben, können WITr alles CN Wenn einmal uUNseTeE Veranstaltungen
Banz egal, was WIr zeigen nicht mehr VO  - Verfolgungen un dem Ruf nach Verboten
bedroht würden: dann wüßten WIT, daß WIr den Laden zumachen sollten, enn dan hätten
wWIır verloren11,”

LILOSEFPH

Wegbereıiter heutiger Theologie
Der Verlag Styria beginnt unter diesem Titel 1Ne beachtenswerte Reihe, die aus dem
reichen Gedankengut der deutschen Theologie des Jahrhunderts gerade jene Er-
kenntnisse vermitteln will, die ZUur heutigen Theologie hinführen, der Gegenwart
Impulse geben und sich als lebenskräftige Keime künftiger Entwicklung erweisen.
Angesichts der heute weithin ahistorischen Einstellung, die dem Glaubensverständnis
keineswegs förderlich ist, kommt der bewußten Rückbesinnung auf den Ursprung, die
Entfaltungs- und Wirkungsgeschichte besondere Bedeutung Der Glaube versteht
sich UTr als geworden und aus Erfahrung sich erneuernd. Er ebt und schreitet 1
Verständnis VOTaIll, wenn nicht MNUur Kommunikation mıiıt der Welt un espräche 1
Querschnitt der gegenwartigen Kirche gepflegt werden, sondern wWenn diese sich auch
auf die „Vergangenheit” erstrecken, AQUS welcher der Ursprung immer aufs nNeUeE
sich der Gegenwart mitteilt. hne Gespräch mit den geschichtlichen Vorläufern müßte
der interpersonale Dialog der Gegenwart verkümmern. An jenem aber kann sich
dieser entzünden, orjıentieren, vertiefen und schließlich für die Zukunft bewähren.
Die kommunikative Vergegenwärtigung der Vorzeit bewahrt die heutige Theologie VOT

jener gefährlichen Überheblichkeit und Verblendung, die ZUur Verengung des christ-
lichen Glaubens führen; s1e  s schützt VorT der starren Fixierung auf bloße Gegenwart und
augenblickliche Zeitnöte, G1€e hält den Blick frei und offen für die Zukunft; G1e lehrt uns
die Geschichtlichkeit, Zeitgebundenheit und Relativität des menschlichen Glaubens-

11 Jonas Mekas, a.a.

253

Der Untergrund-Film ist nicht auf die USA begrenzt geblieben. In vielen zivilisierten 
Ländern, z. B. Japan, Italien, Frankreich oder Deutschland, sind Zentren entstanden. 
Wenn auch jetzt Stimmen laut werden, die Anzeichen sehen wollen, daß die Under­
ground-Kunst der Leistungsgesellschaft dienstbar gemacht wird, daß Underground 
zur Mode wird, dann ist doch dazu anzumerken, daß führende Köpfe des filmischen 
Undergrounds diese Gefahr erkannt haben: 

,,Wenn es etwas gibt, was das ,New American Cinema' und die Cooperative in Gefahr brin­
gen könnte, dann ist es der Erfolg. Wir spüren, daß wir in einer Gesellschaft agieren, die 
alles zu schlucken vermag; auch die anarchistischsten oder revolutionärsten Bewegun gen 
können ins System eingehen, von ihm assimiliert werden und schmücken es dann mit dem 
Anschein von Freiheit. Wir sind schon soweit, daß Magazine wie ,Time', ,Life' oder ,News­
week', Zeitungen wie die ,New York Times' unsere Arbeit mit Berichten und wohl­
wollenden Rezensionen unterstützen: Dadurch wächst die Versuchung mitzuspielen und 
wirklich mit dem ,Establishment' gemeinsame Sache zu machen. Wir können diese ,Um­
armung' - den kommerziellen Erfolg, die größeren Kinos, den Beifall der Presse - nur 
überleben, wenn wir darauf beharren, ein anderes Kino zu wollen. So befreit uns paradoxer­
weise gerade die vielkritisierte ,Programmlosigkeit' (unser Prinzip, ohne ideologische oder 
ästhetische Vorurteile jeden Film zu akzeptieren) von der Gefahr, Kompromisse zu schlie­
ßen, wie von der Gefahr, uns zu zerstreiten (die mühsame Entwicklung der ideologisch 
ausgerichteten Cooperativen in London, Montreal oder Tokio zeigt, wie rasch das geschehen 
kann). Solange bei uns alles möglich ist, haben wir nichts zu verlieren und solange wir 
nichts zu verlieren haben, können wir alles wagen. Wenn einmal unsere Veranstaltungen -
ganz egal, was wir zeigen - nicht mehr von Verfolgungen und dem Ruf nach Verboten 
bedroht würden: dann wüßten wir, daß wir den Laden zumachen sollten, denn dann hätten 
wir verlorenll." 

JOSEPH PR ITZ 

Wegbereiter heutiger Theologie 

Der Verlag Styria beginnt unter diesem Titel eine beachtenswerte Reihe, die aus dem 
reichen Gedankengut der deutschen Theologie des 19. Jahrhunderts gerade jene Er­
kenntnisse vermitteln will, die zur heutigen Theologie hinführen, der Gegenwart 
Impulse geben und sich als lebenskräftige Keime künftiger Entwicklung erweisen. 
Angesichts der heute weithin ahistorischen Einstellung, die dem Glaubensverständnis 
keineswegs förderlich ist, kommt der bewußten Rückbesinnung auf den Ursprung, die 
Entfaltungs- und Wirkungsgeschichte besondere Bedeutung zu. Der Glaube versteht 
sich nur als geworden und aus Erfahrung sich erneuernd. Er lebt und schreitet im 
Verständnis voran, wenn nicht nur Kommunikation mit der W elt und Gespräche im 
Querschnitt der gegenwärtigen Kirche gepflegt werden, sondern wenn diese sich auch 
auf die „Vergangenheit" erstrecken, aus welcher der Ursprung immer aufs neue 
sich der Gegenwart mitteilt. Ohne Gespräch mit den geschichtlichen Vorläufern müßte 
der interpersonale Dialog der Gegenwart verkümmern. An jenem aber kann sich 
dieser entzünden, orientieren, vertiefen und schließlich für die Zukunft bewähren. 
Die kommunikative Vergegenwärtigung der Vorzeit bewahrt die heutige Theologie vor 
jener gefährlichen Überheblichkeit und Verblendung, die zur Verengung des christ­
lichen Glaubens führen; sie schützt vor der s tarren Fixierung auf bloße Gegenwart und 
augenblickliche Zeitnöte, sie hält den Blick frei und offen für die Zukunft; sie lehrt uns 
die Geschichtlichkeit, Zeitgebundenheit und Relativität des menschlichen Glaubens-

11 Jonns Mekas, a. ,a·. 0. 

253 



verständnisses, das keiner eıt das absolute Maß erreicht. Eine geschichtlich VeTI-
ankerte Glaubenstheologie macht iImMmmun sowohl einen Pessimismus, der 1n
jeder Krise sogleich Auflösung und Ende sieht, als auch einen sorglosen
UOptimismus, der die Gefahren übersieht und die Chance der ewahrung und Er-

verliert. Die für die Bewältigung gegenwartiger theologischer Probleme
notwendige Gabe der Unterscheidung bildet und erprobt sich Studium des Be-
chichtlichen Werdeganges und erleichtert ıne vorsichtige, aber notwendige Ent-
scheidung. Auf dem Hintergrund und 1m Spiegel der Vergangenheit, aus der WIT
kommen, sehen WITr die Gegenwart klarer und richtiger. In der Konfrontation mit der
Vorzeit wird uns auch bewußt, daß uns einerseits Probleme verlorengehen, die unsSs
brennen müßten, anderseits aber Fragen quälen, die nicht gewichtig sind. Mitunter
mussen WIT feststellen, manches, wWas uns heute ktuell und selbstverständlich PE1-

scheint, inaktuell und nicht celbstverständlich Se1in sollte, und wWas uns inaktuell dünkt,
drängend und aktuell eın müßte Dies des christlichen Geistes wird Für uns
ımmer Lehrmeisterin sSein mussen, eben weil die Christusoffenbarung 1n der Kategorie
der Geschichte ıst und sich 1n einem geschichtlichen Prozeß den Geschlechtern
vermittelt.
Die Reihe „Wegbereiter heutiger Theologie” stellt eutsche Theologen des Jahr-
hunderts VOT. Das ist begründet. Zunächst besteht 1ne gewilsse Korrespondenz ZW1-
schen dem und Jahrhundert hinsichtlich der Probleme, der Krisen und der
Erneuerungsbestrebungen In der Kirche Dann aber wurde 177 Jahrhundert VO:  - den
Repräsentanten des christlichen Geistes ıne Theologie 1NS Werk gesetzt, die sich mıit
der modernen Wissenschaft auseinandersetzte, Fragen behandelte, die bis heute mıit
Vehemenz gestellt werden, und Antworten gab, die heute noch ıne gewIlsse Gültigkeit
haben oder zumindest Ausgangs- und Ansatzpunkte für weiıtere Lösungen darstellen
eın Wunder, daß nicht wenige Theologen des Jahrhunderts ıne Wirkung bis
In die Gegenwart ausüben. Manche ihrer Erkenntnisse, damals mißverstanden, -
begriffen oder ar verständnislos abgelehnt, finden heute eın Echo und werden erst
ın unseTeTr eit wirksam. Vieles wurde prophetisch Für die Zukunft, Für NSCeTE

Gegenwart gesagt. 50 dient das vorige Jahrhundert dem unserigen und zehrt das
gegenwartige Vo vergangenenN, Altes und Neues suchen die Synthese. Wir dürfen
uns auch der Hoffnung hingeben, daß der göttliche Geist, wıe damals Vorläutfer und
Wegbereiter unserer eit erweckte, auch heute SO für die Zukunft erweckt, die
unseIer Zeit OTaus SIN und deren Wort aufgrund prophetischer Einsicht Dinge
berührt, die erst kommen werden.
Das Gesagte findet seine Bestätigung bei Hirscher‘*, Möhler:  Q  2 und V, Döllin-
ger?®, die als erste 1ın dieser Reihe vorgestellt werden. Nach dem ormalen Aufbanu
zertällt jeder Band ıIn weı Teile Der er führt ın en und Werk des Theologen eın,
der zweiıte bringt 1ine thematische Textauswahl 1n chronologischer olge Daran
schließen sich das Werk-, Literatur- und Inhaltsverzeichnis.

Joh Hirscher, Homilet, Katechet, oral- und Pastoraltheologe 1n Tübingen und
Freiburg, gehört den führenden Theologen des ahrhunderts 1 deutschen
Sprachraum. Seine Verdienste die Erneuerung des kirchlichen Lebens und der
theologischen Wissenschaft, damals hei@ umstritten, sind heute anerkannt. Seine Re-

Keller Erwin, Johann Baptist Hirscher (1788—1865). (Wegbereiter heutiger Theologie,
Styria, Graz 1969 Ln cfr 35.50, 195 —.

Scheele Paul Werner, Johann dam Möhler (1796—1838). (Wegbereiter heutiger Theologie,
(374.), Styria, Graz 1969 Ln cfr 35.50, “ 195.—

&3 Finsterhölzl Johann, Ignaz Vo Döllinger (1799—1890). (Wegbereiter heutiger Theologie,
Styria, Graz 1969 Ln. cfr 35.50; 195.—

254

verständnisses, das zu keiner Zeit das absolute Maß erreicht. Eine geschichtlich ver­
ankerte Glaubenstheologie macht immun sowohl gegen einen Pessimismus, der in 
jeder Krise sogleich Auflösung und Ende sieht, als auch gegen einen sorglosen 
Optimismus, der die Gefahren übersieht und die Chance der Bewahrung und Er­
neuerung verliert. Die für die Bewältigung gegenwärtiger theologischer Probleme so 
notwendige Gabe der Unterscheidung bildet und erprobt sich am Studium des ge­
schichtlichen Werdeganges und erleichtert eine vorsichtige, aber notwendige Ent­
scheidung. Auf dem Hintergrund und im Spiegel der Vergangenheit, aus der wir 
kommen, sehen wir die Gegenwart klarer und richtiger. In der Konfrontation mit der 
Vorzeit wird uns auch bewußt, daß uns einerseits Probleme verlorengehen, die uns 
brennen müßten, anderseits aber Fragen quälen, die nicht so gewichtig sind. Mitunter 
müssen wir feststellen, daß manches, was uns heute aktuell und selbstverständlich er­
scheint, inaktuell und nicht selbstverständlich sein sollte, und was uns inaktuell dünkt, 
drängend und aktuell sein müßte. Die Geschichte des christlichen Geistes wird für uns 
immer Lehrmeisterin sein müssen, eben weil die Christusoffenbarung in der Kategorie 
der Geschichte ergangen ist und sich in einem geschichtlichen Prozeß den Geschlechtern 
vermittelt. 
Die Reihe „Wegbereiter heutiger Theologie" stellt deutsche Theologen des 19. Jahr­
hunderts vor. Das ist begründet. Zunächst besteht eine gewisse Korrespondenz zwi­
schen dem 19. und 20. Jahrhundert hinsichtlich der Probleme, der Krisen und der 
Erneuerungsbestrebungen in der Kirche. Dann aber wurde im 19. Jahrhundert von den 
Repräsentanten des christlichen Geistes eine Theologie ins Werk gesetzt, die sich mit 
der modernen Wissenschaft auseinandersetzte, Fragen behandelte, die bis heute mit 
Vehemenz gestellt werden, und Antworten gab, die heute noch eine gewisse Gültigkeit 
haben oder zumindest Ausgangs- und Ansatzpunkte für weitere Lösungen darstellen. 
Kein Wunder, daß nicht wenige Theologen des 19. Jahrhunderts eine Wirkung bis 
in die Gegenwart ausüben. Manche ihrer Erkenntnisse, damals mißverstanden, un­
begriffen oder gar verständnislos abgelehnt, finden heute ein Echo und werden erst 
in unserer Zeit wirksam. Vieles wurde prophetisch für die Zukunft, d. h. für unsere 
Gegenwart gesagt. So dient das vorige Jahrhundert dem unserigen und zehrt das 
gegenwärtige vom vergangenen. Altes und Neues suchen die Synthese. Wir dürfen 
uns auch der Hoffnung hingeben, daß der göttliche Geist, wie er damals Vorläufer und 
Wegbereiter unserer Zeit erweckte, auch heute solche für die Zukunft erweckt, die 
unserer Zeit voraus sind und deren Wort aufgrund prophetischer Einsicht Dinge 
berührt, die erst kommen werden. 
Das Gesagte findet seine Bestätigung bei J. B. Hirscher1, J. A. Möhler2 und I. v. Döllin­
ger3, die als erste in dieser Reihe vorgestellt werden. Nach dem formalen Aufbau 
zerfällt jeder Band in zwei Teile. Der erste führt in Leben und Werk des Theologen ein, 
der zweite bringt eine thematische Textauswahl in chronologischer Folge. Daran 
schließen sich das Werk-, Literatur- und Inhaltsverzeichnis. 

I. 

Joh. B. Hirscher, Homilet, Katechet, Moral- und Pastoraltheologe in Tübingen und 
Freiburg, gehört zu den führenden Theologen des 19. Jahrhunderts im deutschen 
Sprachraum. Seine Verdienste um die Erneuerung des kirchlichen Lebens und der 
theologischen Wissenschaft, damals heiß umstritten, sind heute anerkannt. Seine Re-

1 Keller Erwin, Johann Baptist Hirscher (1786-1865). (Wegbereiter heutiger Theologie, 
Bd. 1) (396.) Styria, Graz 1969. Ln. DM 30.-, sfr 35.50, 5 195.-. 

2 Scheele Paul W erner, Johann Adam Mähler {1796-1838). (Wegbereiter heutiger Theologie, 
Bd. 3) {374.), Styria, Graz 1969. Ln. DM 30.-, sfr 35.50, 5 195.-. 

s Finsterhölzl Jol,ann, lgnaz von Döllinger (1799-1890) . (Wegbereiter heutiger Theologie, 
Bd. 2) (401.) Styria, Graz 1969. Ln. DM 30.-, sfr 35.50, 5 195.-. 

254 



formideen erweisen sich vielfach als richtig. Der rückblickenden Scholastik abhold,
forderte eiıne Neuorientierung der Theologie, 1ıne Besinnung auf die biblischen
Grundlagen, 1ne Reform der Verkündigung, der Liturgie und der kirchlichen Disziplin.
Nur könne die Durchsäuerungskraft des Evangeliums 1n der modernen Gesellschaft
wirksam werden un:! die Kirche ihre Aufgabe inmıitten der Welt erfüllen. Mit einem
erstaunlich feinem Gespür für die tieferliegenden Probleme seiner eit und die kom-
menden Entwicklungen machte Aussagen, die heute noch gültig sind oder uns —

ZUTegen vermogen, wıe folgende Hinweise zeigen:
Die Predigt mu{( Anteil geben Evangelium Christi, CGottes Wort lehren un! den

Glauben verkünden. Es geht icht d der Prediger sSeine Ideen, Ansichten Un
infälle, die Meinungen philosophischer oder theologischer Schulen anbiete, das CGottes-
wOort als Menschenwort behandle oder dr eigene Privatansichten über religiöse Dinge
V  T  J vielmehr coll 1n Rückbesinnung auf die Bibel un Au dem lebendigen
Glaubensgeist dem Evangelium das Ansehen e1ines unmittelbaren Wortes VO  - Gott
zurückgeben und die Stimme Gottes hören lassen. Die Predigt bildet als Wesensbestand-
teil des Gottesdienstes mıit der Liturgie ein (janzes. Die Positivität der Glaubens-
predigt schließt die Verbindung der sittlichen Forderungen mıi1t der Glaubenslehre
notwendig ein, wWwıe S1e ausschließt, daß der Prediger mıit der Zuchtpeitsche der Pflicht
hinter dem Volke stehe. Der gottesdienstlichen Homiilie kommt esondere Bedeutung

Sie coll der Ausdruck vertiefter Schriftmeditation sein und dem olk das erschlie-
ßen, Was 1 biblischen Abschnitt Öört Bloßes Vorlesen der lexte hat wenig
Nutzen. Die Verkündigung der Offenbarungswahrheit 1n der Sprache der eit darf
sich icht begnügen, die kirchlichen Lehrformeln, denen 1ne gewIlsse GStarre und eit-
verhaftetheit eigen ist, Ur wiederzugeben; G1e mudßs, da der Geist des Christentums
Leben ist und jede eit das Evangelium möglichst tief und rein aufzufassen hat, dem
Ffortschreitenden Glaubensverständnis und den Aussageweisen Rechnung tragen.
Stagnation der Erkenntniskräfte und antiquierte Ausdrucksform sind der Lebendigkeit
des Glaubens hinderlich.

Was für die Predigt gilt, trifft auch Für die Katechese Hier geht die ErT-
ziehung. Der Unterricht mMu dem Leben dienen. Konzentration un konkrete An-
schaulichkeit bilden die Grundvoraussetzung der Katechese. Die Wurzeln des christ-
lichen Lebens mussen aufgesucht und gepflegt werden, denn diesen hängt die
Religiosität der Jugend un des Menschen. Die katechetische Unterweisung mu{ den
Heilsplan Gottes als organisches Ganzes csichtbar machen, 1n dem der Mensch als Kind
Gottes und Glied der Reich-Gottes-Gemeinde ebt und wirkt. Um die Veranschau-
lichung erreichen, hat sich die Katechese CNg die Bibel mıit ihrem Reichtum
Geschehnissen, Bildern und Gleichnissen anzuschließen. Abstrakte Begriffe machen den
Glauben nicht anziehend. Es genugt nicht, bloß Dogmen anzuhäufen, Gebote un!
Verbote aufzuzählen. Will der Katechet 1ne heilsgeschichtliche Orientierung vermitteln,

muß die Glaubens- und GSittenlehren auch 1n den weiten Rahmen der fortschrei-
tenden Heilsgeschichte (Cjottes mM1+ den Menschen stellen. Die biblische Geschichte 1st
nicht e1ine Summe VO  3 Geschichten, G1E i1st ıne organische Heilsgeschichte, deren
Grund, Mitte un Ziel Christus ist.

Lichtvoll und anregend sind auch Hirschers Aussagen über die Liturgie. Der Kult
als öffentliche außere Gottesverehrung soll einerseits 1 Menschen die religiösen
ecen erwecken, bewegen und erhöhen, anderseits die innere Religiosität darstellen.
Wie 1n der Katechese un Ora cteht auch 1n der Liturgie clie Reich-Gottes-Idee 1
Mittelpunkt. Im Kult wird VO)  - ott als dem Ersthandelnden das Reich Gottes mit
seinen Guütern dem Menschen angeboten. D)as OPUS ra 1n der Liturgie macht den
Menschen aber icht einem passıven Empfänger, sondern ruft ih: eigenem
Mittun, wodurch das Reich Gottes beim einzelnen wirklich wird. Erst 1 der urch-
dringung des Handelns Gottes und des ittuns des Menschen entsteht die christliche

255

formideen erweisen sich vielfach als richtig. Der rückblickenden Scholastik abhold, 
forderte er eine Neuorientierung der Theologie, eine Besinnung auf die biblischen 
Grundlagen, eine Reform der Verkündigung, der Liturgie und der kirchlichen Disziplin. 
Nur so könne die Durchsäuerungskraft des Evangeliums in der modernen Gesellschaft 
wirksam werden und die Kirche ihre Aufgabe inmitten der Welt erfüllen. Mit einem 
erstaunlich feinem Gespür für die tieferliegenden Probleme seiner Zeit und die kom­
menden Entwicklungen machte er Aussagen, die heute noch gültig sind oder uns an­
zuregen vermögen, wie folgende Hinweise zeigen: 

1. Die Predigt muß Anteil geben am Evangelium Christi, Gottes Wort lehren und den 
Glauben verkünden. Es geht nicht an, daß der Prediger seine Ideen, Ansichten und 
Einfälle, die Meinungen philosophischer oder theologischer Schulen anbiete, das Gottes­
wort als Menschenwort behandle oder gar eigene Privatansichten über religiöse Dinge 
vortrage, vielmehr soll er in Rückbesinnung auf die Bibel und aus dem lebendigen 
Glaubensgeist dem Evangelium das Ansehen eines unmittelbaren Wortes von Gott 
zurückgeben und die Stimme Gottes hören lassen. Die Predigt bildet als Wesensbestand­
teil des Gottesdienstes mit der Liturgie ein Ganzes. Die Positivität der Glaubens­
predigt schließt die Verbindung der sittlichen Forderungen mit der Glaubenslehre so 
notwendig ein, wie sie ausschließt, daß der Prediger mit der Zuchtpeitsche der Pflicht 
hinter dem Volke stehe. Der gottesdienstlichen Homilie kommt besondere Bedeutung 
zu. Sie soll der Ausdruck vertiefter Schriftmeditation sein und dem Volk das erschlie­
ßen, was es im biblischen Abschnitt hört. Bloßes Vorlesen der Texte hat wenig 
Nutzen. Die Verkündigung der Offenbarungswahrheit in der Sprache der Zeit darf 
sich nicht begnügen, die kirchlichen Lehrformeln, denen eine gewisse Starre und Zeit­
verhaftetheit eigen ist, nur wiederzugeben; sie muß, da der Geist des Christentums 
Leben ist und jede Zeit das Evangelium möglichst tief und rein aufzufassen hat, dem 
fortschreitenden Glaubensverständnis und den neuen Aussageweisen Rechnung tragen. 
Stagnation der Erkenntniskräfte und antiquierte Ausdrucksform sind der Lebendigkeit 
des Glaubens hinderlich. 

2. Was für die Predigt gilt, trifft auch für die Katechese zu. Hier geht es um die Er­
ziehung. Der Unterricht muß dem Leben dienen. Konzentration und konkrete An­
schaulichkeit bilden die Grundvoraussetzung der Katechese. Die Wurzeln des christ­
lichen Lebens müssen aufgesucht und gepflegt werden, denn an diesen hängt die 
Religiosität der Jugend und des Menschen. Die katechetische Unterweisung muß den 
Heilsplan Gottes als organisches Ganzes sichtbar machen, in dem der Mensch als Kind 
Gottes und Glied der Reich-Gottes-Gemeinde lebt und wirkt. Um die Veranschau­
lichung zu erreichen, hat sich die Katechese eng an ' die Bibel mit ihrem Reichtum an 
Geschehnissen, Bildern und Gleichnissen anzuschließen. Abstrakte Begriffe machen den 
Glauben nicht anziehend. Es genügt nicht, bloß Dogmen anzuhäufen, Gebote und 
Verbote aufzuzählen. Will der Katechet eine heilsgeschichtliche Orientierung vermitteln, 
so muß er die Glaubens- und Sittenlehren auch in den weiten Rahmen der fortschrei­
tenden Heilsgeschichte Gottes mit den Menschen stellen. Die biblische Geschichte ist 
nicht eine Summe von Geschichten, sie ist eine organische Heilsgeschichte, deren 
Grund, Mitte und Ziel Christus ist. 

3. lichtvoll und anregend sind auch Hirschers Aussagen über die Liturgie. Der Kult 
als öffentliche äußere Gottesverehrung soll einerseits im Menschen die religiösen 
Ideen erwecken, bewegen und erhöhen, anderseits die innere Religiosität darstellen. 
Wie in der Katechese und Moral steht auch in der Liturgie die Reich-Gottes-Idee im 
Mittelpunkt. Im Kult wird von Gott als dem Ersthandelnden das Reich Gottes mit 
seinen Gütern dem Menschen angeboten. Das opus operatum in der Liturgie macht den 
Menschen aber nicht zu einem passiven Empfänger, sondern ruft ihn zu eigenem 
Mittun, wodurch das Reich Gottes beim einzelnen wirklich wird. Erst in der Durch­
dringung des Handelns Gottes und des Mittuns des Menschen entsteht die christliche 

255 



Gemeinde, die Kirche. erden die Sakramente einseitig als Gnadenmittel D'
Operato, aQuUuSs sich und durch sich elbst, aufgefaßt, esteht die Gefahr, G1e als
Zauberakte mißzuverstehen und als Ruhekissen für die sittliche Tätigkeit anzusehen.
Das Mißverständnis kann Oß ZUr Verselbständigung VO:  3 Bräuchen und eremonien
führen, denen analog zZu sakramentalen Ritus 1ne innere und automatische Kraft
zugeschrieben wird. Auf diese Weise wird das Außerwegsentliche des Kultes dem
Wesentlichen gleichgestellt, kommt einer Überladung mıit Außerlichkeiten, ZUT
Entgeistigung des Kultes durch magische Vorstellungen SOWIeE ZUuUTr Getahr der Erstar-
rung ın unverständlich gewordenen Formen und Sprachen Was 1Ur sinnliches
Weckungs- und Übungsmittel WAäT, wird Zweck; Glaube, Hoffnung und Liebe Vel-
sinken 1m S5innendienst; die Kirche erweckt den Eindruck einer hl Fronanstalt un
eines Institutes außerlicher Übungen. Demgegenüber muß die Notwendigkeit des
Glaubens und der enschlichen Mittätigkeit, die innere Durchdringung des VO  3 oben
angebotenen Reiches Gottes und seine Aufnahme von seıten des Menschen betont
werden. Nur durch beiderseitige Tätigkeit vollzieht sich die Verbindung des Menschen
mıit ott 1m Sakrament.
Aufgrund solcher Erkenntnisse ordert für die Erneuerung der Liturgie 1Nne
intensive Erziehung des Volkes ZUuU Kult und sakramentalen Leben Solange das
Volk nicht verirau 1st mıiıt Inhalt und Zweck der Handlungen, solange icht
zwischen wesentlichen und zufälligen Bestandteilen unterscheiden EIMAaAS, mussen
die Sakramente den Eindruck von Zauberriten erwecken. coll alles Unverstehbare In
Wort und Ritus beseitigt und durch Verständliches ersetzt werden. Besondere Be-
deutung kommt der Verwendung der Muttersprache anstelle des Lateins Z denn keine
Kirche kann ihren Kult ın einer den Gläubigen unbekannten Sprache wirksam feiern.

verlangt 1ne gründliche Vorbildung des Klerus für den liturgischen Dienst, der
unter der Voraussetzung der Verwendung der Muttersprache TST recht den ausgebilde-
ten Liturgen ordert. Nichts ıst ämlich widerlicher und beleidigender als ıne
schlechte Funktion 1n der Landessprache.
Eine der Reformideen Hirschers betraf auch das Priestertum. Seine Überlegung und
Yorge galt besonders der Aus- und Weiterbildung SOWIE der Spiritualität des Priesters.
In der theologischen Ausbildung musse erster Stelle die Einführung 1n die Schrift
stehen. wobei ZUr streng wissenschaftlichen Exegese auch 1ne mehr kursorische Er-
klärung kommen sollte. In der Dogmatik und Moral bedürfe einer Abkehr VO  3
der Scholastik und einer Neuorientierung 'im Hinblick auf die Zeitströmungen. Die
Pastoraltheologie Ge1 auszubauen. Die Weiterbildung des Priesters mMuUusse sich sowohl
auf das jeweils Neue 1n der Theologie und Pastoral, insbesondere auf biblischem Ge-
biet, beziehen, als auch auf das außerkirchliche Geistesleben, damit der Seelsorgerweiß, Was 1n der Welt vorgeht, und nicht Gefahr läuft, zZzu unnutzen Schmäher
der eit werden. Was die priesterliche Spiritualität angeht, komme für den Welt-
prijester nicht die Askese 1mM mönchischen Sinn 1n Betracht, denn dürfe sich nicht
unevangelisch der Welt entziehen. Seine Frömmigkeit mMusSsse sich AaUS der Bibel nähren,
eın Beten sich der Schriftmeditation anschließen und ZUrTr Arbeit hinführen. Das
Breviergebet 1ın der überlieferten Gestalt @1 überlebt In der Frage des Zölibats sprachsich auUs Für die Ermöglichung der Rückkehr 1n den Laienstand für die Zölibat
Gescheiterten SOWIe für den Wegfall der Zwangsgesetzgebung; dabei WAaäar der
Meinung, daß dann trotzdem viele das hohe Ideal der Jungfräulichkeit wählen würden.
Beim verheirateten Priester übersah allerdings auch nicht die Schwierigkeit, das
Ideal der christlichen Ehe überzeugend vorzuleben.

befaßte sich ferner mıit einer generellen Kirchenreform, die weder einem reinen
Neologismus, noch einer bloßen Kepristination des Alten huldigen dürfe Voraus-
setzung der Reform sel1 1Nne Neuorientierung der Theologie, die insbesondere die
Pastoral mit eigenem theologischem Obijekt 1NS Gesamtgefüge einbeziehen mMusse.
Um 1ne Neufassung der Moraltheologie, Homiletik, Katechetik und Liturgik emühte

256

Gemeinde, die Kirche. Werden die Sakramente einseitig als Gnadenmittel ex opere 
operato, aus sich und durch sich selbst, aufgefaßt, so besteht die Gefahr, sie als 
Zauberakte mißzuverstehen und als Ruhekissen für die sittliche Tätigkeit anzusehen. 
Das Mißverständnis kann sogar zur Verselbständigung von Bräuchen und Zeremonien 
führen, denen analog zum sakramentalen Ritus eine innere und automatische Kraft 
zugeschrieben wird. Auf diese Weise wird das Außerwesentliche des Kultes dem 
Wesentlichen gleichgestellt, es kommt zu einer Oberladung mit Äußerlichkeiten, zur 
Entgeistigung des Kultes durch magische Vorstellungen sowie zur Gefahr der Erstar­
rung in unverständlich gewordenen Formen und Sprachen. Was nur sinnliches 
Weckungs- und Übungsmittel war, wird Zweck; Glaube, Hoffnung und Liebe ver­
sinken im Sinnendienst; die Kirche erweckt den Eindruck einer hl. Fronanstalt und 
eines Institutes äußerlicher Übungen. Demgegenüber muß die Notwendigkeit des 
Glaubens und der menschlichen Mittätigkeit, die innere Durchdringung des von oben 
angebotenen Reiches Gottes und seine Aufnahme von seiten des Menschen betont J 

werden. Nur durch beiderseitige Tätigkeit vollzieht sich die Verbindung des Menschen 
mit Gott im Sakrament. 
Aufgrund solcher Erkenntnisse fordert H. für die Erneuerung der Liturgie 1. eine 
intensive Erziehung des Volkes zum Kult und sakramentalen Leben. Solange das 
Volk nicht vertraut ist mit Inhalt und Zweck der hl. Handlungen, solange es nicht 
zwischen wesentlichen und zufälligen Bestandteilen zu unterscheiden vermag, müssen 
die Sakramente den Eindruck von Zauberriten erwecken. 2. soll alles Unverstehbare in 
Wort und Ritus beseitigt und durch Verständliches ersetzt werden. Besondere Be­
deutung kommt der Verwendung der Muttersprache anstelle des Lateins zu, denn keine 
Kirche kann ihren Kult in einer den Gläubigen unbekannten Sprache wirksam feiern. 
3. verlangt er eine gründliche Vorbildung des Klerus für den liturgischen Dienst, der 
unter der Voraussetzung der Verwendung der Muttersprache erst recht den ausgebilde­
ten Liturgen fordert. Nichts ist nämlich widerlicher und beleidigender als eine 
schlechte Funktion in der Landessprache. 
Eine der Reformideen Hirschers betraf auch das Priestertum. Seine überlegung und 
Sorge galt besonders der Aus- und Weiterbildung sowie der Spiritualität des Priesters. 
In der theologischen Ausbildung müsse an erster Stelle die Einführung in die HI. Schrift 
stehen. wobei zur streng wissenschaftlichen Exegese auch eine mehr kursorische Er­
klärung kommen sollte. In der Dogmatik und Moral bedürfe es einer Abkehr von 
der Scholastik und einer Neuorientierung · im Hinblick auf die Zeitströmungen. Die 
Pastoraltheologie sei auszubauen. Die Weiterbildung des Priesters müsse sich sowohl 
auf das jeweils Neue in der Theologie und Pastoral, insbesondere auf biblischem Ge­
biet, beziehen, als auch auf das außerkirchliche Geistesleben, damit der Seelsorger 
weiß, was in der Welt vorgeht, und nicht Gefahr läuft, zum unnützen Sehmäher 
der Zeit zu werden. Was die priesterliche Spiritualität angeht, so komme für den Welt­
priester nicht die Askese im mönchischen Sinn in Betracht, denn er dürfe sich nicht 
unevangelisch der Welt entziehen. Seine Frömmigkeit müsse sich aus der Bibel nähren, 
sein Beten sich der Schriftmeditation anschließen und zur Arbeit hinführen. Das 
Breviergebet in der überlieferten Gestalt sei überlebt. In der Frage des Zölibats sprach 
sich H. aus für die Ermöglichung der Rückkehr in den Laienstand für die am Zölibat 
Gescheiterten sowie für den Wegfall der Zwangsgesetzgebung; dabei war er der 
Meinung, daß dann trotzdem viele das hohe Ideal der Jungfräulichkeit wählen würden. 
Beim verheirateten Priester übersah er allerdings auch nicht die Schwierigkeit, das 
Ideal der christlichen Ehe überzeugend vorzuleben. 
H. befaßte sich ferner mit einer generellen Kirchenreform, die weder einem reinen 
Neologismus, noch einer bloßen Repristination des Alten huldigen dürfe. Voraus­
setzung der Reform sei eine Neuorientierung der Theologie, die insbesondere die 
Pastoral mit eigenem theologischem Objekt ins Gesamtgefüge einbeziehen müsse. 
Um eine Neufassung der Moraltheologie, Homiletik, Katechetik und Liturgik bemühte 

256 



sich elbst, wobei die Gottes-Reich-Idee 1n Verbindung mit dem Organismus-
gedanken ZU Prinzip erhob Aufgabe der christlichen Moral GSe1 6C5, die Verwirklichung
des göttlichen Reiches 1n der enschheit darzustellen und das gesamte sittliche Iun als
innerlich zusammenhängendes Ganzes aufzuzeigen. In gleicher Weise G@e1 auch für die
Katechese die Reich-Gottes-Idee das konzentrierende un: ordnende Prinzip, dem
der Organismusgedanke als zweiıte Leitidee treten a  musse, damit das Eingehen des
göttlichen Reiches 1n den Menschen als organisch-lebendiger Proze( und das Leben der
Kinder des Reiches selbst 1n seiner Einheit und Unteilbarkeit verdeutlicht werden.
Einzelne Punkte der notwendigen Kirchenreform cah 1n der Neugestaltung der
Medßteier Über den Meßopferbegriff hinaus musse der ursprüngliche Charakter der
öffentlichen und gemeinsamen Abendmahlsteier Zu Ausdruck kommen. Die Zelebra-
Hon solle hin zu olk und 1n schlichterer Form (einfache Kleidung, eın Gepränge)
geschehen. Auch die Beichtpraxis bedürfe einer Erneuerung. In einer sinnvoll gestalte-
ten öffentlichen Beichte (Bußandacht?) neben der privaten Beichte solle 1ne bessere
Gewissensbildung un Disposition ZU Sakramentsempfang angestrebt werden.
1Ne Neubesinnung verlange ferner das Verhältnis der Kirche Zu Staat welı Er-
scheinungen sejen der bisherigen allzu Ngen Bindung den feudalen Staat be-
dauerlich, weil S1e dem Wesen der Kirche widersprechen: Das Eindringen des Welt-
geistes und die Herübernahme des weltlichen Machtstrebens, der weltlichen Glanz-
entfaltung, der Titel un Ehrenstellen 1n die Kirche Die Herabwürdigung der Kirche
ZU Staatsinstrument, die Inanspruchnahme des weltlichen Arms durch die Kirche ZUr

Wahrnehmung ihrer Interessen. In Zukunft muUusse die Kirche den Rückzug auf sich
celbst vollziehen, 1n und durch sich selbst frei und stark SEIN.
Auch 1n der ökumenischen rage G1 1ine Neueinstellung der Kirche notwendig. Der
konfessionelle Hader muUusSsse der wechselseitigen Verständigung, dem gegenseitigen
Dienst un der Anerkennung des gemeinsamen Wahren und Guten weichen.
Notwendige Mittel für die umfassende Kirchenreform cah Ul. d 1n den Pastoral-
vereinen, der Abhaltung Vo  ” Pastoralkonferenzen des Klerus un 1n der geme1ln-

Beratung auf Landes- und Diözesansynoden, denen auch die Laien ZUrTr Mit-
arbeit berufen werden müßten. Nur würde die Kirche dem Anruf der eit gegenüber
nicht taub bleiben, sondern hellhörig den Zeitforderungen gerecht werden.
Auft vieles andere könnte noch hingewiesen werden. Einige Titel 1 Index des uches
lassen die Aktualität Für uns erkennen: Die Disziplinargesetzgebung der Kirche bedarf
der Überprüfung, Zuerst das Gemeinsame, Gründliches Bibelstudium, Liturgische Er-
J Kirchenreform VO  »3 unten her, Kirche-Schrift-Tradition, Die Fernstehenden
dürfen icht abgeschrieben werden, Reformforderungen mussen gehört werden, Vom
Recht der freien Meinungsäußerung 1n Theologie und Kirche, Der Bischof und SEeIN
Presbyterium, Wider den Terrorismus 1n der Kirche, Selbständiges Denken bedeutet
nicht Mangel Kirchlichkeit, Vom Übel der theologischen Verketzerungssucht,
Protestantische Privatforschung oder Anschluß eın kirchliches Lehramt.
In den ausgewählten Texten werden Fragen berührt, die heute noch Fragen sind, Uun!
Antworten versucht, die auch heute och als Antworten gelten können oder doch 1ne
erneute Beantwortung erleichtern. Keller gebührt Dank, weil 1Nne ausgezeich-
nete Einführung 1n Leben und Werk des großen Theologen geboten und 1ne ebenso
vortreffliche Auswahl der Texte getroffen hat Nun ıst der Zugang, 7u reichen Ca
dankengut Hirschers leicht gemacht.

1{1
Scheele stellt 1 zweiten Band der Reihe Johann dam Ööhler VOTL. Möhlers

Aktualität steht außer Z weiftel. Gerade weil wıe wenige cseiner eit verpflichtet WAaT,

Miıt echt sagt Scheele, daß die Worte Möhlers einen treffen, als selen sS1e rst 117 heuti-
SCn Weltgespräch formuliert worden.

257

er sich selbst, wobei er die Gottes-Reich-Idee in Verbindung mit dem Organismus­
gedanken zum Prinzip erhob. Aufgabe der christlichen Moral sei es, die Verwirklichung 
des göttlichen Reiches in der Menschheit darzustellen und das gesamte sittliche Tun als 
innerlich zusammenhängendes Ganzes aufzuzeigen. In gleicher Weise sei auch für die 
Katechese die Reich-Gottes-Idee das konzentrierende und ordnende Prinzip, zu dem 
der Organismusgedanke als zweite Leitidee treten müsse, damit das Eingehen des 
göttlichen Reiches in den Menschen als organisch-lebendiger Prozeß und das Leben der 
Kinder des Reiches selbst in seiner Einheit und Unteilbarkeit verdeutlicht werden. 
Einzelne Punkte der notwendigen Kirchenreform sah H. in der Neugestaltung der 
Meßfeier. über den Meßopferbegriff hinaus müsse der ursprüngliche Charakter der 
öffentlichen und gemeinsamen Abendmahlsfeier zum Ausdruck kommen. Die Zelebra­
tion solle hin zum Volk und in schlichterer Form (einfache Kleidung, kein Gepränge) 
geschehen. Auch die Beichtpraxis bedürfe einer Erneuerung. In einer sinnvoll gestalte­
ten öffentlichen Beichte (Bußandacht?) neben der privaten Beichte solle eine bessere 
Gewissensbildung und Disposition zum Sakramentsempfang angestrebt werden. 
Eine Neubesinnung verlange ferner das Verhältnis der Kirche zum Staat. Zwei Er­
scheinungen seien an der bisherigen allzu engen Bindung an den feudalen Staat be­
dauerlich, weil sie dem Wesen der Kirche widersprechen: 1. Das Eindringen des Welt­
geistes und die Herübernahme des weltlichen Machtstrebens, der weltlichen Glanz­
entfaltung, der Titel und Ehrenstellen in die Kirche. 2. Die Herabwürdigung der Kirche 
zum Staatsinstrument, die Inanspruchnahme des weltlichen Arms durch die Kirche zur 
Wahrnehmung ihrer Interessen. In Zukunft müsse die Kirche den Rückzug auf sich 
selbst vollziehen, um in und durch sich selbst frei und stark zu sein. 
Auch in der ökumenischen Frage sei eine Neueinstellung der Kirche notwendig. Der 
konfessionelle Hader müsse der wechselseitigen Verständigung, dem gegenseitigen 
Dienst und der Anerkennung des gemeinsamen Wahren und Guten weichen. 
Notwendige Mittel für die umfassende Kirchenreform sah H. u. a. in den Pastoral­
vereinen, in der Abhaltung von Pastoralkonferenzen des Klerus und in der gemein­
samen Beratung auf Landes- und Diözesansynoden, an denen auch die Laien zur Mit­
arbeit berufen werden müßten. Nur so würde die Kirche dem Anruf der Zeit gegenüber 
nicht taub bleiben, sondern hellhörig den Zeitforderungen gerecht werden. 
Auf vieles andere könnte noch hingewiesen werden. Einige Titel im Index des Buches 
lassen die Aktualität für uns erkennen: Die Disziplinargesetzgebung der Kirche bedarf 
der Oberprüfung, Zuerst das Gemeinsame, Gründliches Bibelstudium, Liturgische Er­
neuerung, Kirchenreform von unten her, Kirche-Schrift-Tradition, Die Fernstehenden 
dürfen nicht abgeschrieben werden, Reformforderungen müssen gehört werden, Vom 
Recht der freien Meinungsäußerung in Theologie und Kirche, Der Bischof und sein 
Presbyterium, Wider den Terrorismus in der Kirche, Selbständiges Denken bedeutet 
nicht Mangel an Kirchlichkeit, Vom ü bel der theologischen Verketzerungssucht, 
Protestantische Privatforschung oder Anschluß an ein kirchliches Lehramt. 
In den ausgewählten Texten werden Fragen berührt, die heute noch Fragen sind, und 
Antworten versucht, die auch heute noch als Antworten gelten können oder doch eine 
erneute Beantwortung erleichtern. E. Keller gebührt Dank, weil er eine so ausgezeich­
nete Einführung in Leben und Werk des großen Theologen geboten und eine ebenso 
vortreffliche Auswahl der Texte getroffen hat. Nun ist der Zugang zum reichen Ge­
dankengut Hirschers leicht gemacht. 

II. 

P. W. Scheele stellt im zweiten Band der Reihe Johann Adam Möhler vor. Möhlers 
Aktualität steht außer Zweifel. Gerade weil er wie wenige seiner Zeit verpflichtet war, 

• Mit Recht sagt Scheele, daß die Worte Möhlers einen so treffen, als seien s ie erst im heuti­
gen Weltgespräch formuliert worden. 

17 257 



erweist sich 1n vielem als Zeitgenosse?, ıst eın überzeugendes Beispiel,
durch das tudium der geschichtlichen Vergangenheit der Blick für die Gegenwart sich
schärft, daß Anliegen und Fragen besser, weil auUus der Geschichte verstanden,
Lösungen und Antworten eichter gefunden und die gefundenen 1n der Relativität und
Geschichtlichkeit erfaßt werden und für eiıne weiıtere Befragung und Beantwortung
offenbleiben Der große Tübinger Theologe CWann die Einsichten 1n SEeEINE eit VOT
allem durch das Studium der christlichen Vergangenheit. Die urchristlichen Zustände
erforschte mıit den Mitteln der Exegese und der Kirchengeschichte. Sein Frühwerk®
ıst hiefür eın klarer Beweis. Er selbst gestand, daß die, die Christus beseelte und
erweckte, nicht ohne Früchte gelesen habe Die lebendige dee der Einheit wurde ihm
auUs der Geschichte der Kirche bewußt Die Beschäftigung mıiıt dem großen Athanasius,
über den 1ne umfassende Monographie erarbeitete, Fführte ihn 1n das Geheimnis des
Gottmenschen, dessen Verständnis sich Glaube und Theologie der Kirche immer
emühen mussen. In SEINeET Studie über den Frühscholastiker Anselm Canterbury be-
Sannn ihm ein volleres Verständnis der menschlichen Existenz aufzugehen, das
fortschreitend bis seinem Hauptwerk der „Symbolik” rang. Der ens 1 eils-
geschehen, mit seiner Berufung und ıIn seiner Freiheit, 1n seiner Sündigkeit und Er-
lösungsbedürftigkeit, trat 1n den Mittelpunkt des Denkens
An einzelnen Themen waren die Geschichte, die Gemeinschaft, die Existenz, die
Okumene und die Welt, die 1ın einer Weise durchleuchtete, daß auch uIls5 Heutigen
ZUT theologischen Urientierung dient. Wenn Teilhard de Chardin Vo  3 der Entdeckung
der eit spricht und damit das moderne Bewußtwerden der Zeitdimension unserTrer
Existenz bezeichnet, und wenn unls heute klar geworden ist, daß dieses Moment der
Geschichtlichkeit wesentlich auch für die Offenbarung 1n Christus, für die Kirche un
ihren Glauben gilt, dann zeıgen sich die Wurzeln dieser Erkenntnis deutlich schon bei
den großen Theologen des Jahrhunderts selen 1er auch die beiden Oster-
reicher Günther und Werner genannt besonders eutlich bei M., der mıiıt der
Geschichtlichkeit der Welt auch die des Glaubens rschlofß Gegen die Aufklärungs-
mentalität und den deutschen Idealismus WIEeS auf die Getfahr der Aufhebung
des geschichtlichen Charakters des Christentums hin Er verteidigte die Geschichtlich-
keit des Christusglaubens 1ın der Kirche, 1n dem Faktum und Idee, Ereignis und Wahr-
heit ıne Einheit bilden. Demzufolge könne keinen Jesus ohne Christus, keinen
Christus ohne Gottessohn, keinen Gottessohn ohne Kirche, keine Kirche ohne Kult,
Priestertum und Opfer, keinen Glauben ohne Werke geben. Ebenso betonte das
Miteinander Vo  3 Kirche, Tradition und chrift
Wie mıit dem modernen Problem VO'  3 Glaube un Geschichte, efaßte sich auch
mit dem des menschlichen Miteinanders, der Gemeinschaft und 50zialisation, dem für
das Christentum besondere Bedeutung zukommt. Scheele spricht VO  3 eıner Theologie
der Vereinigung, der das wissenschaftliche Bemühen Möhlers galt, und legt hiefür
Texte VOT, die dem reifen Werk der „Symbolik” und dem Frühwerk der „Einheit”
entnommen sind. Von der möglichsten Verwirklichung der dee der christlichen Einheit
als einer Einheit 1n der Vielheit, ın der Freiheit und ın der Solidarität hängen nach
die Wirksamkeit und die Glaubwürdigkeit der Kirche ab Was heute VO:  - der Pluralität
und Pluriformität 1ın der Kirche, VO  3 der Freiheit der Kirchenglieder, VOoO  - der Gewis-
5C115- und Religionsfreiheit, Vo  - der Mitmenschlichkeit, von der Welt- und Gesamt-
verantwortiung der Kirche und VO  3 der Mitverantwortung der Laien ausgesagt wird,
findet sich 1m Ansatz bei M., der bereits auch auf die damit gegebenen Einseitigkeiten
hinwies.
Was Möhlers Auffassung der Existenz betrifft, teilt G1€e mıiıt vielen Denkern des

Jahrhunderts kündigt sich bereits die moderne anthropologische Fragestellung

Die Einheit 1n der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus, dargestellt 1 Geiste der
Kirchenväter der ersten Tel Jahrhunderte (1825)

258

erweist er sich in vielem als unser Zeitgenosse4• M. ist ein überzeugendes Beispiel, daß 
durch das Studium der geschichtlichen Vergangenheit der Blick für die Gegenwart sich 
schärft, so daß Anliegen und Fragen besser, weil aus der Geschichte verstanden, 
Lösungen und Antworten leichter gefunden und die gefundenen in der Relativität und 
Geschichtlichkeit erfaßt werden und für eine weitere Befragung und Beantwortung 
offenbleiben. Der große Tübinger Theologe gewann die Einsichten in seine Zeit vor 
allem durch das Studium der christlichen Vergangenheit. Die urchristlichen Zustände 
erforschte er mit den Mitteln der Exegese und der Kirchengeschichte. Sein Frühwerk5 

ist hiefür ein klarer Beweis. Er selbst gestand, daß er die, die Christus beseelte und 
erweckte, nicht ohne Früchte gelesen habe. Die lebendige Idee der Einheit wurde ihm 
aus der Geschichte der Kirche bewußt. Die Beschäftigung mit dem großen Athanasius, 
über den er eine umfassende Monographie erarbeitete, führte ihn in das Geheimnis des 
Gottmenschen, um dessen Verständnis sich Glaube und Theologie der Kirche immer 
bemühen müssen. In seiner Studie über den Frühscholastiker Anselm v. Canterbury be- .! 
gann ihm ein volleres Verständnis der menschlichen Existenz aufzugehen, um das er 
fortschreitend bis zu seinem Hauptwerk der „Symbolik" rang. Der Mensch im Heils­
geschehen, mit seiner Berufung und in seiner Freiheit, in seiner Sündigkeit und Er­
lösungsbedürftigkeit, trat in den Mittelpunkt des Denkens. 
An einzelnen Themen waren es die Geschichte, die Gemeinschaft, die Existenz, die 
d kumene und die Welt, die er in einer Weise durchleuchtete, daß es auch uns Heutigen 
zur theologischen Orientierung dient. Wenn Teilhard de Chardin von der Entdeckung 
der Zeit spricht und damit das moderne Bewußtwerden der Zeitdimension unserer 
Existenz bezeichnet, und wenn uns heute klar geworden ist, daß dieses Moment der 
Geschichtlichkeit wesentlich auch für die Offenbarung in Christus, für die Kirche und 
ihren Glauben gilt, dann zeigen sich die Wurzeln dieser Erkenntnis deutlich schon bei 
den großen Theologen des 19. Jahrhunderts - es seien hier auch die beiden dster­
reicher A. Günther und C. Werner genannt - besonders deutlich bei M., der mit der 
Geschichtlichkeit der Welt auch die des Glaubens erschloß. Gegen die Aufklärungs­
mentalität und den deutschen Idealismus wies er auf die Gefahr der Aufhebung 
des geschichtlichen Charakters des Christentums hin. Er verteidigte die Geschichtlich­
keit des Christusglaubens in der Kirche, in dem Faktum und Idee, Ereignis und Wahr­
heit eine Einheit bilden. Demzufolge könne es keinen Jesus ohne Christus, keinen 
Christus ohne Gottessohn, keinen Gottessohn ohne Kirche, keine Kirche ohne Kult, 
Priestertum und Opfer, keinen Glauben ohne Werke geben. Ebenso betonte er das 
Miteinander von Kirche, Tradition und Schrift. 
Wie mit dem modernen Problem von Glaube und Geschichte, so befaßte sich M. auch 
mit dem des menschlichen Miteinanders, der Gemeinschaft und Sozialisation, dem für 
das Christentum besondere Bedeutung zukommt. Scheele spricht von einer Theologie 
der Vereinigung, der das wissenschaftliche Bemühen Möhlers galt, und legt hiefür 
Texte vor, die dem reifen Werk der „Symbolik" und dem Frühwerk der „Einheit" 
entnommen sind. Von der möglichsten Verwirklichung der Idee der christlichen Einheit 
als einer Einheit in der Vielheit, in der Freiheit und in der Solidarität hängen nach M. 
die Wirksamkeit und die Glaubwürdigkeit der Kirche ab. Was heute von der Pluralität 
und Pluriformität in der Kirche, von der Freiheit der Kirchenglieder, von der Gewis­
sens- und Religionsfreiheit, von der Mitmenschlichkeit, von der Welt- und Gesamt­
verantwortung der Kirche und von der Mitverantwortung der Laien ausgesagt wird, 
findet sich im Ansatz bei M., der bereits auch auf die damit gegebenen Einseitigkeiten 
hinwies. 
Was Möhlers Auffassung der Existenz betrifft, - er teilt sie mit vielen Denkern des 
19. Jahrhunderts - so kündigt sich bereits die moderne anthropologische Fragestellung 

6 Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus, da'rgestellt im Geiste der 
Kirchenväter der ers ten drei Jahrhunderte (1825). 

258 



d. der auch die erwähnte und von reflektierte Dimension der Geschi  tlichkeit
Uun! die Vergemeinschaftung gehören. Er versteht den Menschen als eın ın durch-
gangıge Relation gesetztes Wesen und integriert die wesentlichen Erkenntnisse ber
ott und die Welt Sein integraler Humanismus ist existentielle Theologie, der 1n
persönlicher Betroffenheit verpflichtet ıst Hinter dem Wort steht celbst und sSeıin
or ist, wıe Scheele treffend Sagt, 1ne Artikulation seiner Existenz. Darum begnügt

sich ür die Theologie icht mıit dem bloßen Begriff, sondern ordert dazu dee
un Herz als Mitte des menschlichen Existenzvollzuges. Er hat diese anthropologische
Sicht miıt einer Reihe VO  - Kepräsentanten der Theologie 1 Jahrhundert, denen

Günther, Baader und Werner zählen, gemeınsam. In einer Theologie der
Existenz muß, dies WarTr klar, die Freiheit das Grundprinzip SeIN; 1n ihr ist der
Glaube lebendig und die Einheit beständig, mit ihr wird das Menschliche bewahrt.
Nur die Freiheitslehre CIINAS einen persönlichen ott festzuhalten, der Realität der
Sünde und Schuld einen Sinn geben und dem Glauben Christus und 1SeTeE

rlösung 1ne Ffeste Grundlage bieten. Aus der Freiheit ergibt sich auch jene echte
Korrelation VO  3 menschlichem Streben und göttlichem Wirken, die sich 1mM Gesamt-
bereich der menschlichen Existenz findet und 1 höchsten Maß VO'  - der Offenbarung,
VO Glauben, VO  - der Kirche, VO:  - ihrem Dialog und ihrem Wort oilt
In diese theologischen Ideen Möhlers fügt sich WIıe VO  > celbst auch alles das ein, Was

mit dem Wort „Okumene”“ gemeint ist Das ökumenische Anliegen versteht 1
Sinne der Verwirklichung der kirchlichen Einheit In Vielheit und Freiheit und gemäß
einer echten ökumenischen Theologie. Für die wichtigste ökumenische ‚Aktion“” hält
den Glauben, der die radikale Selbsterkenntnis un Metanoia einschließt, den Blick Für
das Gemeinsame und Trennende schärft und die vereinigende göttliche Kraft wirksam
nthält Eindrucksvoll und lehrreich sind die Aussagen Möhlers über den modernen
Fragenkomplex Gott und Welt, Kirche und Welt Wenn die Welt als die Gesamt-
offenbarung Gottes versteht un sagt, daß der Schöpfer L1LUT 1 Einssein mıiıt der g-
csamten Schöpfung als einer erkannt werde un daß dieses Finssein m1+ dem Universum
zugleich das wahre Sein 1n Gott sel, dalß ferner Gott L1UT Vo (Ganzen her erfaßt werde,
weil sich MNUur 1 Ganzen ganz offenbart, spricht das volle Ja Gott und das
VOo Ja ZUr Welt und das 1ne aus dem Grund des anderen. Er entgeht sowohl der
Vorstellung VO:  j einer abgründigen Irennung der Welt VO  ” Gott, wıe G1€e sich 1n der
geschichtlichen Form des Arianismus zeigte, als auch der pantheistischen Vermischung
VO  »3 ott und Welt, wıe S1e 1mMm Sabellianismus feststellte. Daß die Ganzandershei+*
Gottes und der Welt zugleich mıiıt ihrer Verbundenheit bejaht werden muß, dafür ist
ihm Christus der Beweis, dessen Hingabe den Vater geschieht für das Leben der
Welt Hierin sieht auch den Sinn der Kirche, die wıe Christus ganz Für den Vater
un ganz für die Welt dasein mMu Für die Kirche kann keine heil- und gottlose
Welt geben.
Mit den Problemkreisen Geschichte, Gemeinschaft, Existenz, Okumene und Welt hat
cheele die Schwerpunkte 1m theologischen Denken Möhlers bezeichnet. Unter diesen
Gesichtspunkten wurden auch die lexte ausgewählt, denen jeweils 1Nne kurze Ein-
führung vorausgeschickt ıst Mögen die Bemühungen des Bearbeiters dem Leser reiche
Erkenntnisfrüchte bringen.

I11
Zu den Wegbereitern heutiger Theologie 1m vollen Sinn des Wortes gehört für viele
ohl nicht celbstverständlich auch Jgnaz V, Döllinger. Vor dem Vatikanum für
den ersten deutschen Theologen selıner eit gehalten, ertiel ach dem Konzil
nicht UT dem kirchlichen Bann, sondern uch einer zwiespältigen theologischen Be-
urteilung. Lange eit hielt sich das VO  j einıgen Theologen über ihn gefällte Urteil,

G@e1 War eın großer Historiker SCWESECH, ber habe ihm das dogmatische Funda-
ment gefehlt. Heute erkennen wWIır ıIn zunehmendem Maß, wıe sehr Döllinger der Kirche

259

an, zu der auch die erwähnte und von M. reflektierte Dimension der Geschichtlichkeit 
und die Vergemeinschaftung gehören. Er versteht den Menschen als ein in durch­
gängige Relation gesetztes Wesen und integriert die wesentlichen Erkenntnisse über 
Gott und die Welt. Sein integraler Humanismus ist existentielle Theologie, der er in 
persönlicher Betroffenheit verpflichtet ist. Hinter dem Wort steht er selbst und sein 
Wort ist, wie Scheele treffend sagt, eine Artikulation seiner Existenz. Darum begnügt 
er sid, für die Theologie nid,t mit dem bloßen Begriff, sondern fordert er dazu Idee 
und Herz als Mitte des menschlichen Existenzvollzuges. Er hat diese anthropologische 
Sicht mit einer Reihe von Repräsentanten der Theologie im 19. Jahrhundert, zu denen 
A. Günther, F. Baader und C. Werner zählen, gemeinsam. In einer Theologie der 
Existenz muß, dies war M. klar, die Freiheit das Grundprinzip sein; in ihr ist der 
Glaube lebendig und die Einheit beständig, mit ihr wird das Menschliche bewahrt. 
Nur die Freiheitslehre vermag einen persönlichen Gott festzuhalten, der Realität der 
Sünde und Schuld einen Sinn zu geben und dem Glauben an Christus und an unsere 
Erlösung eine feste Grundlage zu bieten. Aus der Freiheit ergibt sich auch jene echte 
Korrelation von menschlichem Streben und göttlichem Wirken, die sid, im Gesamt­
bereich der menschlichen Existenz findet und im höchsten Maß von der Offenbarung, 
vom Glauben, von der Kirche, von ihrem Dialog und ihrem Wort gilt. 
In diese theologischen Ideen Möhlers fügt sich wie von selbst auch alles das ein, was 
mit dem Wort „Ökumene" gemeint ist. Das ökumenische Anliegen versteht er im 
Sinne der Verwirklichung der kirchlichen Einheit in Vielheit und Freiheit und gemäß 
einer echten ökumenischen Theologie. Für die wichtigste ökumenische „Aktion" hält er 
den Glauben, der die radikale Selbsterkenntnis und Metanoia einschließt, den Blick für 
das Gemeinsame und Trennende schärft und die vereinigende göttliche Kraft wirksam 
enthält. Eindrucksvoll und lehrreich sind die Aussagen Möhlers über den modernen 
Fragenkomplex Gott und Welt, Kirche und Welt. Wenn M. die Welt als die Gesamt­
offenbarung Gottes versteht und sagt, daß der Schöpfer nur im Einssein mit der ge­
samten Sd,öpfung als einer erkannt werde und daß dieses Einssein mit dem Universum 
zugleich das wahre Sein in Gott sei, daß ferner Gott nur vom Ganzen her erfaßt werde, 
weil er sich nur im Ganzen ganz offenbart, so spricht er das volle Ja zu Gott und das 
volle Ja zur Welt und das eine aus dem Grund des anderen. Er entgeht sowohl der 
Vorstellung von einer abgründigen Trennung der Welt von Gott, wie sie sid, in der 
geschichtlichen Form des Arianismus zeigte, als aud, der pantheistischen Verrnisdiung 
von Gott und Welt, wie er sie im Sabellianismus feststellte. Daß die Ganzandersheit 
Gottes und der Welt zugleich mit ihrer Verbundenheit bejaht werden muß, dafür ist 
ihm Christus der Beweis, dessen Hingabe an den Vater geschieht für das Leben der 
Welt. Hierin sieht M. auch den Sinn der Kirche, die wie Christus ganz für den Vater 
und ganz für die Welt dasein muß. Für die Kirche kann es keine heil- und gottlose 
Welt geben. 
Mit den Problemkreisen Geschichte, Gemeinschaft, Existenz, Ökumene und Welt hat 
Scheele die Schwerpunkte im theologischen Denken Möhlers bezeichnet. Unter diesen 
Gesichtspunkten wurden auch die Texte ausgewählt, denen jeweils eine kurze Ein­
führung vorausgeschickt ist. Mögen die Bemühungen des Bearbeiters dem Leser reiche 
Erkenntnisfrüchte bringen. 

III. 

Zu den Wegbereitern heutiger Theologie im vollen Sinn des Wortes gehört - für viele 
wohl nicht selbstverständlich - auch lgnaz v. Döllinger. Vor dem 1. Vatikanum für 
den ersten deutschen Theologen seiner Zeit gehalten, verfiel er nach dem Konzil 
nicht nur dem kird,lichen Bann, sondern auch einer zwiespältigen theologischen Be­
urteilung. Lange Zeit hielt sich das von einigen Theologen über ihn gefällte Urteil, 
er sei zwar ein großer Historiker gewesen, aber es habe ihm das dogmatische Funda­
ment gefehlt. Heute erkennen wir in zunehmendem Maß, wie sehr Döllinger der Kirche 

259 



Puls gefühlt un! elch bedeutsamen Erkenntnissen 1mM bezug auf das Wesen
der Kirche gelangt ist, £freilich nicht ohne 1171 geistigen Kingen die Kirche Wunden
davongetragen haben Das heute wachgewordene Bewußtsein VO  »3 der Geschicht-
lichkeit der Kirche und ihrer Theologie führt uns auch 1 Falle Döllinger ınem
gerechteren Urteil
Es i1st Finsterhölzl In überzeugender Weise gelungen, die VO:  » vielen Schatten
agerte Gestalt des 1n 1N1SeTe eit weisenden Theologen 11S rechte Licht setzen.
Wiederum zeıigt sich auch bei ® daß die Beschäftigung mit der Geschichte der Kirche
ein Geschichtsbewußtsein erweckte, das, wenn icht der Grund, die Voraussetzung
für seine Kirchentheologie wurde, die TOTZ dunkler Flecken Licht ausstrahlt. 1st
primar Ekklesiologe und schöpft se1ine Erkenntnisse und Reformideen unmittelbar
aAauUS der Geschichte. Die Theologie umschreibt 1n der auf der Münchener Gelehrten-
versammlung viel umstrittenen Rede als „das wissenschaftliche Bewußtsein, das die
Kirche VO  j sich selbst, Von ihrer Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, VO:  »3 ihrem
Lehrgehalt, ihrer Ordnung und ihren Lebensnormen besitzt‘‘. Diese Aussage erscheint
bedeutsam VorT lem für das heutige Kirchenverständnis, und kann icht „mehr als
wunderliche Definition” abgetan werden, WIıe Michael, der Innsbrucker Kirchen-
historiker, sich seinerzeit ausdrückte®.
Das Verständnis einer lebendigen, organisch sich aufbauenden Kirche und einer fort-
schreitenden Tradition dieser Kirche drängte den Münchener Theologen einerseits
dem scharfen Urteil ber die damals stagnierende römische Theologie und die auf-
strebende Neuscholastik, anderseits führte ih auch ZUr Überzeugung, daß die
eutsche Theologie, die sich den Fragen der eit tellte und 1ın den Kontakt mit
der Wissenschaft der eit trat, eın Recht auf kigen-Existenz innerhalb der lebendigen
Gesamtkirche habe, weil G1€e 1 Aufbruch aus der Vergangenheit 1n der Gegenwart für
die Zukunft wirken beginne, der anzen Kirche diene und, wWIıe E Werner auf
der Münchener Versammlung aussprach, nach idealer Vertiefung strebe.
Im einzelnen werden folgende Themen aAaUuUS$S der Kirchentheologie Döllingers hervor-
gehoben Die Theologie mu offen Seın für das Gespräch ‚„über die Grenzen”, ber
die TeENzen des andes, der eigenen Lehre und ihrer Prägung. Sie mu 15 öffentliche
Leben weisen und 1ıne besondere Funktion für die öffentliche Meinung 1n der Kirche
ausüben, die S1e artikulieren und orientheren hat In der Kirche kommt der
Theologie eiıne besondere Aufgabe Sie muß@ eleben und efruchten. In freier,
unbehinderter Forschung und Meinungsäußerung und 177 Vertrauen auf den Dieg der
Wahrheit kann S1e die Lehre lebendig erhalten und befruchten und die Worte des
Dogmas strahlenden Juwelen machen. Dabei mu 61€e sich getragen wissen durch
die Kirche, der sich der göttliche Geist niemals entzieht. Kirchlich ist s1e, nn G1€e ihre
Geistesarbeit ın der Kirche und für die Kirche vollbringt. Die Erscheinungen der
Kirche hat S1e deren Ideen prüfen, wodurch G1e ZUT Kirchenreform beiträgt.
50gar 1ıne charismatische und prophetische Funktion Fällt ihr Z wenn 61e nämlich
der rechten, gesunden, öffentlichen Meinung ın religiösen und kirchlichen Dingen
Dasein und Kraft verleiht, daß sich alle, auch die Häupter der Kirche, beugen.
Theologie verstanden stellt demgemäß höchste Ansprüche TC Vertreter. Die
Theologie muß sich ferner e1n  D heilsgeschichtliches Verständnis bemühen, S1e
mMu den Gang der Heilsgeschichte darstellen, dafß S1C| das Wort (jottes unverkürzt
ausspricht, die Entwicklung der Offenbarung 1n ihrem genetisch-historischen Ur-
SPIUNg und Fortgang sichtbar wird, die Perspektiven für 1ne Theologie der Religionen
frei bleiben und schließlich Christus und seine Kirche als jahrtausendelanger
Vorbereitung und zugleich als ang einer Weltordnung deutlich werden.
Die Kirche mu sich VO'  3 der Eucharistie her verstehen. Als COMMUN1O sanctorum,
als Gemeinschaft derer, die Heiligen (sancta), insbesondere der Eucharistie

Michael, Ignaz V, Döllinger, Innsbruck* 1892,

260

am Puls gefühlt und zu welch bedeutsamen Erkenntnissen er im bezug auf das Wesen 
der Kirche gelangt ist, freilich nicht ohne im geistigen Ringen um die Kirche Wunden 
davongetragen zu haben. Das heute wachgewordene Bewußtsein von der Geschicht­
lichkeit der Kirche und ihrer Theologie führt uns auch im Falle Döllinger zu einem 
gerechteren Urteil. 
Es ist J. Finsterhölzl in überzeugender Weise gelungen, die von vielen Schatten um­
lagerte Gestalt des in unsere Zeit weisenden Theologen ins rechte Licht zu setzen. 
Wiederum zeigt sich auch bei D., daß die Beschäftigung mit der Geschichte der Kirche 
ein Geschichtsbewußtsein erweckte, das, wenn nicht der Grund, so die Voraussetzung 
für seine Kirchentheologie wurde, die trot.z dunkler Flecken Licht ausstrahlt. D. ist 
primär Ekklesiologe und schöpft seine Erkenntnisse und Reformideen unmittelbar 
aus der Geschichte. Die Theologie umschreibt er in der auf der Münchener Gelehrten­
versammlung viel umstrittenen Rede als „das wissenschaftliche Bewußtsein, das die 
Kirche von sich selbst, von ihrer Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, von ihrem ~ 
Lehrgehalt, ihrer Ordnung und ihren Lebensnormen besitzt". Diese Aussage erscheint 
bedeutsam vor allem für das heutige Kirchenverständnis, und kann nicht „mehr als 
wunderliche Definition" abgetan werden, wie E. Michael, der Innsbrucker Kirchen­
historiker, sich seinerzeit ausdrückte6• 

Das Verständnis einer lebendigen, organisch sich aufbauenden Kirche und einer fort­
schreitenden Tradition dieser Kirche drängte den Münchener Theologen einerseits zu 
dem scharfen Urteil über die damals stagnierende römische Theologie und die auf­
strebende Neuscholastik, anderseits führte es ihn auch zur überzeugung, daß die 
deutsche Theologie, die sich den Fragen der neuen Zeit stellte und in den Kontakt mit 
der Wissenschaft der Zeit trat, ein Recht auf Eigen-Existenz innerhalb der lebendigen 
Gesamtkirche habe, weil sie im Aufbruch aus der Vergangenheit in der Gegenwart für 
die Zukunft zu wirken beginne, der ganzen Kirche diene und, wie es C. Werner auf 
der Münchener Versammlung aussprach, nach idealer Vertiefung strebe. 
Im einzelnen werden folgende Themen aus der Kirchentheologie Döllingers hervor­
gehoben. Die Theologie muß offen sein für das Gespräch „über die Grenzen", über 
die Grenzen des Landes, der eigenen Lehre und ihrer Prägun g. Sie muß ins öffen tliche 
Leben weisen und eine besondere Funktion für die öffentliche Meinung in der Kirche 
ausüben, die sie zu artikulieren und zu orientieren hat. In der Kirche kommt der 
Theologie eine besondere Aufgabe zu. Sie muß beleben und befruchten. In freier, 
unbehinderter Forschung und Meinungsäußerung und im Vertrauen auf den Sieg der 
Wahrheit kann sie die Lehre lebendig erhalten und befruchten und die Worte des 
Dogmas zu strahlenden Juwelen machen. Dabei muß sie sich getragen wissen durch 
die Kirche, der sich der göttliche Geist niemals entzieht. Kirchlich ist sie, wenn sie ihre 
Geistesarbeit in der Kirche und für die Kirche vollbringt. Die Erscheinungen der 
Kirche hat sie an deren Ideen zu prüfen, wodurch sie zur Kirchenreform beiträgt. 
Sogar eine charismatische und prophetische Funktion fällt ihr zu, wenn sie nämlich 
der rechten, gesunden, öffentlichen Meinung in religiösen und kirchlichen Dingen 
Dasein und Kraft verleiht, so daß sich alle, auch die Häupter der Kirche, beugen. 
Theologie so verstanden stellt demgemäß höchste Ansprüche an ihre Vertreter. Die 
Theologie muß sich ferner um ein heilsgeschichtliches Verständnis bemühen, d. h. sie 
muß den Gang der Heilsgeschichte so darstellen, daß sich das Wort Gottes unverkürzt 
ausspricht, die Entwicklung der Offenbarung in ihrem genetisch-historischen Ur­
sprung und Fortgang sichtbar wird, die Perspektiven für eine Theologie der Religionen 
frei bleiben und schließlich Christus und seine Kirche als Schluß jahrtausendelanger 
Vorbereitung und zugleich als Anfang einer neuen Weltordnung deutlich werden. 
Die Kirche muß sich von der Eucharistie her verstehen. Als communio sanctorum, d. h. 
als Gemeinschaft derer, die am Heiligen (sancta), insbesondere an der Eucharistie 

6 E. Michael, l gnaz v. Döllinger, Innsbruck! 1892, 16. 

260 



teilhaben, existiert die Kirche Von Christus her, der sich ıIn der Eucharistie schenkt un!
die Glaubenden ZUrT Gemeinschaft verbindet. Die Gemeinschaft derer, die den Leib
Christi empfangen, wird 1U selbst Leib Christi, mystischer Leib 1 Sinne der inner-
lichen und organischen Einheit gegenüber einer bloß außerlich-sichtbaren, gesell-
schaftlichen Gestalt der Kirche Die der Romantik weithin geläufige Auffassung Vo  -
der Kirche als mystischer Gesamt-Urganismus, 1n dem alle Glieder und Dienste
hre organhafte Stellung innehaben, führt auch einem besseren Verständnis
der Würde und Bedeutung der Laien ıIn der Kirche Er betont das allgemeine Priester-

der Laienchristen, der Priester „im weiteren Sinn  er  ’ das 1n der Taufe gründet, 1mM
Mitopfern der Eucharistie ZUuU Ausdruck kommt und 1n der Ehe sich verwirklicht,
da{flß diese sich als Kirche 1 kleinen darstellt erkennt aufgrund dieser Sicht die
praktische Bedeutung der Laien für das Leben und die Erneuerung der Kirche, ihren
Anteil der Weiterentwicklung und Formulierung der Lehre, der Bezeugung de
Glaubens, der Feststellung der Lebensbedürfnisse der Kirche und deren Erfüllung.
Die Grundauffassung VO'  - der Kirche als organischer Einheit ermöglicht auch 1ne
entsprechende Einschätzung des Verhältnisses des Papstes den ıschofen und der
Bischöfe untereinander. Aus der alten Kirchengeschichte weiß e S daß der Bischof
nicht 1Ur der Garant der Einheit der Ortskirche, sondern uch das Urgan 1 Aufbau
der Gesamtkirche WAarT, der Bischof also SEeINeEe Funktion als lied des Bischofs-
kollegiums erfüllen hat Von hier aAUS erhalten das Papsttum und der Primat den
5inn, Zentrum der orößeren und höheren Einheit se1in, ohne das gottgegebene Recht
der Bischöfte beeinträchtigen. Wenn das richtige un wohlgeordnete Verhältnis
der Bischöfe Zu Papst und 1ın der olge das der Nationalkirchen ZUT Gesamtkirche
als das Hauptproblem bezeichnet, das seine eit beschäftigen habe, gilt dies ın
unvermindertem Ma auch für NSCIE Gegenwart,; zumindest der praktischen Ver-
wirklichung nach ufs (janze gesehen (auch einschließlich sSeiner Polemik das

Vatikanum) bestreitet den Primat nicht prinzipiell, ohl aber wendet sich
1ine gewisse Art der Ausübung. In der Frage der Unfehlbarkeit des Papstes,

die VO: Konzil als Primat bereits eingeschlossen erklärt wurde, die
Schwierigkeiten bei Da icht zuletzt aus dem Grund seiner polemischen Stellung,
größer als 1n der Frage des Jurisdiktionsvorranges. Instinktiv spurte D., Was damals
unerleuchtete Infallibilisten übersehen schienen, daß die päpstliche Unfehlbarkeit
nicht als isolierte, der Gesamtkirche VO  ; außen hinzugefügte Unfehlbarkeit VeTI-
stehen sel, vielmehr als 1ne aus dem Grund der Untehlbarkeit der esamtkirche sich
ergebende Aufgipfelung derselben, ferner, daß die Unfehlbarkeit icht absolut, sondern
begrenzt se1 An einer bestimmten Unfehlbarkeit der Kirche als csolcher rüttelt uch
nicht Es Fällt ihm zufolge seiner polemischen Opposition das Vatikanum,
die nicht wenig Echo fand, das indirekte geschichtliche Verdienst Z daß die Theologen
besser auf die VO Konzil selbst HCeZOKHCNEN TeENzen reflektierten, der Aufbruch
einer integralen Ekklesiologie unternommen wurde und der Papst selbst unterließ,
ohne lebendigen Kontakt mıit der anzZen Kirche Lehräußerungen etztverbindlicher
Art VO  3 sich geben. Daß der große Kirchenhistoriker seine historischen Objektionen
machte, War icht L11UT eın Recht, sondern SEeINe Pflicht Und daß dadurch die mı* dem
Unfehlbarkeitsdogma verbundene Problematik bewußter wurde, konnte f£ür die inhalt-
iche Aufassung und die praktische Aktualisierung des Lehrsatzes 1Ur vortel  aft e1n.
Ein besonderes Anliegen Döllingers War der COkumenismus. während seiner
Frühzeit als Kontroverstheologe 1ın der konfessionellen Polemik, ringt sich
spater, icht ohne auUuSs der Geschichte gelernt haben, ZU!T Einsicht der notwendigen
Zusammenarbeit un: Toleranz durch (janz 1 Sinne heutiger Auffasung sieht die
Aufgabe einer ökumenischen Theologie darin, dafß unter Zurückstellung der Kontro-
versfragen, die mitunter auf Mißverständnissen eruhen können, zunächst das Ge-
meiınsame des christlichen Glaubens und entsprechend der Hierarchie der Wahrheiten
die fundamentalen Fragen des Christentums 111S Auge gefaßt werden. Er scheut ich

261

teilhaben, existiert die Kirche von Christus her, der sich in der Eucharistie schenkt und 
die Glaubenden zur Gemeinschaft verbindet. Die Gemeinschaft derer, die den Leib 
Christi empfangen, wird nun selbst Leib Christi, mystischer Leib im Sinne der inner­
lichen und organischen Einheit gegenüber einer bloß äußerlich-sichtbaren, d. h. gesell­
schaftlichen Gestalt der Kirche. Die der Romantik weithin geläufige Auffassung von 
der Kirche als mystischer Gesamt-Organismus, in dem alle Glieder und Dienste 
ihre organhafte Stellung innehaben, führt D. auch zu einem besseren Verständnis 
der Würde und Bedeutung der Laien in der Kirche. Er betont das allgemeine Priester­
tum der Laienchristen, der Priester „im weiteren Sinn", das in der Taufe gründet, im 
Mitopfern der Eucharistie zum Ausdruck kommt und in der Ehe sich so verwirklicht, 
daß diese sich als Kirche im kleinen darstellt. D. erkennt aufgrund dieser Sicht die 
praktische Bedeutung der Laien für das Leben und die Erneuerung der Kirche, ihren 
Anteil an der Weiterentwicklung und Formulierung der Lehre, der Bezeugung des 
Glaubens, der Feststellung der Lebensbedürfnisse der Kirche und deren Erfüllung. 
Die Grundauffassung von der Kirche als organischer Einheit ermöglicht D. auch eine 
entsprechende Einschätzung des Verhältnisses des Papstes zu den Bischöfen und der 
Bischöfe untereinander. Aus der alten Kirchengeschichte weiß er, daß der Bischof 
nicht nur der Garant der Einheit der Ortskirche, sondern auch das Organ im Aufbau 
der Gesamtkirche war, daß der Bischof also seine Funktion als Glied des Bischofs­
kollegiums zu erfüllen hat. Von hier aus erhalten das Papsttum und der Primat den 
Sinn, Zentrum der größeren und höheren Einheit zu sein, ohne das gottgegebene Recht 
der Bischöfe zu beeinträchtigen. Wenn D. das richtige und wohlgeordnete Verhältnis 
der Bischöfe zum Papst und in der Folge das der Nationalkirchen zur Gesamtkirche 
als das Hauptproblem bezeichnet, das seine Zeit zu beschäftigen habe, so gilt dies in 
unvermindertem Maß auch für unsere Gegenwart; zumindest der praktischen Ver­
wirklichung nach. Aufs Ganze gesehen (auch einschließlich seiner Polemik gegen das 
I. Vatikanum) bestreitet D. den Primat nicht prinzipiell, wohl aber wendet er sich 
gegen eine gewisse Art der Ausübung. In der Frage der Unfehlbarkeit des Papstes, 
die vom Konzil als im Primat bereits eingeschlossen erklärt wurde, waren die 
Schwierigkeiten bei D., nicht zuletzt aus dem Grund seiner polemischen Stellung, 
größer als in der Frage des Jurisdiktionsvorranges. Instinktiv spürte D., was damals 
unerleuchtete lnfallibilisten zu übersehen schienen, daß die päpstliche Unfehlbarkeit 
nicht als isolierte, der Gesamtkirche von außen hinzugefügte Unfehlbarkeit zu ver­
stehen sei, vielmehr als eine aus dem Grund der Unfehlbarkeit der Gesamtkirche sich 
ergebende Aufgipfelung derselben, ferner, daß die Unfehlbarkeit nicht absolut, sondern 
begrenzt sei. An einer bestimmten Unfehlbarkeit der Kirche als solcher rüttelt auch D. 
nicht. Es fällt ihm zufolge seiner polemischen Opposition gegen das I. Vatikanum, 
die nicht wenig Echo fand, das indirekte geschichtliche Verdienst zu, daß die Theologen 
besser auf die vom Konzil selbst gezogenen Grenzen reflektierten, der Aufbruch zu 
einer integralen Ekklesiologie unternommen wurde und der Papst selbst es unterließ, 
ohne lebendigen Kontakt mit der ganzen Kirche Lehräußerungen letztverbindlicher 
Art von sich zu geben. Daß der große Kirchenhistoriker seine historischen Objektionen 
machte, war nicht nur sein Recht, sondern seine Pflicht. Und daß dadurch die mit dem 
Unfehlbarkeitsdogma verbundene Problematik bewußter wurde, konnte für die inhalt­
liche Aufassung und die praktische Aktualisierung des Lehrsatzes nur vorteilhaft sein. 
Ein besonderes Anliegen Döllingers war der Ökumenismus. Steht D. während seiner 
Frühzeit als Kontroverstheologe in der konfessionellen Polemik, so ringt er sich 
später, nicht ohne aus der Geschichte gelernt zu haben, zur Einsicht der notwendigen 
Zusammenarbeit und Toleranz durch. Ganz im Sinne heutiger Auffasung sieht er die 
Aufgabe einer ökumenischen Theologie darin, daß unter Zurückstellung der Kontro­
versfragen, die mitunter auf Mißverständnissen beruhen können, zunächst das Ge­
meinsame des christlichen Glaubens und entsprechend der Hierarchie der Wahrheiten 
die fundamentalen Fragen des Christentums ins Auge gefaßt werden. Er scheut sich 

261 



nicht, den anderen Konfessionen die Bezeichnung ‚„Kirchen“ zuzuerkennen. Beim
ökumenischen Anliegen geht ihm icht bloße Rückkehr, sondern Ver-
söhnung 1n höherer Einheit, die allerdings 1ne richtige Kenntnis der Gegensätze ZUT

Voraussetzung haben musse. Möglicherweise WarTr 1n dieser Auffassung VO den
Sökumenischen Überlegungen Günthers „Letzten Symboliker” (1835) beeinflußt,
ın dem Ühnliche Gedanken enthalten sind. Es ist übrigens bekannt, daß ach eigener
Aussage Günthers Werke studierte und zurate ZUR Man kann die ökumenischen
Texte aus den Schriften Döllingers nicht ohne Ergriffenheit lesen, Wenn InNnan edenkt,
wıe sehr selbst 1n Gefahr kam, aus der Einheit der Kirche fallen, die
erstrebte un erflehte, und Was für ih bedeutete, wenn Schluß SEe1NESs Lebens
gen mußlte Ich bin isoliert.
Noch auf eLtwas sSe1 hingewiesen, Was ZU Gegenstand einer geradezu erschüttern-
den Rede machte, auf die Judenfrage. In ler Offtenheit stellt jene raurıgen T at-
sachen dar, die 1n der Geschichte des Christentums Zzu ema „Judenverfolgungen“
gyehören. Seine Absicht War nicht, ıne Chronique scandaleuse bieten, sondern das
christliche Gewissen aufzurütteln, damit sich besinne auf die Haltung Christi und
der Apostel und besonders auf den Römerbrief des Paulus und auf die Pflicht der
geduldig harrenden Liebe
Die VO'  3 Finsterhölz! besorgte Textauswahl r Eüllt alle Wünsche des Lesers. 1N€e
kurze Einführung vorausgeschickt, folgen aussagekräftige tellen, die Wesentliches
Zu jeweiligen Thema enthalten, wobei die chronologische Reihenfolge eingehalten
wird, daß unschwer die vorwarts- oder auch rückwärtsgehende Bewegung der
Erkenntnisse des großen Theologen eutlich wird.
Abschließend G1 bemerkt, daß WIT, dem Reichtum der edanken, die
sich 1n den Schriften der drei Theologen finden, auf 1Ur wenige Punkte hinweisen
konnten. Trotzdem glauben WIT viel hervorgehoben haben, da der Leser
geregt wird, nach den Bänden selbst greifen und sich 1n S1e vertiefen. Nur
kann die darin ausgestreute geistige Saat dreißig-, sechzig-, und hundertfältige Frucht
bringen. Dies ware der schönste ank die großen Denker der Vorzeit, die
Bearbeiter und Herausgeber für hre Bemühung und den Verlag, der dieses der
Kirche unseTieTr eit nützliche Unternehmen gewagt hat

262

nicht, den anderen Konfessionen die Bezeichnung „Kirchen" zuzuerkennen. Be.im 
ökumenischen Anliegen geht es ihm nicht um bloße Rückkehr, sondern um Ver­
söhnung in höherer Einheit, die allerdings eine richtige Kenntnis der Gegensätze zur 
Voraussetzung haben müsse. Möglicherweise war D. in dieser Auffassung von den 
ökumenischen überlegungen A. Günthers im „Letzten Symboliker" (1835) beeinflußt, 
in dem ähnliche Gedanken enthalten sind. Es ist übrigens bekannt, daß D. nach eigener 
Aussage Günthers Werke studierte und zurate zog. Man kann die ökumenischen 
Texte aus den Schriften Döllingers nicht ohne Ergriffenheit lesen, wenn man bedenkt, 
wie sehr er selbst in Gefahr kam, aus der Einheit der Kirche zu fallen, die er so 
erstrebte und erflehte, und was es für ihn bedeutete, wenn er am Schluß seines Lebens 
sagen mußte: Ich bin isoliert. 
Noch auf etwas sei hingewiesen, was D. zum Gegenstand einer geradezu erschüttern­
den Rede machte, auf die Judenfrage. In aller Offenheit stellt er jene traurigen Tat­
sachen dar, die in der Geschichte des Christentums zum Thema „Judenverfolgungen" 
gehören. Seine Absicht war nicht, eine Chronique scandaleuse zu bieten, sondern das 
christliche Gewissen aufzurütteln, damit es sich besinne auf die Haltung Christi und 
der Apostel und besonders auf den Römerbrief des Paulus und auf die Pflicht der 
geduldig harrenden Liebe. 
Die von ]. Finsterhölzl besorgte Textauswahl erfüllt alle Wünsche des Lesers. Eine 
kurze Einführung vorausgeschickt, folgen aussagekräftige Stellen, die Wesentliches 
zum jeweiligen Thema enthalten, wobei die chronologische Reihenfolge eingehalten 
wird, so daß unschwer die vorwärts- oder auch rückwärtsgehende Bewegung der 
Erkenntnisse des großen Theologen deutlich wird. 

Abschließend sei bemerkt, daß wir, gemessen an dem Reichtum der Gedanken, die 
sich in den Schriften der drei Theologen finden, auf nur wenige Punkte hinweisen 
konnten. Trotzdem glauben wir so viel hervorgehoben zu haben, daß der Leser an­
geregt wird, nach den Bänden selbst zu greifen und sich in sie zu vertiefen. Nur so 
kann die darin ausgestreute geistige Saat dreißig-, sechzig-, und hundertfältige Frucht 
bringen. Dies wäre der schönste Dank an die großen Denker der Vorzeit, an die 
Bearbeiter und Herausgeber für ihre Bemühung und an den Verlag, der dieses der 
Kirche unserer Zeit nützliche Unternehmen gewagt hat. 

262 


