pen spielte, wird sehr deutlich (vgl. etwa
Nr. 99).

Dem Hg. gebiihrt fiir seine jahrelange ent-
sagungsvolle Arbeit grofer Dank. Er hat die
Dokumente sorgfiltig ediert und mit An-
merkungen versehen, ein umfassendes Do-
kumentenverzeichnis und ein Register an-
gefiigt und ein Verzeichnis der deutschen
Bischdfe in den Jahren 1930—1932 voraus-
geschickt, die die Beniitzung des Bandes er-
leichtern. Man kann nur hoffen und wiin-
schen, da die weiteren Bénde dieser grund-
legenden Dokumentation baldmiaglichst ver-
offentlicht werden. :
Miinster Manfred Hellmann
VERKUNDIGUNG UND FORSCHUNG. Zur
Kirchengeschichte. (Beihefte zu ,Evangelische
Theologie”, Heft 1/1968.) Kaiser, Miinchen.
Kart. DM 7.—.

Die Flut von Neuerscheinungen auf dem wis-
senschaftlichen Biichermarkt fiihrt schon seit
langem dazu, daB der fiir Rezensionen vor-
gesehen Raum in Fachzeitschriften nicht mehr
ausreicht. Die Beihefte zu ,Evangelische
Theologie” sollen diesen Notstand mit um-
fangreichen Literaturberichten, abwechselnd
von Vertretern einer bestimmten Disziplin
erstellt, iiberwinden helfen. Fiir die Kirchen-
geschichte erweist sich dies ihrer enormen
Ausdehnung und Vielfalt wegen als beson-
ders notwendig und niitzlich, weil die iibri-
gen Ficher auf ihre Weise im Fach Kirchen-
geschichte erneut aufscheinen. Verstindlicher-
weise kann es sich auch bei diesen Beiheften
immer nur um eine Auswahl unter den be-
deutenden Werken handeln. Die Hg. haben
daher beschlossen, Forschungsberichte iiber
wichtige Einzelfragen und groBere Problem-
kreise zu bieten. Dadurch werden die Fort-
schritte in der Untersuchung einer bestimm-
ten Frage sowie die Entwicklungslinien einer
Idee oder Bewegung leicht sichtbar.

Man mag es bedauern, doch es ist angesichts
der Materialfiille unvermeidlich, daB die Re-
ferate sich auf die protestantische Kirchen-
geschichtsforschung beschrinken, wenngleich
auBerprotestantische und selbst aufertheolo-
gische Standardwerke nicht véllig unberiick-
sichtigt bleiben. Alle fiinf Beitrdge dieses
Heftes beziehen sich auf das Hauptthema
Kirche und Staat. ,Der Weg zur Reichs-
kirche” (3—44) ist die imponierende Uber-
sicht von G. Kretschmar betitelt. H. Roscher
informiert iiber die ,Neuere Forschung zur
Geschichte der Kreuzziige” (44—65). Und
K. Scholder referiert ,,Zur gegenwirtigen Si-
tuation der Erforschung des Kirchenkampfes”
(110—133). Die Zusammenstellungen von
B. Moeller ,Zur Reformationsgeschichte”
(65—95) und von H. J. Hillerbrand iiber ,Die
neuere Tauferforschung” (95—110) kreisen
ebenfalls um das Verhiltnis Kirche und Staat.
Gewif lieBen sich in manchen Punkten Be-
denken und Widerspruch anmelden, da die
Autoren dankenswerterweise nicht nur refe-

288

rieren, sondern auch interpretieren und re-
zensieren. Es kann aber hier nicht unsere
Aufgabe sein, eine Rezension dieser Rezen-
sionen zu schreiben. Die Herausgeber ha-
ben sich das Ziel gesetzt, von einer iiberwie-
gend theologiegeschichtlich orientierten Kir-
chengeschichtsforschung abzukommen und
dafiir ,die geschichtlichen Bindungen, in de-
nen wir stehen, in ihrer ganzen Weite und
Vielfalt ans Licht zu heben und zu durch-
leuchten”. Auch so wird der Schritt von der
Vergangenheit in die Gegenwart getan.

FRANZEN AUGUST, Zélibat und Priester-
ehe in der Auseinandersetzung der Reforma-
tionszeit und der katholischen Reform des
16. Jahrhunderts. (Katholisches Leben und
Kirchenreform im Zeitalter der Glaubens-
spaltung, Heft 29.) (98.) Aschendorff, Miin-
ster 1969. Kart. lam. DM 9.—.

Der Autor skizziert im 1. Kap. die geschicht-
liche Entwicklung des Priesterzélibats von
den Anfingen bis zur Reformation und be-
handelt im 2. Kap. den Angriff auf den Zoli-
bat in der Reformationszeit. In vorderster
Front kidmpfte Luther, sekundiert von
Zwingli und Calvin. Interessant sind die
Verhandlungen iiber die Zélibatsfrage wih-
rend des Augsburger Reichtstags vom Jahre
1530. Die schwankende Rolle des pépstlichen
Legaten Campeggio scheint aber noch nicht
restlos geklidrt zu sein. Im 3. Kap. referiert
F. die Ansichten des Erasmus von Rotter-
dam, der fiir Freistellung des Zolibats ein-
trat. Dasselbe Ziel verfolgten die Theologen
Georg Witzel, Julius Pflug, Georg Cassander
und Johannes Cochldus. Der hiufige Priester-
konkubinat bereitete den meisten weltlichen
Landesfiirsten ernste Sorgen, so daff sie,
allen voran die Herzége von Bayern und
von Jiilich-Kleve-Berg, mit Entschiedenheit
fiir die Erlaubnis der Priesterehe plddierten.
Auch die Kaiser, angefangen bei Karl V. bis
zu Maximilian II., unternahmen beim Papst
immer wieder energische VorstoBe, um die
Aufhebung des Zolibatsgesetzes zumindest
in einzelnen Gebieten des Reiches durchzu-
setzen. Das 4. Kap. schildert die Reform-
bemiihungen der Provinzialkonzilien von
Kéln (1536) und Salzburg (1537) — auf-
schluBreich ist das Gutachten der Salzburger
Theologenkommission —, die traditionelle
Einstellung der Pidpste und der Rémischen
Kurie, das Reformlibell Kaiser Ferdinands I.
und die Intervention des bayerischen Ge-
sandten Baumgartner beim Trienter Konzil,
die bis heute giiltige Entscheidung dieses
Konzils (1563) und die letzten erfolglosen
Versuche Kaiser Maximilians II. Im 5. Kap.
zeichnet F., gestiitzt auf eigene Archivstu-
dien, an Hand der Visitation des Erzstiftes
Kéln im Jahre 1569 ein anschauliches Bild
von den tatsichlichen Verhiltnissen im Kle-
rus. Demnach lebte knapp ein Drittel der
rheinischen Pfarrer in &ffentlichem Konku-
binat. Eine spiirbare Besserung der Lage



setzte erst im Laufe des 17. Jahrhunderts
ein.

Das Heft macht deutlich, daB der Priester-
z6libat im Jahrhundert der Reformation theo-
logisch wie praktisch in eine gefdhrliche Krise
geraten ist, die durch die unnachgiebige Hal-
tung der Pipste sowie der meisten Bischife
und Theologen zugunsten des Zélibatsgeset-
zes iiberwunden werden konnte. F. bemerkt
jedoch mit Recht, daf die Zélibatsfrage im-
mer auch eine Frage des Priesterbildes sei
und daf deshalb jede Zeit dieses Problem
neu durchdenken, tiefer begriinden wund
glaubhafter motivieren miisse.
Miinchen Georg Denzler
BRAULIK GEORG, Célestin Wolfsgruber
0SB, Hofprediger und Professor fiir Kir-
chengeschichte (1848—1924). (Wiener Beitriige
zur Theologie, Bd. XIX.) (121.) Herder, Wien
1968. Kart. S 65.—, DM/sfr 10.50.

Der Wiener Kirchenhistoriker F. Loidl schreibt
zum Geleit: ,Betrachtet man die Forschungen
und Darstellungen auf dem Gebiet der Oster-
reichischen Kirchengeschichte, so muB man
feststellen, daB Colestin Wolfsgruber von kei-
nem Inhaber des durch die Maria-Theresiani-
sche Studienreform geschaffenen Lehrstuhls
fiir die Kirchengeschichte an der katholisch-
theologischen Fakultit der Wiener Universi-
tit an publizistischer Fruchtbarkeit iibertrof-
fen wird” (7). Was dieses Urteil bedeutet,
kann nur ermessen, wer das reiche Schrift-
tum von J. Kopallik und E. Tomek, den
Nachfolgern Wolfsgrubers, kennt. Freilich,
bei aller Bewunderung vor dem Werke des
gelehrten Benediktiners darf nicht iibersehen
werden, daf dessen wissenschaftliche Ein-
stellung und historische Methode wohlbe-
griindeten AnlaB zur Kritik gaben. So ist es
zu begriifen, daB sich in G. Braulik ein Be-
arbeiter fand, der das wissenschaftliche Riist-
zeug mitbrachte, um eine kritische Beurtei-
lung der #uferst zahl- und umfangreichen
Publikationen C. Wolfsgrubers und seiner
Leistungen als langjihriger Hofprediger und
Universititsprofessor zu bieten, die auch vor
der Fachwelt aufs Ganze gesehen bestehen
kann. Die Arbeit ist iibersichtlich gegliedert
in fiinf Teile: Entwicklung bis 1900 (29—44);
Hofprediger (45—66); Universititsprofessor
(67—78); Publizist (79—108); Ausklang (109
bis 116). Dem Autor geht es nicht nur dar-
um, den Wissenschaftler zu ,sezieren”, son-
dern auch die vorbildliche Persinlichkeit
Wolfsgrubers, der einen charakteristischen
Menschentyp in der &sterreichisch-ungari-
SChﬁn Monarchie der Jahrhundertwende dar-
stellt.

Wenn Braulik in der zusammenfassenden
Beurteilung zu Recht beanstandet, daf die
Ausdrucksweise Wolfsgrubers ,bisweilen
poetisch und blumenreich, manchmal fast
pathetisch” sei, dann ist dieser Vorwurf auch
ihm zu machen. Man wiirde sich &fters etwas

19

mehr Diskretion vom Vf. wiinschen. Pein-
lichen Eindruck erwecken die Ausfithrungen
auf S. 35, die Anmerkung 70 auf S. 37 und
die einleitenden Bemerkungen iiber die Pre-
digttitigkeit Wolfsgrubers auf S. 48. Me-
thodisch ist zu beanstanden, daff der Autor
in Anmerkungen wiederholt, was er in der
Darstellung schon zur Geniige geboten hat:
vgl. 5. 46 und S. 47. Die Frage, ob Wolfs-
gruber das Angebot einer Dozentur fiir Kir-
chengeschichte in dem rémischen Benedikti-
nerkolleg 5. Anselmo erhalten habe, lieBe
sich mit groBer Wahrscheinlichkeit in den
entsprechenden Archiven Roms kldren. Die
vorstehenden Bemerkungen wollen das Ver-
dienst des Verfassers nicht schmdlern, das er
sich durch diese durchwegs erfreuliche Pu-
blikation erworben hat, sondern sollen nur
bescheidene Anregungen sein, die bei einer
eventuellen Neuauflage ihre Beriicksichtigung
finden kénnten.
Passau August Leidl
PRITZ JOSEF, Mensch als Mitte. Leben und
Werk Carl Werners. 1. Leben und Werk in
geschichtlichem Zusammenhang. (Wiener Bei-
trige zur Theologie, Bd. XX/I.) (492.) Her-
der, Wien 1968. Kart. S 240.—, DM/sfr 38.80.

Da der christliche Glaube als steter Neuvoll-
zug von der Geschichte getragen ist, ist unser
Denken keineswegs unabhingig von jenen
Generationen, mit denen wir beinahe noch in
lebendigem Kontakt stehen; anderseits er-
offnet das Bedenken des Denkens der Frii-
heren neue Perspektiven fiir uns selbst. In
dieser geschichtlich-dialogischen Spannung
steht das vorliegende Buch, Darin greift P.
einen hervorragenden Vertreter der Oster-
reichischen Theologie des 19. Jahrhunderts
heraus: Auf dem Hintergrund des Lebens
Carl Werners (1821—1888), der als Professor
in St. Pélten und Wien wirkte, wird ein gro-
Ber Teil der dsterreichischen Theologie des
vorigen Jahrhunderts mit groSer Umsicht
und breiter Genauigkeit dargestellt.

Die geistige Heimat des eine reiche literari-
sche Titigkeit entfaltenden Theologen wur-
den die philosophisch-theologischen Anschau-
ungen A. Giinthers, die leider wegen einiger
miBverstindlichen und mifiverstandenen For-
mulierungen 1857 kirchlich verurteilt wurden.
Eine zweite Wurzel des Wernerschen Den-
kens war das Denken F. Baaders, das ihn vor
allem zu ,mystischer Tiefe” fiihrte. In der
Synthese dieser beiden Denker erreichte Wer-
ner seinen eigenen Standort, den P. im Titel
seines Buches angibt: Mensch als Mitte. Der
Mensch als Synthese von Natur und Geist
(Giinther) ist die solare Mitte (Baader) des
Seins. Es wire bei konsequentem Weiter-
denken ein starker Hinweis auf Heideggers
Fundamentalontologie gegeben. Wihrend die
Theologie des vorigen Jahrhunderts vor
allem in der zur Vorherrschaft gelangenden
Jesuitentheologie immer mehr der neuschola-

289



