
setzte TSt 1 Laufe des Jahrhunderts mehr Diskretion OM VE wünschen. DPein-
e1in. lichen Eindruck erwecken die Ausführungen
Das Heft macht deutlich, daß der Priester- auf 3 / die Anmerkung auf un
zölibat 1 Jahrhundert der Reformation theo- die einleitenden Bemerkungen über die Pre-
logisch wıe praktisch 1n ıne gefährliche Krise digttätigkeit Wolfsgrubers auf Me-

thodisch ist beanstanden, daß der Autorgeraten ist, die durch die unnachgiebige Hal-
t(ung der Päpste SOWie der meisten Bischöfe 1n Anmerkungen wiederholt, wWas in der
und Theologen zugunsten des Zölibatsgeset- Darstellung schon ZUT Genüge geboten hat
Ze5 überwunden werden konnte. bemerkt vgl un Die rage, ob Wolfs-
jedoch mit Recht, daß die Zölibatsfrage 1111- eruber das Angebot einer Dozentur für Kir-
INeT auch iıne Frage des Priesterbildes se1l chengeschichte 1 dem römischen Benedikti-
Un: daß deshalb jede eit dieses Problem
nNCeu durchdenken, tiefer un nerkolleg Anselmo erhalten habe, ließe

begründen sich mit großer Wahrscheinlichkeit 1n den
glaubhafter motivieren mMusse. entsprechenden Archiven KRoms klären. Die
München Georg Denzler vorstehenden Bemerkungen wollen das Ver-

dienst des Vertfassers nicht schmälern, das
BRAULIK Cölestin Wolfsgeruber sich durch diese durchwegs erfreuliche Pu-

blikation erworben hat, sondern sollen UTrOSB, Hofprediger uınd Professor für Kır-
chengeschichte (1848—1924). (Wiener Beitraäge escheidene Anregungen sein, die bei einer
ZUT Theologie, XIX.) Herder, Wien eventuellen Neuauflage ihre Berücksichtigung
1968 art DM/sfr 10.50 finden könnten.

Passau August Leid!
Der Wiener Kirchenhistoriker Loid!i schreibt
Zu Geleit: „Betrachtet INa die Forschungen
un Darstellungen auf dem Gebiet der Oster- Mensch als Leben un
reichischen Kirchengeschichte, M Ia Werk arl Werners. Leben un: Werk 17

feststellen, da'ß Cölestin Wol£fsgruber Vo  - kei- geschichtlichem Zusammenhang. (Wiener Bei-
rage ZUTr: Theologie, Her-

ne: Inhaber des durch die Maria-Theresiani- er, Wien 1968 art 240.—, DM/sfr 38.80.csche Studienreform geschaffenen Lehrstuhls
Für die Kirchengeschichte der katholisch- Da der christliche Glaube als steter Neuvoll-
theologischen Fakultät der Wiener Universi- ZUB VO  3 der Geschichteg ist, iıst
Hat publizistischer Fruchtbarkeit übertrof- Denken keineswegs unabhängig Vo  ”3 jenen
fen wird” (7) Was dieses Urteil bedeutet, Generationen, miıt denen wWIır beinahe noch in
ann 1UIX/ wer das reiche Schrift- lebendigem Kontakt stehen; anderseits C 1-

tum VO  ” Kopallik un! Tomek, den öffnet da's Bedenken des Denkens der Frü-
Nachfolgern Wolfsgrubers, kennt. Freilich, heren PeUuUeE Perspektiven für 11115 selbst. In
bei aller Bewunderung Vor dem Werke des dieser geschichtlich-dialogischen pannung
gelehrten Benediktiners darf nicht übersehen steht das vorliegende Buch Darin greift
werden, dafß dessen wissenschaftliche Ein- einen hervorragenden Vertreter der Oster-
stellung und historische Methode wohlbe- reichischen Theologie des Jahrhunderts
gründeten Anlaß ZUr[r Kritik gaben. 50 ist heraus: Auf dem Hintergrund des Lebens

begrüßen, daß sich in Braulik eın Be- arl Werners (1821—1888), der als Professor
arbeiter fand, der das wissenschaftliche üst- iın SE Pölten und Wien wirkte, wird eın BrO-
ZCU mitbrachte, ı  3 ıne kritische Beurtei- er eil der österreichischen Theologie des
lung der außerst zahl- un umfangreichen vorigen Jahrhunderts mit großer Umsicht
Publikationen Wolfsgrubers un seiner UN! breiter Genauigkeit dargestellt.
Leistungen als langjähriger Hofprediger un!‘ Die geistige Heimat des 1ne reiche literari-
Universitätsprofessor bieten, die uch Vor sche Tätigkeit entfaltenden Theologen WUuT-

der Fachwelt 'ufs CGGanze gesehen bestehen den die philosophisch-theologischen Anschau-
ann. Die Arbeit ist übersichtlich gegliedert Cn Günthers, die leider wegen einiger
ın Ffünf Teile Entwicklung bis 1900 mißverständlichen und mißverstandenen For-
Hofprediger (45—66); Universitätsprofessor mulierungen 1857 kirchlich verurteilt wurden.
(67—78); Publizist 79—108); Ausklang 109 ıne zweiıte Wurzel des Wernerschen Den-
bis 116) Dem Autor geht f° nicht ANUuUT dar- kens war das Denken Baaders, das iıhn VOLr

u den Wissenschaftler „sezieren”, SOT1- allem „mystischer Tiefe“ führte. In der
ern uch die vorbildliche Persönlichkeit Synthese dieser beiden Denker erreichte Wer-
Wolf£fsgrubers, der einen charakteristischen Ner seinen eigenen Standort, den 1 Titel
Menschentyp ıIn der österreichisch-ungari- seines Buches angibt: Mensch als Mitte Der
schen Monarchie der Jahrhundertwende dar- Mensch als Synthese VO  »3 atur un Geist
stellt. (Günther) ıst die solare Mitte (Baader) des
enn Braulik 1n der zusammenfassenden Seins Es ware bei konsequentem Weiter-
Beurteilung echt beanstandet, daß die denken eın starker inweis auf Heideggers
Ausdrucksweise Wolfsgrubers „bisweilen Fundamentalontologie gegeben. ährend die
poetisch und blumenreich, manchmal fast Theologie des vorigen Jahrhunderts VOTLT

allem 1ın der ZUT[C Vorherrschaft gelangendenpathetisch” sel, dann ist dieser Vorwurf auch
hm machen. Man würde sich Ööfters etwas Jesuitentheologie immer mehr der neuschola”-

289

setzte erst im laufe des 17. Jahrhunderts 
ein. 
Das Heft macht deutlich, daß der Priester­
zölibat im Jahrhundert der Reformation theo­
logisch wie praktisch in eine gefährliche Krise 
geraten ist, die durch die unnachgiebige Hal­
tung der Päpste sowie der meisten Bischöfe 
und Theologen zugunsten des Zölibatsgeset­
zes überwunden werden konnte. F. bemerkt 
jedoch mit Recht, daß die Zöliba"tsfrage im­
mer auch eine Frage des Priesterbildes sei 
und daß deshalb jede Zeit dieses Problem 
neu durchdenken, tiefer begründen und 
glaubhafter motivieren müsse. 
Miind1en Georg Denzler 

BRAULIK GEORG, Cölestin Wolfsgruber 
OSB, Hofprediger und Professor f iir Kir­
chengeschidzte (1848-1924). (Wiener Beiträge 
zur Theologie, Bd. XIX.) (121.) Herdcr, Wien 
1968. Kart. S 65.-, DM/sfr 10.50. 

Der Wiener Kirchenhistoriker F. Loidl schreibt 
zum Geleit: ,,Beh·achtet man die Forschungen 
und Darstellungen auf dem Gebiet der öster­
reichischen Kirchengeschichte, so muß man 
feststellen, da"ß Cölestin Wolfsgruber von kei­
nem Inhaber des durch die Maria-Theresiani­
sche Studienreform geschaffenen Lehrstuhls 
für die Kirchengeschichte an der katholisd1-
theologischen Fakultät der Wiener Universi­
tät an publizistischer Fruchtbarkeit übertrof­
fen wird" (7). Was dieses Urteil bedeutet, 
kann nur ermessen, wer das reiche Schrift­
tum von J. Kopallik und E. Tomek, den 
Nachfolgern Wolfsgrubers, kennt. Freilich, 
bei aller Bewunderung vor dem Werke des 
gelehrten Benediktiners darf nicht übersehen 
werden, daß dessen wissenschaftliche Ein­
stellung und historische Methode wohlbe­
griindeten Anlaß zur Kritik gaben. So ist es 
zu begrüßen, daß sich in G. Braulik ein Be­
arbeiter fand, der das wissenschaftliche Rüst­
zeug mitbrachte, um eine kritische Beurtei­
lung der äußerst zahl- und umfangreichen 
Publikationen C. Wolfsgrubers und seiner 
Leistungen als langjähriger Hofprediger und 
Universitätsprofessor zu bieten, die auch vor 
der Fachwelt a·ufs Ganze gesehen bestehen 
kann. Die Arbeit ist übersichtlich gegliedert 
in fünf Teile: Entwicklung bis 1900 (29-44); 
Hofprediger (45-66); Universitätsprofessor 
(67-78); Publizist (79-108); Ausklang (109 
bis 116). Dem Autor geht es nicht nur dar­
um, den Wissenschaftler zu „sezieren", son­
dern auch ~lie vorbildliche Persönlichkeit 
Wolfsgmbers, der einen charakteristischen 
Menschentyp in der österreichisch-ungari­
schen Monarchie der Jahrhundertwende dar­
stellt. 
Wenn Braulik in der zusammenfassenden 
Beurteilung zu Recht beanstandet, daß die 
Ausdrucksweise Wolfsgrubers „bisweilen 
poetisch und blumenreich, manchmal fast 
pathetisch" sei, dann ist dieser Vorwurf auch 
ihm zu machen. Man würde sich öfters etwas 

1 9 

mehr Diskretion vom Vf. wünschen. Pein­
lichen Eindruck erwecken die Ausführungen 
auf 5. 35, die Anmerkung 70 auf S. 37 und 
die einleitenden Bemerkungen über die Pre­
digttätigkeit Wolfsgrubers auf 5. 48. Me­
thodisd1 ist zu beanstanden, daß der Autor 
in Anmerkungen wiederholt, was er in der 
Darstellung schon zur Genüge geboten hat: 
vgl. 5. 46 und S. 47. Die Frage, ob Wolfs­
gruber das Angebot einer Dozentur für Kir­
chengeschich te in dem römischen Benedikti­
nerkolleg 5. Anselmo erhalten habe, ließe 
sich mit großer Wahrscheinlichkeit in den 
entsprechenden Archiven Roms klären. Die 
vorstehenden Bemerkungen wollen das Ver­
dienst des Verfassers nicht schmälern, das er 
sich durch diese durchwegs erfreuliche Pu­
blikation erworben hat, sondern sollen nur 
bescheidene Anregungen sein, die bei einer 
eventuellen Neuaufla•ge ihre Berücksichtigung 
finden könnten. 
Passau August Leid/ 

PRITZ JOSEF, Mensdz als Mitte. Leben und 
Werk Carl Werners. I. Leben und Werk in 
geschichtlichem Zusammenhang. (Wiener Bei­
träge zur Theologie, Bd. XXII.) (492.) H er­
der, Wien 1968. Kart. S 240.-, DM/sfr 38.80. 

Da der christliche Glaube als steter Neuvoll­
zug von der Geschichte getragen ist, ist unser 
Denken keineswegs unabhängig von jenen 
Generationen, mit denen wir beinahe noch in 
lebendigem Kontakt stehen; anderseits er­
öffnet da"s Bedenken des Denkens der Frü­
heren neue Perspektiven für uns selbst. In 
dieser geschichtlich-dialogischen Spannung 
steht .das vorliegende Buch. Darin greift P. 
einen hervorragenden Vertreter der öster­
reichischen Theologie des 19. Jahrhunderts 
heraus : Auf <lern Hintergrund des Lebens 
Carl Werners (1821-1888), der als Professor 
in St. Pölten und Wien wirkte, wird ein gro­
ßer Teil der österreichischen Theologie des 
vorigen Jahrhunderts mit großer Umsicht 
und breiter Genauigkeit dargestellt. 
Die geistige Heimat des eine reiche literari­
sche Tätigkeit entfaltenden Theologen wur­
den die philosophisch-theologischen Anschau­
ungen A. Günthers, die leider wegen einiger 
mißverständlichen und mißverstandenen For­
mulierungen 1857 kirchlich verurteilt wurden. 
Eine zweite Wurzel des Wernerschen Den­
kens wa·r das Denken F. Baaders, das ihn vor 
allem zu „mystischer Tiefe" führte. In der 
Synthese dieser beiden Denker erreichte Wer­
ner seinen eigenen Standort, den P. im Titel 
seines Buches angibt: Mensch als Mitte. Der 
Mensch als Synthese von Natur und Geist 
(Günther) ist die solare Mitte (Baader) des 
Seins. Es wäre bei konsequentem Weiter­
denken ein starker Hinweis auf Heideggers 
Fundamentalontologie gegeben. Während <lie 
Theologie des vorigen Jahrhunderts vor 
allem in der zur Vorherrschaft gelangenden 
J esuitentheologie immer mehr der neuschola-

289 


