setzte erst im Laufe des 17. Jahrhunderts
ein.

Das Heft macht deutlich, daB der Priester-
z6libat im Jahrhundert der Reformation theo-
logisch wie praktisch in eine gefdhrliche Krise
geraten ist, die durch die unnachgiebige Hal-
tung der Pipste sowie der meisten Bischife
und Theologen zugunsten des Zélibatsgeset-
zes iiberwunden werden konnte. F. bemerkt
jedoch mit Recht, daf die Zélibatsfrage im-
mer auch eine Frage des Priesterbildes sei
und daf deshalb jede Zeit dieses Problem
neu durchdenken, tiefer begriinden wund
glaubhafter motivieren miisse.
Miinchen Georg Denzler
BRAULIK GEORG, Célestin Wolfsgruber
0SB, Hofprediger und Professor fiir Kir-
chengeschichte (1848—1924). (Wiener Beitriige
zur Theologie, Bd. XIX.) (121.) Herder, Wien
1968. Kart. S 65.—, DM/sfr 10.50.

Der Wiener Kirchenhistoriker F. Loidl schreibt
zum Geleit: ,Betrachtet man die Forschungen
und Darstellungen auf dem Gebiet der Oster-
reichischen Kirchengeschichte, so muB man
feststellen, daB Colestin Wolfsgruber von kei-
nem Inhaber des durch die Maria-Theresiani-
sche Studienreform geschaffenen Lehrstuhls
fiir die Kirchengeschichte an der katholisch-
theologischen Fakultit der Wiener Universi-
tit an publizistischer Fruchtbarkeit iibertrof-
fen wird” (7). Was dieses Urteil bedeutet,
kann nur ermessen, wer das reiche Schrift-
tum von J. Kopallik und E. Tomek, den
Nachfolgern Wolfsgrubers, kennt. Freilich,
bei aller Bewunderung vor dem Werke des
gelehrten Benediktiners darf nicht iibersehen
werden, daf dessen wissenschaftliche Ein-
stellung und historische Methode wohlbe-
griindeten AnlaB zur Kritik gaben. So ist es
zu begriifen, daB sich in G. Braulik ein Be-
arbeiter fand, der das wissenschaftliche Riist-
zeug mitbrachte, um eine kritische Beurtei-
lung der #uferst zahl- und umfangreichen
Publikationen C. Wolfsgrubers und seiner
Leistungen als langjihriger Hofprediger und
Universititsprofessor zu bieten, die auch vor
der Fachwelt aufs Ganze gesehen bestehen
kann. Die Arbeit ist iibersichtlich gegliedert
in fiinf Teile: Entwicklung bis 1900 (29—44);
Hofprediger (45—66); Universititsprofessor
(67—78); Publizist (79—108); Ausklang (109
bis 116). Dem Autor geht es nicht nur dar-
um, den Wissenschaftler zu ,sezieren”, son-
dern auch die vorbildliche Persinlichkeit
Wolfsgrubers, der einen charakteristischen
Menschentyp in der &sterreichisch-ungari-
SChﬁn Monarchie der Jahrhundertwende dar-
stellt.

Wenn Braulik in der zusammenfassenden
Beurteilung zu Recht beanstandet, daf die
Ausdrucksweise Wolfsgrubers ,bisweilen
poetisch und blumenreich, manchmal fast
pathetisch” sei, dann ist dieser Vorwurf auch
ihm zu machen. Man wiirde sich &fters etwas

19

mehr Diskretion vom Vf. wiinschen. Pein-
lichen Eindruck erwecken die Ausfithrungen
auf S. 35, die Anmerkung 70 auf S. 37 und
die einleitenden Bemerkungen iiber die Pre-
digttitigkeit Wolfsgrubers auf S. 48. Me-
thodisch ist zu beanstanden, daff der Autor
in Anmerkungen wiederholt, was er in der
Darstellung schon zur Geniige geboten hat:
vgl. 5. 46 und S. 47. Die Frage, ob Wolfs-
gruber das Angebot einer Dozentur fiir Kir-
chengeschichte in dem rémischen Benedikti-
nerkolleg 5. Anselmo erhalten habe, lieBe
sich mit groBer Wahrscheinlichkeit in den
entsprechenden Archiven Roms kldren. Die
vorstehenden Bemerkungen wollen das Ver-
dienst des Verfassers nicht schmdlern, das er
sich durch diese durchwegs erfreuliche Pu-
blikation erworben hat, sondern sollen nur
bescheidene Anregungen sein, die bei einer
eventuellen Neuauflage ihre Beriicksichtigung
finden kénnten.
Passau August Leidl
PRITZ JOSEF, Mensch als Mitte. Leben und
Werk Carl Werners. 1. Leben und Werk in
geschichtlichem Zusammenhang. (Wiener Bei-
trige zur Theologie, Bd. XX/I.) (492.) Her-
der, Wien 1968. Kart. S 240.—, DM/sfr 38.80.

Da der christliche Glaube als steter Neuvoll-
zug von der Geschichte getragen ist, ist unser
Denken keineswegs unabhingig von jenen
Generationen, mit denen wir beinahe noch in
lebendigem Kontakt stehen; anderseits er-
offnet das Bedenken des Denkens der Frii-
heren neue Perspektiven fiir uns selbst. In
dieser geschichtlich-dialogischen Spannung
steht das vorliegende Buch, Darin greift P.
einen hervorragenden Vertreter der Oster-
reichischen Theologie des 19. Jahrhunderts
heraus: Auf dem Hintergrund des Lebens
Carl Werners (1821—1888), der als Professor
in St. Pélten und Wien wirkte, wird ein gro-
Ber Teil der dsterreichischen Theologie des
vorigen Jahrhunderts mit groSer Umsicht
und breiter Genauigkeit dargestellt.

Die geistige Heimat des eine reiche literari-
sche Titigkeit entfaltenden Theologen wur-
den die philosophisch-theologischen Anschau-
ungen A. Giinthers, die leider wegen einiger
miBverstindlichen und mifiverstandenen For-
mulierungen 1857 kirchlich verurteilt wurden.
Eine zweite Wurzel des Wernerschen Den-
kens war das Denken F. Baaders, das ihn vor
allem zu ,mystischer Tiefe” fiihrte. In der
Synthese dieser beiden Denker erreichte Wer-
ner seinen eigenen Standort, den P. im Titel
seines Buches angibt: Mensch als Mitte. Der
Mensch als Synthese von Natur und Geist
(Giinther) ist die solare Mitte (Baader) des
Seins. Es wire bei konsequentem Weiter-
denken ein starker Hinweis auf Heideggers
Fundamentalontologie gegeben. Wihrend die
Theologie des vorigen Jahrhunderts vor
allem in der zur Vorherrschaft gelangenden
Jesuitentheologie immer mehr der neuschola-

289



