tuelle Rechts- und Seelsorgeprobleme einen
scharfen Blick und ein weites Herz hatte und
hoffentlich noch lange haben mége. Vielleicht
wire die Artikelfolge in der Anordnung un-
serer Besprechung vorzuziehen gewesen, je-
denfalls mufte sie fiiglich schlieBen mit dem
fundierten ,,Ausblick” des Oberlandeskirchen-
rats C. Brummack: ,Eis elpida zoosan — zur
lebendigen Hoffnung".
Kdnigstein

MENGES WALTER, Die Ordensmiinner in
der Bundesrepublik Deutschland. Eine empi-
rische Untersuchung. (155.) Wienand, Kéln
1969. Brosch. DM 11.40.

Diese soziologische Studie wurde von der
Vereinigung deutscher Ordensoberer im Hin-
blidk auf ein konzilgemiBes aggiornamento
der ihnen anvertrauten Gemeinschaften in
Auftrag gegeben. Das reichhaltige statisti-
sche Material 148t mit einiger Vorsicht fol-
gende Schliisse zu:

1. Numerisch ist ein sprunghaftes Anwach-
sen des Ordenslebens im Anschluf an den
Kulturkampf und parallel zur industriellen
Revolution bis in die Jahre nach dem zwei-
ten Weltkrieg festzustellen. Nicht die fried-
lichen Zeiten wiren demnach die fiir die
Kirche fruchtbarsten.

2. Die Orden halten weithin Schritt mit den
neuen soziologischen Gegebenheiten. Auch
von daher ist ihr absolutes und relatives
Wachstum im angegebenen Zeitraum zu er-
kléren.

3. Die Gemeinschaften entziehen sich nicht
dem soziologischen Gesetz der , Umwelt-
bedingtheit”. Das heiBt, sie iibernehmen not-
wendige Aufgaben, ohne unter allen Um-
stinden an einem historischen ,image” oder
einer rein formellen ,Identitit” festzuhalten.
4. Entscheidend fiir den Nachwuchs erscheint
primir nicht das historische ,image”, son-
dern die konkrete Pridsenz individueller Or-
densgruppen unter den Menschen.

5. Die Orden iibernehmen erstaunlich viele
ordentliche Seelsorgeposten. Im Lebensstil
kommt es daher zu einer weitgehenden An-
gleichung an den der Dibzesanpriester.

6. Soziologen sehen den Unterschied der bei-
den Stinde nur noch im Organisatorischen:
Der Weltpriester ist einem Bistum, der Or-
denspriester einer religiosen Kommunitit
verpflichtet. In der industriellen Massen-
gesellschaft mit ihrer biirokratischen Men-
schenbehandlung muf dieser Unterschied je-
doch von menschlicher Tragweite sein.

7. Der Ordenskandidat findet in den Klostern
eine freiere Vielfalt von ,Berufsrollen”.

8. Die Rekrutierung der Ordens- wie auch
der Weltpriesterkandidaten erfolgt derzeit
noch aus den kleinen mittelstindischen Grup-
pen, die in keiner Weise mehr représentativ
fiir die Sozialstruktur der industriellen Welt
sind. Der kleineren Pfarre, die noch persén-
liche Gemeindebildung und den entsprechen-
den Kontakt zuldfit, muB daher im Hin-

Karl Braunstein

blick auf den geistlichen Nachwuchs ebenso
grofes Augenmerk geschenkt werden wie
den stidtischen GroBpfarren.

9. Das humanistische Gymnasium bringt
immer noch die meisten Kandidaten hervor.
Der Schultyp scheint demnach noch immer
eine addquate Vorbildung fiir das Studium
der Theologie zu gewihrleisten. Mehr Durch-
lissigkeit der Schultypen und Erleichterung
des Schulbesuchs besonders fiir Schiiler aus
kinderreichen Familien diirfte jedoch eine
neue Hoffnung fiir ein Anwachsen der geist-
lichen Berufe darstellen.

10. Der ,expansive Konsum” als Tugend
der gegenwiirtigen Gesellschaftsform miifite
auf Grund der statistischen Daten in den
niachsten Jahren verheerend auf den Nach-
wuchs wirken.

11. Auswirtige Missionsarbeit zieht erwie-
senermafen Ordensberufe an.

Die Arbeit miite von allen Gremien, die
fiir Priester- und Ordensnachwuchs und fiir
eine postkonziliare Umstrukturierung der
Digzesanverwaltungen und Ordensgemein-
schaften verantwortlich sind, griindlich iiber-
dacht werden. Analoge Untersuchungen wi-
ren in allen Kirchen- und Ordensprovinzen
wiinschenswert.

Wilhering/Bochum Gerhard B. Winkler

KHOURY ADEL-THEODORE, Der theolo-
gische Streit der Byzantiner mit dem Islam.
(78.) Schoningh, Paderborn 1969, Kart. lam.
DM 6.80.

In der byzantinischen Welt hat man sich
wihrend des Mittelalters ebenso wie im
Abendland, wenngleich unabhingig davon,
nicht nur mit Waffengewalt gegen den Islam
zur Wehr gesetzt, sondern auch mit den
Mitteln der theologischen Polemik und Apo-
logetik. Uber diesen theologischen Streit der
Byzantiner mit dem Islam (bis zum 13. Jh))
berichtet dieses Buch. Das 1. Kap. ist den
einschldgigen Texten und Autoren gewidmet
(12—33). Im 2. Kap. wird die byzantinische
Polemik gegen den Islam (34—52), im 3.
die byzantinische Apologetik (53—70) nach
Sachgebieten behandelt. Khoury schliefft mit
Betrachtungen iiber die Mbglichkeiten und
Grenzen des islamisch-christlichen Dialoges
(71—75).

Fiir eine erste Orientierung ist das Buch ge-
eignet. Es hat aber auch Schwiéchen. Im Aus-
druck ist manches etwas schief geraten. Zum
Teil liegt das sicher daran, daf es sich um
eine Ubersetzung handelt. Die franzosische
Originalausgabe, die gleichzeitig in Paris er-
scheint, liest sich vermutlich fliissiger. Aber
ein Teil der Unebenheiten ist wohl substan-
tieller Natur. Enttiduschend, da allzu primi-
tiv (wenn auch gut gemeint), ist der Schluf-
abschnitt, in dem sozusagen die Moral aus
der Geschichte gezogen wird.

Der Verfasser, dem Namen nach orientalisch-
christlicher Herkunft, fiihlt sich in der fran-
zosischsprachigen Fachliteratur zu Hause. Am

293



Schluf der Einleitung nennt er einige eigene
Werke und bemerkt ausdriicklich, daf er in
seiner Darstellung darauf Bezug nimmt. Die
deutschsprachigen Untersuchungen von Carl
Giiterbock (Der Islam im Lichte der byzanti-
nischen Polemik, Berlin 1912) und Wolfgang
Eichner (Die Nachrichten iiber den Islam bei
den Byzantinern, Der Islam 23 [1936] 133
bis 62, 197—244) waren ihm vermutlich un-
bekannt oder nicht zuginglich. Wenn man
sich genauer iiber die Materie unterrichten
will, wird man immer noch am besten zu der
Untersuchung von Eichner greifen.

Es ist verstindlich, aber zugleich bedauerlich,
daB Khoury einen wichtigen Zeitschriftenauf-
satz aus neuerer Zeit iibersehen hat: Armand
Abel, Le chapitre CI du Livre des Hérésies
de Jean Damascéne: son inauthenticité (Stu-
dia Islamica 19 [1963] 5—25). Nach Abels
Ausfithrungen stammt das Kapitel iiber die
Hiresie der Ismailiten, das als Bestandteil
eines groBen theologischen Werkes von Jo-
hannes Damaskenos iiberliefert ist, aus spi-
terer Zeit. Die einschldgigen Abschnitte bei
Khoury (und Eichner) sind dementsprechend
zu berichtigen.

Tiibingen
PATROLOGIE

LUBAC HENRI DE, Geist aus der Geschichte.
Das Schriftverstindnis des Origenes. Uber-
tragen und eingeleitet von Hans Urs von
Balthasar. (522.) Johannes-V., Einsiedeln
1968. Ln. DM/sfr 45.—.

Geschichte, auch der neuesten Theologie,
kann nur in der Kontinuitit mit dem, was
frithere Theologen gedacht und gesagt haben,
zu fruchtbaren Ergebnissen kommen. Dieses
fundamentale Anliegen fiihrt Vf. dazu, die
Exegese des grofen Origenes zu erforschen
und sie in ein Verhiltnis zu den Methoden
und teilweise auch den inhaltlichen Ergeb-
nissen der heutigen Exegese zu setzen. Es ist
ein gewagtes Unternehmen, wenn man an
die ganz modernen Fragestellungen und Me-
thoden heutiger Exegese denkt, die erst durch
die neuzeitliche Geistes- und Geschichtsent-
wicklung iiberhaupt aufgetaucht bzw. ermog-
licht worden sind. Nur ein guter Kenner der
heutigen Theologie und Exegese wie auch
der Vitertheologie, wie de Lubac, konnte
iiberhaupt dieses Risiko auf sich nehmen.
Daf es gegliickt ist, bezeugt kein Geringerer
als Hans Urs von Balthasar in seinem glin-
zenden Vorwort.

Lubac ist kritisch genug, um das Veraltete
und von unserer Zeit nicht Ubernehmbare
bei diesem grofen Denker des christlichen
Altertums zu sehen. Aber er zeigt, daf nach
Eliminierung seiner zeitbedingten Anschau-
ungen Origines uns noch vieles zu sagen
hat. Insbesondere kann Origines — richtig
verstanden — der heutigen Exegese einen
synthetischen Weg aufzeigen, durch den ihre
bis zum Extrem vorgetriebenen und heute

Rudi Paret

294

noch nur nebeneinander stehenden bzw. sich
bekimpfenden Methoden zu einer organi-
schen Ganzheit und Fruchtbarwerdung kom-
men. Es ist der Weg einer Synthese der hi-
storisch-kritischen, der existentialen und der
geistig-allegorischen Interpretation. Der Pro-’
blemhorizont, unter dem Vf. die Aussagen
des Origines befragt, ist eine entscheidende
Frage fiir die heutige Theologie iiberhaupt.
Es ist die Frage: Wie wird Geschichte zu
Geist? Origines vermag zumindest in dem
Sinn wegweisend fiir die Beantwortung die-
ser Frage zu sein, als er die Geschichte nicht
zugunsten des Geistes, also die Fleischwer-
dung des Logos nicht auflést, aber auch nicht
die Geschichte zur reinen Historie erstarren
lift, sondern den geistigen Bedeutungsgehalt
dieses entscheidenden Menschheitsereignisses
zu ergriinden versucht.

Das Werk ist in der Sauberkeit seiner Me-
thode der Ergriindung dessen, was Origines
entgegen allen iiber ihn im Laufe der wei-
teren christlichen Geschichte angesammelten
Vorurteilen wollte und meinte, vorbildlich
fiir alle Bemiithungen, aus dem Denken der
Vergangenheit fruchtbare AnstéBe fiir das
Denken der Gegenwart zu ermitteln.

Wien Hubertus Mynarek

VOGT HERMANN JOSEF, Coetus Sancto-
rum. Der Kirchenbegriff des Novatian und
die Geschichte seiner Sonderkirche. (Theo-
phaneia, Bd. 20.) (307.) Hanstein, Bonn 1968,
Brosch. DM 48.—.

Vf. gliedert seine Arbeit auf: 1. Novatians
Person und Schisma. 2. Der Kirchenbegriff
Novatians. 3. Novatians Sonderlehren und
Praxis. 4. Die weitere Entwicklung der No-
vatianerkirche. 5. Die literarische Bekdmp-
fung des Novatianismus. 6. Die Geschichte
der Novatianer im Osten. 7. Spétere Zeug-
nisse fiir den Novatianismus. Aus der Fiille
des Dargebotenen sei auf einige Punkte aus
dem Verhilinis: Kirche-Siinder-Siindenverge-
bung hingewiesen.

Zunichst fillt auf, daB Novatian die Kirche
nie als Mutter bezeichnet (96). Der Grund,
warum in der frithen Patristik das Bild von
der Mutter Kirche so beliebt war, lag wohl
darin, daB man von der Notwendigkeit einer
kirchlichen Mittlertitigkeit im Heilsgeschehen
iiberzeugt war. Cyprian beschreibt den Vor-
gang der Rekonziliation genau, er kennt also
ein ,kirchliches Sakrament der Bufie”. ,Bei
Novatian gibt es nur BuBleistungen der Siin-
der. Wenn diese so weit gediehen sind, dal
man hoffen darf, Gott sei damit zufrieden,
darf man dem Ponitenten die Eucharistie
reichen. Ein kirchlicher Zwischenritus ist bei
ihm nicht bezeugt. Es scheint also bei ihm
kein BuBsakrament zu geben” (119). ,Aber
auch die Wiedergewihrung der Kommunion
scheint keine sichere Wirkung zu haben, so
daR die Ponitenten wieder richtige Glieder
der Kirche wiirden. Solche wieder in der
Kirche zu wissen, widerstrebt ihm (Nova-



