Schluf der Einleitung nennt er einige eigene
Werke und bemerkt ausdriicklich, daf er in
seiner Darstellung darauf Bezug nimmt. Die
deutschsprachigen Untersuchungen von Carl
Giiterbock (Der Islam im Lichte der byzanti-
nischen Polemik, Berlin 1912) und Wolfgang
Eichner (Die Nachrichten iiber den Islam bei
den Byzantinern, Der Islam 23 [1936] 133
bis 62, 197—244) waren ihm vermutlich un-
bekannt oder nicht zuginglich. Wenn man
sich genauer iiber die Materie unterrichten
will, wird man immer noch am besten zu der
Untersuchung von Eichner greifen.

Es ist verstindlich, aber zugleich bedauerlich,
daB Khoury einen wichtigen Zeitschriftenauf-
satz aus neuerer Zeit iibersehen hat: Armand
Abel, Le chapitre CI du Livre des Hérésies
de Jean Damascéne: son inauthenticité (Stu-
dia Islamica 19 [1963] 5—25). Nach Abels
Ausfithrungen stammt das Kapitel iiber die
Hiresie der Ismailiten, das als Bestandteil
eines groBen theologischen Werkes von Jo-
hannes Damaskenos iiberliefert ist, aus spi-
terer Zeit. Die einschldgigen Abschnitte bei
Khoury (und Eichner) sind dementsprechend
zu berichtigen.

Tiibingen
PATROLOGIE

LUBAC HENRI DE, Geist aus der Geschichte.
Das Schriftverstindnis des Origenes. Uber-
tragen und eingeleitet von Hans Urs von
Balthasar. (522.) Johannes-V., Einsiedeln
1968. Ln. DM/sfr 45.—.

Geschichte, auch der neuesten Theologie,
kann nur in der Kontinuitit mit dem, was
frithere Theologen gedacht und gesagt haben,
zu fruchtbaren Ergebnissen kommen. Dieses
fundamentale Anliegen fiihrt Vf. dazu, die
Exegese des grofen Origenes zu erforschen
und sie in ein Verhiltnis zu den Methoden
und teilweise auch den inhaltlichen Ergeb-
nissen der heutigen Exegese zu setzen. Es ist
ein gewagtes Unternehmen, wenn man an
die ganz modernen Fragestellungen und Me-
thoden heutiger Exegese denkt, die erst durch
die neuzeitliche Geistes- und Geschichtsent-
wicklung iiberhaupt aufgetaucht bzw. ermog-
licht worden sind. Nur ein guter Kenner der
heutigen Theologie und Exegese wie auch
der Vitertheologie, wie de Lubac, konnte
iiberhaupt dieses Risiko auf sich nehmen.
Daf es gegliickt ist, bezeugt kein Geringerer
als Hans Urs von Balthasar in seinem glin-
zenden Vorwort.

Lubac ist kritisch genug, um das Veraltete
und von unserer Zeit nicht Ubernehmbare
bei diesem grofen Denker des christlichen
Altertums zu sehen. Aber er zeigt, daf nach
Eliminierung seiner zeitbedingten Anschau-
ungen Origines uns noch vieles zu sagen
hat. Insbesondere kann Origines — richtig
verstanden — der heutigen Exegese einen
synthetischen Weg aufzeigen, durch den ihre
bis zum Extrem vorgetriebenen und heute

Rudi Paret

294

noch nur nebeneinander stehenden bzw. sich
bekimpfenden Methoden zu einer organi-
schen Ganzheit und Fruchtbarwerdung kom-
men. Es ist der Weg einer Synthese der hi-
storisch-kritischen, der existentialen und der
geistig-allegorischen Interpretation. Der Pro-’
blemhorizont, unter dem Vf. die Aussagen
des Origines befragt, ist eine entscheidende
Frage fiir die heutige Theologie iiberhaupt.
Es ist die Frage: Wie wird Geschichte zu
Geist? Origines vermag zumindest in dem
Sinn wegweisend fiir die Beantwortung die-
ser Frage zu sein, als er die Geschichte nicht
zugunsten des Geistes, also die Fleischwer-
dung des Logos nicht auflést, aber auch nicht
die Geschichte zur reinen Historie erstarren
lift, sondern den geistigen Bedeutungsgehalt
dieses entscheidenden Menschheitsereignisses
zu ergriinden versucht.

Das Werk ist in der Sauberkeit seiner Me-
thode der Ergriindung dessen, was Origines
entgegen allen iiber ihn im Laufe der wei-
teren christlichen Geschichte angesammelten
Vorurteilen wollte und meinte, vorbildlich
fiir alle Bemiithungen, aus dem Denken der
Vergangenheit fruchtbare AnstéBe fiir das
Denken der Gegenwart zu ermitteln.

Wien Hubertus Mynarek

VOGT HERMANN JOSEF, Coetus Sancto-
rum. Der Kirchenbegriff des Novatian und
die Geschichte seiner Sonderkirche. (Theo-
phaneia, Bd. 20.) (307.) Hanstein, Bonn 1968,
Brosch. DM 48.—.

Vf. gliedert seine Arbeit auf: 1. Novatians
Person und Schisma. 2. Der Kirchenbegriff
Novatians. 3. Novatians Sonderlehren und
Praxis. 4. Die weitere Entwicklung der No-
vatianerkirche. 5. Die literarische Bekdmp-
fung des Novatianismus. 6. Die Geschichte
der Novatianer im Osten. 7. Spétere Zeug-
nisse fiir den Novatianismus. Aus der Fiille
des Dargebotenen sei auf einige Punkte aus
dem Verhilinis: Kirche-Siinder-Siindenverge-
bung hingewiesen.

Zunichst fillt auf, daB Novatian die Kirche
nie als Mutter bezeichnet (96). Der Grund,
warum in der frithen Patristik das Bild von
der Mutter Kirche so beliebt war, lag wohl
darin, daB man von der Notwendigkeit einer
kirchlichen Mittlertitigkeit im Heilsgeschehen
iiberzeugt war. Cyprian beschreibt den Vor-
gang der Rekonziliation genau, er kennt also
ein ,kirchliches Sakrament der Bufie”. ,Bei
Novatian gibt es nur BuBleistungen der Siin-
der. Wenn diese so weit gediehen sind, dal
man hoffen darf, Gott sei damit zufrieden,
darf man dem Ponitenten die Eucharistie
reichen. Ein kirchlicher Zwischenritus ist bei
ihm nicht bezeugt. Es scheint also bei ihm
kein BuBsakrament zu geben” (119). ,Aber
auch die Wiedergewihrung der Kommunion
scheint keine sichere Wirkung zu haben, so
daR die Ponitenten wieder richtige Glieder
der Kirche wiirden. Solche wieder in der
Kirche zu wissen, widerstrebt ihm (Nova-



tian), deshalb soll man ihnen die Kommu-
nion erst reichen, wenn man sicher ist, daf
sie sterben, daf sie also nicht nachher zur
Gemeinde gehéren werden” (119 f). Den Hin-
tergrund dieser Meinung Novatians bildet
sein mangelndes Verstindnis von Siinde und
Erlosung durch Christus und von der Bedeu-
tung der Kirche in der Bewiltigung dieser
Tatsache. Darum hat Novatian mit solcher
Schiirfe auf den Abfall von der Kirche wiih-
rend der Verfolgungszeit reagiert. Vogt
meint: ,,Da Novatian im Gegensatz zu Cy-
prian und etwa auch Tertullian kein eigent-
liches  Bekehrungserlebnis  durchgemacht
hatte, fehlte ihm die Erfahrung und sogar
der theologische Begriff der Siinde. So konnte
er Christus nicht als Erléser von der Siinde
und die Kirche nicht als konsequente Wei-
terfithrung der Erlosung begreifen. Sie war
ihm lediglich die sichtbare Gegenwart gott-
geschenkter Heiligkeit, die sich nur erhalten
kann in radikaler Absonderung von der
Siinde und den Siindern, und die so in ihrer
Absonderung kraft des Geistbesitzes schon
den Anfang der Vollendung des Menschen
darstellt, die in der Auferstehung erreicht
werden soll. Diese Kirche ist dynamisch nur
in ihrer Hinordnung auf das Jenseits, im
Diesseits kann sie sich nicht wesenhaft ent-
falten oder vervollkommnen... so ist Nova-
tians Kirchenbegriff wesentlich vom katholi-
schen, auch vom altkirchlichen, verschieden,
allerdings nicht so sehr durch gegenteilige
Behauptungen als vielmehr durch AuBeracht-
lassen entscheidender Elemente. Mit Hippolyt
etwa stimmt Novatian durchaus iiberein in
der Betonung der Heiligkeit der Kirche, aber
die bei jenem so klar hervortretende, Offen-
barung und Heil vermittelnde Funktion der
Kirche tritt bei ihm fast ganz zuriick” (291 f).
Abschliefend sei ausdriicklich vermerkt, daf3
wir nur einen Punkt beleuchten konnten. Das
Buch erscheint auch Ffiir einen weiteren Kreis
von theologisch Interessierten sehr lesens-
wert.

Trier-Innsbruck Ekkart Sauser
WACHT MANFRED, Aeneas von Gaza als
Apologet. Seine Kosmologie im Verhiltnis
zum Platonismus. (Theophaneia, Bd. 21.)
(151.) Hanstein, Bonn 1969. Brosch.
DM 21.50.

Es geht dem Vf. darum, an Hand des Dialogs
,Theophrast” die Frage zu beantworten, ob
der an der Wende vom 5. zum 6. Jahrhun-
dert tdtige Philosoph Aeneas von Gaza trotz
seiner weitgehenden Ubernahme platonischer
Ideen und der offensichtlichen Zuriickdrén-
gung des spezifisch christlichen Gedanken-
gutes (Bibel, Viter) noch rechtgldubig ge-
blieben ist. Da ,,Ziel und Zwedk des Dialogs
die Bekehrung des Neuplatonikers Theo-
phrast zum Christen” (20) war, mufite sich
Aeneas auf die geistige Ebene seines Ge-
sprichspartners begeben. Er hat damit nur
ein stets legitimes Anliegen der Evangeli-

sation aufgegriffen. Der Gefahr einer Ver-
filschung der christlichen Lehre ist Aeneas
nach Ansicht Wachts im wesentlichen nicht
erlegen, wenn es auch nicht ohne ,gedank-
liche Spannungen” und ein gewisses Grenz-
giangertum abgeht.

Untersucht wird in erster Linie die Kosmolo-
gie (der Terminus ,Kosmogonie” hitte m. E.
den Vorzug verdient) des Aeneas, die grund-
sitzlich an der Kontingenz der Schopfung
und der creatio ex nihilo festhilt.

Dem Dissertanten Wacht ist es gelungen,
seine These iiberzeugend und sprachlich an-
sprechend darzulegen.

Linz Rudolf Zinnhobler

FUNDAMENTAL-
THEOLOGIE

RAHNER KARL/DARLAPP ADOLF, Sacra-
mentum mundi. Theologisches Lexikon fiir
die Praxis. 2. Bd.: Existenzialphilosophie bis
Kommunismus. (1404 Sp.) Herder, Freiburg
1968; 3. Bd.: Konfessionalismus bis Quietis-
mus. (1432 Sp.) Herder, Freiburg 1969; 4. Bd.:
Qumran bis Zukunft. Register, Autorenver-
zeichnis. (1458 Sp., 33 S.) Herder, Freiburg
1969. Ln. je Bd. DM 98.— (Subskr.).

Da Band 1 in dieser Zeitschrift (116 [1968]
371) bereits besprochen worden ist, bleiben
nunmehr die Binde 2—4 zu wiirdigen, denn
mit Band 4 ist das Riesenwerk abgeschlos-
sen, das auf 5606 Spalten, vom Stichwort
Abendland” bis zum Stichwort ,,Zukunft”
eine einzigartige Fiille von Wissensnotwen-
digem und Wissenswertem anbietet und wohl
die erste international konzipierte theologi-
sche Enzyklopidie darstellt.

Aus dem 2. Band seien die so aktuellen
Stichworte ,Familie”, ,Fasten”, ,Form-
geschichte” hervorgehoben, die eine nach-
konziliare Behandlung erhalten haben. Heute
weiff wohl jeder Exeget, daf er auf Form-
geschichte nicht mehr verzichten kann. ,Die
prophetischen Texte erschlieBen sich der
Darlegung besser unter Beriicksichtigung der
jeweils benutzten Redeformen” (2, 48). Beim
,Gebet” hitten Aktivitit und Passivitit stadr-
ker betont und die ,Stufen des Gebetes”
mit ihren notwendigen Krisen, deren Bedeu-
tung und Uberwindung fiir den modernen
Menschen aufgezeigt werden kdnnen.
Besonders gut informierende Artikel sind:
,Geburtenbeschrankung”, , Gehorsam”, ,,Ge-
nesisinterpretation”, ,Genus litterarium”,
,Geschichtsphilosophie”, ,Geschichtstheolo-
gie”. Thre Aktualitit ist iiber jeden Zweifel
erhaben. ,,Geschlechtlichkeit”, , Gesellschaft”,
.Gesetz”, ,,Gottesbeweise” bieten die neuen
Aspekte. Wenn es heifit: ,,Wir kénnen uns
heute nicht mehr mit der raschen SchluB-
folgerung der quinque viae des Thomas zu-
frieden geben”, nicht einmal mit dem reinen
Nachweis des Ipsum esse subsistens — das
nennen alle Gott —, so kann man dieser
Ansicht nur zustimmen. Der Artikel ,Geist”
ist beziiglich des AT vielleicht etwas summa-

295



