schen ist mir die Heimkunft des Heilands
verheilen (F. Werfel).

Die Sprache der Verkiindigung und des Ge-
betes unterwirft W. Géssmann einer Stil-
kritik mit dem Ergebnis, daB fiir heutige
liturgische Texte ein neues stilistisches
Sprachgefiihl gefordert wird. Mit noch so gu-
ten Ubersetzungen ist das Glaubenszeugnis
noch nicht gewihrleistet. Fiir die Sprache der
Verkiindigung ergibt sich daraus eine bib-
lische, sachliche Sprache ohne Pathos. Pre-
digt ist Glaubenszeugnis und Selbstbesin-
nung der Gemeinde zugleich. Fiir die Stil-
kritik der Predigt wie auch der Gebetsform
fithrt Gossmann zehn Thesen an. E. G. Wei-
nert stellt nach einem Riickblick in die Ge-
schichte des Kirchenbaus fest, daf neben
den Grofkirchen, Bischofskirchen und Kon-
greBhallen dem Lebensstil unseres Alltags
die fiir die Tischgemeinschaft gestaltete
Kleinkirche oder Kapelle oder auch der
Wohnraum mehr entspreche.

Gegeniiber den Prophezeiungen von der
Kirche als dem Grab Gottes plddiert G. Ha-
senhiittl fiir eine glaubwiirdige Gemeinde
der Zukunft. Der Schritt in die Zukunft er-
folgt nicht allein durch Reformen, sondern in
erster Linie durch das Heilshandeln Gottes.
In der Nihe Gottes liegt die Zukunft der
Kirche. Sie zeigt sich in Christus, der sich
mit den Armen, Kranken, Nackten und Hun-
gernden identifiziert. Die Kirche muf im
Dasein fiir andere die Nihe Gottes fiir den
Siinder verkiinden. So ist die Kirche zwar
eine kleine Herde, aber offen fiir alle Welt
in ihrer Verkiindigung und Eucharistiefeier.
Die Gemeinde ist dann glaubwiirdig, wenn
sie den Menschen die Ndhe Gottes bringt.

I. Hermann priift in seiner Abhandlung:
Glauben und Erfahren die Uberlebenschan-
cen des christlichen Glaubens. Wo sind die
Kriterien, dafl mein Leben im Glauben rich-
tig ist? Die areligiose Welt von heute be-
jaht heftig den Menschen, alle Probleme stel-
len sich vom Menschen her und durch den
Menschen. Die Stiitzen des Glaubens aus
Naturbetrachtung, Geschichtserfahrung, Kir-
chenerlebnis und aus dem Sittengesetz sind
fragwiirdig geworden. Zustimmung zum
Glauben ist eine freie Entscheidung. Nun
konnte auch die Allgegenwart des Menschen
Basis fiir den Glauben sein, insofern die
Hoffnung des Evangeliums auf eine humane
Zukunft, die christliche Liebe als Entschlos-
senheit zur sozialen Gerechtigkeit auf dieser
Erde ein neues BewuBtsein von der Unaus-

weichlichkeit humaner Verantwortung be-
wirkt.
Graz Karl Gastgeber

HIERZENBERGER GOTTFRIED, Der magi-
sche Resf. Ein Beitrag zur Entmagisierung
des Christentums. (367.) Patmos, Diisseldorf
1969. Paperback DM 24.—.

Dieser engagierte Beitrag eines Religions-
lehrers verdient als Sachbuch Beachtung. Die

Materialsammlung zu Reformen in der Pra-
xis der katholischen Kirche ist nicht nur um-
fangreich (45—254), sie lebt von Erfahrungen
eines Praktikers und mag fiir diesen oder
jenen Kirchenfiihrer oder Theologen drger-
lich sein in der unbarmherzigen Aufdeckung
innerkirchlicher =~ Fehlhaltungen. Offenbar
fiirchten Verfasser und Verlag (4, 358 f) die-
sen Arger. Einsichtige sollten sich davor be-
wahren, wenn sie die Materialsammlung als
Anregung zur Diskussion nehmen, deren Ziel
praktische Reformen sein miiften. Daf8 sol-
che Reformen beschleunigt notwendig sind,
weifl jeder, der mit dem Vf. erfahren muS8,
wie schépferische Spontaneitit niedergehalten
wird durch Biblizismus (47 ff), durch einen
situationsfremden Amtsstil in der Kirchen-
fithrung (66 ff), durch Moralformeln, die die
Heilserfahrung im Alltag, im Gebet und im
Sakrament verstellen, statt sie zu erdffnen
(78 ff).

Fiir diese Reformen entwickelt Hierzenberger
seine Formel von der ,Entmagisierung”.
Nicht den Reformbestrebungen, wohl aber
dieser Formel meint Rezensent aus drei
Griinden widersprechen zu miissen:

1. Wer mit Bertholet (RGG 4 [3 1960] 555 f)
Magie als Artikulation iibermenschlich be-
drohlicher Machtwirkungen definiert (16, 32),
mag in seiner Angst vor freiheitsraubender
Abhingigkeit zum Aufstand verleitet wer-
den, der das Magische ,, ausmerzen” (38, 42)
will durch jene Spontaneitit, die K. Jaspers
fiir den religitsen Menschen empfohlen hat
(322 ff). Zum verantwortbaren Mitvollzug er-
lésen (12, 335, 338) wird man den Menschen,
der Gott vor sich hat (170, 176 ff, 265 ff, 273,
317, 324) mit dieser Abschaffung der Chiffren
nicht. Denn der unverfiigbare Gott bleibt in
der Weltzeit des Menschen nur erfahrbar im
,,Stellvertreter” Mensch, im Zeichen, im Wort
und im suchenden Gedanken (178 f, 334 ff).
Wer die Chiffren nicht anerkennt, auf den
Begriff bringt, also eingrenzt, um sie sich
verfiigbar zu machen, verfillt der Ideologi-
sierung der Transzendenz, vor der K. Rah-
ner warnt (325).

2. Zu dieser Ideologisierung kommt es, wenn
in der radikalen Destruktion philosophischer
Phinomenologie nur noch das ,Eigentliche”
(43) von Welt, Gesellschaft und Christentum
gedacht wird. Dann wird das unfafbare
,[Eigentliche”, weil seinem Wesen nach un-
kontrollierbar, als ungeschichtliche Utopie die
Verantwortlichkeit des Menschen verschlin-
gen (vgl. 170), weil das ,Eigentliche” nur
wiederholbar ist, also nichts Neues zuldfit.
Iteration eines ,Kanons im Kanon” (300)
lebt in der blendenden Gegenwart rationali-
stischer Abstraktion, die so auBergeschicht-
lich (28 f), also unmenschlich ist, da sie die
Verantwortung fiir die Vergangenheit mit
deren Verleugnung — statt mit deren Re-
form — gleichsetzt (305 ff). Eigentlich ent-
wirft sich eine Zukunft des Absoluten nur in
der psychologischen Kategorie der Spontanei-

307



tdt, nicht auch im Gegeniiber der Motivation.
Die entmagisierte Eigentlichkeit wiirde auch
Hierzenberger zur Hypertrophie des allzu
gegenwartsbewufliten Revolutionirs fiihren,
wiiBite er nicht um den Einwand, daf es For-
men der Religiositiit, die nie vollends magie-
frei sein kdnnen, stets geben muf und wird
(16, 191 f, 331, 335, 358). Entmagisierung ist
ein bestindig aufgetragenes Reformpro-
gramm, kein Revolutionsrezept, wie es die-
ses Buch nahelegen konnte.

3. Dem rational arbeitenden Exegeten und
dem unterrichtenden Schulpraktiker Hierzen-
berger scheinen Reformen die Verstellungen
der christlichen Botschaft zu langsam abzu-
bauen. Also pliddiert er dafiir, Gleichnisse
odirekt” verstindlich zu machen (64). Dieser
Appell an die Ubersetzer wire schockierend,
wiirde sich nicht Hierzenberger selbst im
SchluBbefund (322 ff) den Einwand machen,
Denken miisse sich stets seiner , Gebrochen-
heit” (324) bewuft bleiben, was doch wohl
auch heifen mufB, sich in Gleichnissen und in
der Analogie artikulieren. Wer diese Bedin-
gungen des ,Kerygmas von der Sikulari-
sierung” (273 f) in ihren zeitbedingten Aus-
drucksformen als ,sekundiren Uberbau”
(310) radikal verwerfen wollte, wiirde den
Menschen entweltlichen, Unmenschliches ver-
langen. Wer hingegen jede artikulierte Stufe
der Leiter von Gott zum Menschen als Gleich-
nis ansehen kann, dem mégen andere Be-
nennungen glaubhafter sein, aber er wird
nicht aus Angst vor eigener Glaubwiirdig-
keit daran verzweifeln, daf Gott in Welt
erfahrbar war, ist und sein wird.

Magisches, so scheint dem Rezensenten, ist
als Heidnisches im christlichen Leben nicht
die angstmachende Ubermacht, die Hierzen-
berger vermutet, sondern als weltverbunde-
nes Gleichnis Ausdruck jenes Aus-Seins auf
den zukommenden Gott, das vor der Ver-
gotzung der Welt ebenso bewahrt, wie vor
der Weltverachtung der revolutiondren Ent-
weltlicher, die das Christentum ins Ghetto
transportieren, weil sie Angst vor der Zug-
kraft des Weltlichen haben.

Wer nichts von der Strategie der Angst hilt,
wird gegen den Systematiker der Entmagi-
sierung dessen Materialsammlung dankbar
als Reformdringen benutzen, sich aber nicht
zur Revolution der Schwirmer fiir das
,rein” Christliche mitreifen lassen wollen.
Hierzenbergers Beitrag sei allen empfohlen,
die in kirchlicher Praxis unter schleppenden
Reformen nach einem Diskussionsbeitrag su-
chen. Das Rezept des Buches — ,Entmagi-
sierung” — allerdings fithrt nach Meinung
des Rezensenten ins Schwidrmertum derer,
die in der ,Radikalisierung des personalen
Glaubens” die Formen abbauen (39—43), die
sie mit ihrer Welt verbinden kénnten. Aus-
merzen ist der unhumane Versuch, der im
Ghetto Lebenden, an die Macht zu kommen.
Eben deshalb ist radikale Entmagisierung
des Christentums nicht nur ein Affront ge-

308

gen die Asthetik und gegen gute Sitten, sie
wire eine unmenschliche Entweltlichung, die
dem eschatologischen Zeitverstindnis des
Christen widerspricht.

Norbert Schiffers

Regensburg

BLIESWEIS THEODOR, Ein Pfarrer wvor
1000 Tiiren. Grofstadtseelsorge. (196.) He-
rold, Wien 1969. Pappband S 112.—.

Die Grofistidte wachsen in rasantem Tempo.
Nicht wenige ihrer Bewohner sind gezwun-
gen, zwei oder dreimal die Wohnung zu
wechseln und damit auch ihr Wohnviertel.
Die Pfarrgrenzen verschwimmen. Das freie
Wochenende wird vielfach auf dem Lande
oder in den Bergen verbracht. Die Seelsorge
wird immer mehr verwiesen, den Menschen
dort aufzusuchen, wo er wohnt, arbeitet,
sich vergniigt oder leidet. Blieweis schildert
iiber 60 Hausbesuche bei Gesunden und
Kranken, Gldubigen und Atheisten, bei Men-
schen in komfortablen Wohnungen und
feuchten Kellerléchern, in Fabriken, Mittel-
betrieben und Biiros, in Schulen und Inter-
naten, bei freudigen und traurigen Anldssen.
Das Buch kann dem Seelsorger dazu verhel-
fen, sich in die gegebene Situation der Grof-
stadt einzulesen, so daff schlieflich der Ent-
schluf reift, ich will mich aufmachen und zu
den Menschen gehen.

ADLHOCH WALTER, Auf einen guten Tag.
(159.) Knecht, Frankfurt/M. Kart. DM 9.80,
sfr 11.65, S 72.50.

Vielen Menschen sind die religisen Mor-
gensendungen Hilfe zum guten Start in den
neuen Tag geworden. Der Frankfurter Pfar-
rer W. Adlhoch hat nun seine in den letzten
zehn Jahren im hessischen Rundfunk ge-
sprochenen Morgengedanken in einem schma-
len Bidndchen gesammelt und zur Nachbe-
trachtung vorgelegt. Der personliche Ton
vermischt mit Giite und Humor vermag dem
Buch dankbare Leser zuzufiihren.

Linz Anton Haider

SCHUTZ PAUL, Warum ich noch ein Christ
bin. Eine Existenzerfahrung. 3. Fassung.
(247.) Furche, Hamburg 1969. Ln. DM 12.80.

,,Es gibt, genau durchdacht, keinen Vernunft-
Grund, um dessentwillen man Christ ist. Es
gibt aber Griinde genug, um dessentwillen
man keiner ist. Ein Christ sein, heifit die
Anfechtung bejahen, weil die Anfechtung der
Ort ist, in dem der Glaube entsteht und
glaubhaft bleibt’” (33). In dieser Spannung
zeichnet Schiitz die Entscheidung, aber auch
die Schwierigkeiten des Christseins. Das
Buch erscheint nun in der dritten Fassung;
jede der drei Fassungen entspricht in etwa
einer Epoche unseres Jahrhunderts, wie sie
nacheinander aus dem Glauben zu bewilti-
gen waren: die erste Fassung (1937) war
gekennzeichnet durch die Auseinanderset-
zung mit dem Nationalsozialismus, hinter
der zweiten Fassung (1946) standen Au-



