
WOLF . A RA

Skızze eiıner Logık des Glaubens
Neue Aufklärung und Glauben

In Aufklärungszeiten werden immer grundsätzliche Z weitel jedem Glaubens-
standpunkt angemeldet. Man glaubt (sic!), aus dem Wissen und der Wissenschaft
en können, daher gewinnt die Wissenschaft 1mM Ansehen 1Nne bevorzugte
tellung, s1e verdrängt vielfach Glaubensüberzeugungen duS dem allgemeinen Be-
wußtsein, übrigens auch den Anspruch der Kunst, die sich verzweiftelt bemüht, 1

Gespräch bleiben
Spengler meınt, daß solche Dominanz der Wissenschaft ıIn eıner Kultur Zeichen dafür
ıst, daß s1e sich in einem Verfallsstadium befinde, während ın aufsteigenden GStadien
Religion und Kunst blühen. Ahnliches War schon bei Goethe zZu lesen. Dieses Argu-
ment 1st aber eın Argument aus der Sache, sondern eın argumentum a hominem,
das INan vVOoTrTersSt vermeiden sollte.
Unsere heutige „NEUEC Aufklärung”, die wesentlich VO: Frankfurter Institut für Sozial-
forschung inspirliert ist (Horkheimer, Adorno, Herbert Marcuse) scheint radikaler
glaubensfeindlich SEe1IN als die Aufklärung des Jahrhunderts, die weitgehend
einem Gottesglauben festhielt und auch u  .  ber die Natur als Schöpfung optimistisch
dachte. ach schrecklichen Kriegen und unvorstellbaren Greueln rhält eit-
bewußtsein 1ne dunkle JTönung: Die z ALCUuE Aufklärung” 1st dunkle Aufklärung,
paradox klingen mag Dies außert sich allerdings mehr 1n der Kunst, ın Dichtung,
Malerei und 1n Shows, die den Ekelaspekt der Lebensvollzüge, alle verhüllenden
Tabus, die die Sitte setzt, brechend, drastisch UT au stellen, und nicht einmal um

Spaß er gehört auch die scharfe Reaktion Adornos den Gedanken einer
„heilen elt”, worüber unten noch sprechen eın wird.
In weıten Teilen der westlichen Welt gilt der Standpunkt des Glaubens als überholt
Es wird erzählt, daß gewlsse Forschungsinstitute VO  - den Bewerbern ür die WI1ssen-
schaftliche Laufbahn everse ber ihre Nichtzugehörigkeit Glaubensgemeinschaften
unterschreiben lassen. Das Programm des 1 Vormarsch befindlichen Positivismus 11
alle „mythologischen Reste‘“ ausraumen, INan darf 1U Für wahr halten, Was w1ssen-
schaftlich exakt erwiesen ıst, als ob I1ld  —; mi+t diesem wenıgen ın den entscheidenden
Fragen des Lebens auskommen könnte Der Öösterreichische Dichter Alfred usil,
der ach dem Krieg großer Berühmtheit gekommen ist, entwickelt 1n seinem
„Mann ohne Eigenschaften“ das Konzept e1nes „positivistischen Lebens”: zu: der
Unmittelbarkeit des Augenblicks, ohne vorgefaßte Glaubensstandpunkte un Grund-
satze, coll das Leben geführt werden. Ahnlich hatte schon Rilke dem Konvertiten
Reinhard ohannes Sorgze gegenüber gemeıint, daß der Glaube der Genauigkeit des
Fühlens Eintrag könnte.
Es xibt aber auch wieder handgreiflichere Aggression den Glauben. ach
einer gewlssen Schonzeit 1mM Gefolge des nationalsozialistischen Kirchenkampfes kommt

scharfen literarischen Attacken die Kirchen, WOZU Hochhuths „Stellvertreter“
das Startsignal gab „Nützlich sind Enzykliken vA Feueranzünden”, schreibt Fnzens-
berger Oberschülern 1n „Lesebuch”
In der Bundesrepublik Deutschland und 1n Osterreich formiert sich der Kreis der
Glaubensfeinde ZEeU. SGtatt des Freidenkerbundes T1 jetz die ‚„Humanistische Union“
5zcesnys esonders hervor. In dessen Verlag sind unter andern folgende Titel (°1 -

schienen: Francis Jeanson, Vom wahren Unglauben; Bertrand Russell, Warum ich eın
Christ bin; (‚ustav Wyneken (der 1n der Reformpädagogik und In der Jugendbewegung
einst ıne große Rolle spielte), Abschied VO Christentum. Ich zıtiere daraus ein1ge
tellen „Wir sind dem Christentum entwachsen: Ein überzeugter Christ wirkt auf
uns wıe eın Erwachsener, der in seinem Konfirmationsanzug herumliefe  d „Im Unter-

327

WOLF KARL 

Skizze einer Logik des Glaubens 

1. Neue Aufklärung und Glauben 
In Aufklärungszeiten werden immer grundsätzliche Zweifel an jedem Glaubens­
standpunkt angemeldet. Man glaubt (sie!), aus dem Wissen und der Wissenschaft 
leben zu können, daher gewinnt die Wissenschaft im Ansehen eine bevorzugte 
Stellung, sie verdrängt vielfach Glaubensüberzeugungen aus dem allgemeinen Be­
wußtsein, übrigens auch den Anspruch der Kunst, die sich verzweifelt bemüht, im 
Gespräch zu bleiben. 
Spengler meint, daß solche Dominanz der Wissenschaft in einer Kultur Zeichen dafür 
ist, daß sie sich in einem Verfallsstadium befinde, während in aufsteigenden Stadien 
Religion und Kunst blühen. Ähnliches war schon bei Goethe zu lesen. Dieses Argu­
ment ist aber kein Argument aus der Sache, sondern ein argumentum ad hominem, 
das man vorerst vermeiden sollte. 
Unsere heutige „neue Aufklärung", die wesentlich vom Frankfurter Institut für Sozial­
forschung inspiriert ist (Horkheimer, Adorno, Herbert Marcuse) scheint radikaler 
glaubensfeindlich zu sein als die Aufklärung des 18. Jahrhunderts, die weitgehend an 
einem. Gottesglauben festhielt und auch über die Natur als Schöpfung optimistisch 
dachte. Nach schrecklichen Kriegen und unvorstellbaren Greueln erhält unser Zeit­
bewußtsein eine dunkle Tönung: Die „neue Aufklärung" ist dunkle Aufklärung, so 
paradox es klingen mag. Dies äußert sich allerdings mehr in der Kunst, in Dichtung, 
Malerei und in Shows, die den Ekelaspekt der Lebensvollzüge, alle verhüllenden 
Tabus, die die Sitte setzt, brechend, drastisch zur Schau stellen, und nicht einmal zum 
Spaß. Hieher gehört auch die scharfe Reaktion Adornos gegen den Gedanken einer 
,,heilen Welt", worüber unten noch zu sprechen sein wird. 
In weiten Teilen der westlichen Welt gilt der Standpunkt des Glaubens als überholt. 
Es wird erzählt, daß gewisse Forschungsinstitute von den Bewerbern für die wissen­
schaftliche Laufbahn Reverse über ihre Nichtzugehörigkeit zu Glaubensgemeinschaften 
unterschreiben lassen. Das Programm des im Vormarsch befindlichen Positivismus will 
alle „mythologischen Reste" ausräumen, man darf nur für wahr halten, was wissen­
schaftlich exakt erwiesen ist, als ob man mit diesem wenigen in den entscheidenden 
Fragen des Lebens auskommen könnte. Der österreichische Dichter Alfred Musil, 
der nach dem Krieg zu großer Berühmtheit gekommen ist, entwickelt in seinem 
„Mann ohne Eigenschaften" das Konzept eines „positivistischen Lebens": aus der 
Unmittelbarkeit des Augenblicks, ohne vorgefaßte Glaubensstandpunkte und Grund­
sätze, soll das Leben geführt werden. Ähnlich hatte schon Rilke dem Konvertiten 
Reinhard Johannes Sorge gegenüber gemeint, daß der Glaube der Genauigkeit des 
Fühlens Eintrag tun könnte. 
Es gibt aber auch wieder handgreiflichere Aggression gegen den Glauben. Nach 
einer gewissen Schonzeit im Gefolge des nationalsozialistischen Kirchenkampfes kommt 
es zu scharfen literarischen Attacken gegen die Kirchen, wozu Hochhuths „Stellvertreter" 
das Startsignal gab. ,,Nützlich sind Enzykliken zum Feueranzünden", schreibt Enzens­
berger Oberschülern ins „Lesebuch". 
In der Bundesrepublik Deutschland und in Österreich formiert sich der Kreis der 
Glaubensfeinde neu. Statt des Freidenkerbundes tritt jetzt die „Humanistische Union" 
Szcesnys besonders hervor. In dessen Verlag sind unter andern folgende Titel er­
schienen: Francis Jeanson, Vom wahren Unglauben; Bertrand Russell, Warum ich kein 
Christ bin; Gustav Wyneken (der in der Reformpädagogik und in der Jugendbewegung 
einst eine große Rolle spielte), Abschied vom Christentum. Ich zitiere daraus einige 
Stellen: ,,Wir sind dem Christentum entwachsen: Ein überzeugter Christ wirkt auf 
uns wie ein Erwachsener, der in seinem Konfirmationsanzug herumliefe." ,,Im Unter-

327 



grund alles Glaubens lauert eın übertäubtes Wissen darum, daß das, Was I1la  -

‚glaubt”‘, unmöglich und unwahr Ge1 und 1Ur gewaltsam, durch ınen Willensakt, könne
aufrecht erhalten werden: 1ne auf die Dauer den schlichten Wahrheitssinn, den
Charakter und die seelische Gesundheit zerrüttende zwiefache Buchführung.“ Wyneken
meınt, „das Christentum werde ın die Reihe der ausgestorbenen EeUS- und Wotans-
religionen rücken und damit werde das Ende der Religion, des aubens überhaupt
gekommen sein.“ Der Schlußsatz 1st typisch für eın Aufklärungsdenken: „Ihr habt
gehört, den en gesagt ward: Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wıe die
Kinder, werdet ihr nicht 1NS Himmelreich kommen. Ich aber Sage euch Wenn ihr
nicht aufhört, eın wıe die Kinder, werdet ihr nıe das Reich des Menschen bauen!.“
Fine merkwürdige Unglaubens-Sicherheit zeigt sich da Ist dies die „vorherrschende
Einheitsweltanschauung“, der sich der „Östliche und westliche Atheismus“” 4, ZUSaM-
menfinden werdenmnmn oder wachsende Armut des erzens?*

Konkretisierungsstufen des Glaubens
Wie behauptet sich gegenüber dieser ese, daß 1m menschlichen Leben der Glaube
überflüssig, eın überwindendes atavistisches Relikt sel, der Glaube? Es se1l 11
folgenden icht ine apologetische Widerlegung des Unglaubens versucht, auch nicht
1ıne Psychologie des Glaubens, die Darstellung seiner psychologischen Genese, auch
nicht seine Theologie, 1ıne Lehre VO  j der göttlichen Glaubensgnade und der Gnaden-
wahl, sondern etwas viel Schlichteres die logische Ordnung verschiedener vorgegebe-
NeT, besonders der christlichen Glaubensformen nach ihrer Abstraktionsstufe als
Gegenstück den oben genannten Unglaubensformen?.
Glaube ist keine reine Verstandessache, etwa bloßes Evidenzerlebnis 1 FEinleuchten
von erkannten Wahrheiten, sondern 1st auf nicht (oder noch nicht) aufgeklärtes
Dunkel bezogen, VOT em auf die unsichere Zukunfkft, auch auf gegenwartige Übel,
die den Mut weiterzuleben beeinträchtigen. Dem unaufhebbaren Dunkel ZUuU Irotz-
Glaube. Die Verzweiflung Dasein ware der volle Unglaube mıit der Konsequenz
des GSelbstmordes oder e1nes unwilligen hoffnungslosen artens auf den Tod Es darf$
allerdings icht übersehen werden, daß nicht jeder freiwillige Tod aus Unglauben
gewählt wird. Die Philosophen der Stoa ühlten sich 1Im Einklang mı1t dem Weltlogos,
wenn S1e aus freiem Entschluß starben.
Der konsequente Nihilismus hält Welt, Leben und eschichte für sinnlos, weist
twa auf die INn Natur hin, die einem Meeresstrand 1n jeder Minute
Tausende VOo  3 Lebewesen verschmachten läßt, und auf die namenlosen Greuel ın der
Menschenwelt. „Entrüstungspessimismus” wird VO:  - Philosophen gepredigt (Schopen-
hauer, Höffding, Sartre und anderen).
Gelebt wird Nihilismus aber meist nicht miıt voller Konsequenz., Man nımmt ine
Insel des S  1nNnSs Au der Negation aus. Für den Aufklärer ıst die Wissenschaft und
die durch die Technik verbesserte Natur improved nature. Für Schopenhauer, Georgze,
Benn ist die Kunst, der Vers, der Satzbau, für manche das ethische Handeln, twa
ach dem Ausspruch der englischen Dichterin Mary Ann Evans George Eliot) ber
Gott, Unsterblichkeit und PHicht IIW  1e€ unbegreiflich 1st das erste (Wort), wıe
glaublich das zweiıte und wıe unbedingt un unausweichlich dennoch das dritte*.“
Wer hat nicht Menschen voll gutiger Hilfsbereitschaft un Pflichttreue, einen Arzt
ZU Beispiel, kennengelernt, der gleichzeitig theoretisch Materialist war? Eine
andere Version des yartiellen Sinnglaubens gründet 1n der Vision einer idealen klassen-

Wyneken, Abschied Vo Christentum“, München 1964, 250 un
Hans Urs U: Balthasar, Cordula der der Ernstfall, Einsiedeln 19566
Eine rühere Fassung dieser Studie erschien ın der Festschrißft zu Geburtstag Vo  3 Ulrich
Schöndorfer, Jahrbuch der Österr. Päd Gesellschaft, Wien 1969
Berichtet 1m Nachwort Killy) ZU!T deutschen Ausgabe vo George Eliot, Silas Marner,
Fischerbücherei 51, Frankfurt 1963, 175

328

grund alles Glaubens ... lauert ein ... übertäubtes Wissen da rum, daß das, was man 
,glaubt', unmöglich und unwahr sei und nur gewaltsam, durch einen Willensakt, könne 
aufrecht erhalten werden: eine auf die Dauer den schlichten Wahrheitssinn, den 
Charakter und die seelische Gesundheit zerrüttende zwiefache Buchführung." Wyneken 
meint, ,,das Christentum werde in die Reihe der ausgestorbenen Zeus- und Wotans­
religionen rücken und damit werde das Ende der Religion, des Glaubens überhaupt 
gekommen sein." Der Schlußsatz ist typisch für ein Aufklärungsdenken: ,, Ihr habt 
gehört, daß zu den Alten gesagt ward: Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie die 
Kinder, werdet ihr n icht ins Himmelreich kommen. Ich aber sage euch : Wenn ihr 
nicht aufhört, zu sein wie die Kinder, werdet ihr nie das Reich des Menschen bauen'." 
Eine merkwürdige Unglaubens-Sicherheit zeigt sich da. Ist dies die „vorherrschende 
Einheitsweltanschauung", zu der sich der „östliche und westliche Atheismus" ,,zusam­
menfinden werden"2 oder wachsende Armut des Herzens? 

2. Konkretisierungsstufen des Glaubens 

Wie behauptet sich gegenüber dieser These, daß im menschlichen Leben der Glaube 
überflüssig, ein zu überwindendes atavistisches Relikt sei, der Glaube? Es sei im 
folgenden nicht eine apologetische Widerlegung des Unglaubens versucht, auch nicht 
eine Psychologie des Glaubens, d. i. die Darstellung seiner psychologischen Genese, auch 
nicht seine Theologie, eine Lehre von der göttlichen Glaubensgnade und der Gnaden­
wahl, sondern etwas viel Schlichteres: die logische Ordnung verschiedener vorgegebe­
ner, besonders der christlichen Glaubensformen nach ihrer Abstraktionsstufe als 
Gegenstück zu den oben genannten Unglaubensformen3• 

Glaube ist keine reine Verstandessache, etwa bloßes Evidenzerlebnis im Einleuchten 
von erkannten Wahrheiten, sondern ist auf nicht (oder noch nicht) aufgeklärtes 
Dunkel bezogen, vor allem auf die unsichere Zukunft, auch auf gegenwärtige Übel, 
die den Mut weiterzuleben beeinträchtigen. Dem unaufhebbaren Dunkel zum Trotz­
Glaube. Die Verzweiflung am Dasein wäre der volle Unglaube mit der Konsequenz 
des Selbstmordes oder eines unwilligen hoffnungslosen Wartens auf den Tod. Es darf 
allerdings nicht übersehen werden, daß nicht jeder freiwillige Tod aus Unglauben 
gewählt wird. Die Philosophen der Stoa fühlten sich im Einklang mit dem Weltlogos, 
wenn sie aus freiem Entschluß starben. 
Der konsequente Nihilismus hält Welt, Leben und Geschichte für sinnlos, er weist 
etwa auf die grausame Natur hin, die an einem Meeresstrand in jeder Minute 
Tausende von Lebewesen verschmachten läßt, und auf die namenlosen Greuel in der 
Menschenwelt. ,,Entrüstungspessimismus" wird von Philosophen gepredigt (Schopen­
haue1·, Höffding, Sartre und anderen). 
Gelebt wird Nihilismus aber meist nicht mit voller Konsequenz. Man nimmt eine 
Insel des Sinns aus der Negation aus. Für den Aufklärer ist es die Wissenschaft und 
die durch die Technik verbesserte Natur: improved nature. Für Scl10penhauer, George, 
Benn ist es die Kunst, der Vers, der Satzbau, für manche das ethische Handeln, etwa 
nach dem Ausspruch der englischen Dichterin Mary Ann Evans (George Eliot) über 
Gott, Unsterblichkeit und Pflicht: ,,Wie unbegreiflich ist das erste (Wort), wie un­
glaublich das zweite und wie unbedingt und unausweichlich dennoch das dritte4 .'' 

Wer hat nicht Menschen voll gütiger Hilfsbereitsd1aft und Pflichttreue, einen Arzt 
zum Beispiel, kennengelernt, der gleichzeitig theoretisch Materialist war? Eine 
andere Version des partiellen Sinnglaubens gründet in der Vision einer idealen klassen-

1 G. Wyneken, Abschied vom Ghristentum~, München 1964, 250 und 259. 
! Hans Urs v. 811/tliasar, Cordula oder der Ernstfall, Einsiedeln 1966. 
3 Eine frühere Fassung dieser Studie erschien in der Festschri~t zum 70. Geburtstag von Ulrich 

Schöndorfer, Jahrbuch der Österr. Päd. Gesellschaft, W,ien 1969. 
4 Berichtet im Nachwort (H. F. Killy) zur deutschen Ausgabe von George Eliot, Silas Marner, 

Fischerbücherei 51, Frankfurt 1963, 175. 

328 



losen Zukunft, AaUS der InNna  ; das revolutionäre Handeln die Gegenwart motiviert.
Viele nehmen die unmittelbare Natur AUS der allgemeinen Sinnlosigkeit auUuS, ihnen 15t
„„die Natur, das einzige Unschuldige”®, Viele sehen ın der lustvollen Erfüllung der
menschlichen Grundtriebe teilhaften Sinn und 1n der Nichterfüllung, der Frustration
sinnloses Übel und die urzel vieler weiıterer bel
Diese verschiedenen Aussparungen VO Sinninseln aus einer 8801 Sanzen sinnlosen
Wirklichkeit haben 1ıne natürliche Tendenz ZUr Expansion. Man kommt dazu, daß
InNnan das be]l als Kontrastphänomen Zu Guten DOSI1t1LV sieht, die Nacht lehrt die
Tageshelle schätzen, viele poetische Grübeleien über Tod und Vergänglichkeit zielen
dahin, daß dadurch erst das Leben Intensität erhalte. Wenn Moral sinnvoall eın soll,
dann bekommt auch die Welt als Betätigungsfeld der oral Sinn In seinen „‚Grund-
en des ollens  ar einem der grundlegenden Werke der Deontik, führt Ernst
Mally, der Grazer Philosoph, den Beweis, daflß ernsthaftes Wollen, ZUuU Unterschiede
VO  3 bloßem Wünschen, die Bejahung aller seiner Voraussetzungen un: SP1INeT Kon-
SCQqUENZECEN und der Gesamtwirklichkeit impliziert, weil IMa  - das Gewollte als etwas 1
Rahmen der Wirklichkeit Verwirklichendes bejaht“®. Echt wollen heißt sich
entscheidend m1+t dem Realen einlassen, daß INa  3 zustimmend 1n das ollen e1n-
ezieht.
Die Unlogik, die darin liegt, da INnan u65 einer als sinnlos verstandenen Gesamt-
wirklichkeit ennoch einzelne Sinnbereiche ausnımmt, die Wissenschaft un Technik,
die Kunst, die Ethik als „Sinngebung des Sinnlosen“ Theodor Lessing), die Zukunfts-
politik, sporadische Trieberfüllungen, bringt menschliche Gefahren mıit sich, etwa
daß dem einseltigen Wissenschafter das menschliche Fühlen verkümmert, dem Künst-
ler die OTal, dem Moralisten der Humcor, dem Naturverehrer der Sinn für Wirtschaft
und Technik, dem Technokraten der Sinn für das Gewachsene, dem Zukunftspolitiker
die Barmherzigkeit für das Jetzt Solches geschieht, wWenn I11d)}  . miıt einem erfahrenen
oder angeENOMMENEN Teilsinn sich begnügt und Zzu Gesamtsinn nein sagt. Das mMag
mehr oder wenıger ausdrücklich und bewußt geschehen, die häufigste Haltung wird
ohl die SEIN: INa  j hält sich erlebten Teilsinn und äßt die Frage ach einem
Gesamtsinn ohl 1n existenzieller Unlogik offen.
Die erste konsequente Stufe des Glaubens ist eın Grundvertrauen 1n die ‚„Verläßlich-
keit des aseins”. Es wird dabei die Tatsache, daß INa  - lebt, mıit einer positıiven
Einstellung aNgENOMUINECN, ohne dafß vorerst ach Gründen und danach, WIE der Sinn
sich fügt, gefragt WIT'! Diese Vertrauenshaltung ıst bei Kindern und einfachen Men-
schen finden, 1n einer instinkthaften Vorform auch schon bei Tieren, indem S1€e
leben wollen und sich Schmerz und Tod wehren. Das ist, paradox gesagt, die
Frömmigkeit der Tiere. Bei Kindern und ungelehrten Menschen ist Oft erschütternd,
zZzu sehen, we Leidenserfahrungen und Enttäuschungen notig sind, daß S1e über-
haupt auf die dee kommen, INnan könnte uch pessimistisch reagleren. Anzengrubers
Steinklopferhannes sagt „Mir kann nichts geschehen.”“ „Wer weiß, wofür gut
ist  ‚0‘ eın Volkswort bei schweren Heimsuchungen. Andere Außerungen dieses Ur-
vertrauens: der dankbare Blick e1INes ZUr Unbeweglichkeit verurteilten körpergeschädig-
ten Kindes ZUT Pflegerin, die ihm das Essen einlöffelt; die Lebensleistung unheilbar
Kranker, daß 61e weiterleben wollen
Dieses posıtıve Annehmen des Lebens enthält noch keinen expliziten Gottesglauben,
schließ+t ihn aber auch nicht explizit aus Wie der Sinn der Welt und des eigenen
Lebens sich erfüllt, bleibt offen. Psychologen und Pädiater meınen, daß dieses „Ur-
vertrauen‘”‘, gefestigt durch 1ne glückliche Kinderzeit, die Voraussetzung für seelische
5 Adalbert Stifter, Feldblumen : Ginster, 1n : Studien, herausgegeben VO  3 Max Stefl,

Augsburg 1955, A
Y Mally, Grundgesetze des Sollens. Elemente der Logik des Willens, Graz 1926,

Eine Neuausgabe erscheint in den „Logischen Schriften“‘ vVo Ernst Mally, Dordrecht
(Reidel) 1970

3729

losen Zukunft, aus der man das revolutionäre Handeln gegen die Gegenwart motiviert. 
Viele nehmen die unmittelbare Natur aus der allgemeinen Sinnlosigkeit aus, ihnen ist 
„die Natur, das einzige Unschuldige"•. Viele sehen in der lustvollen Erfüllung der 
menschlichen Grundtriebe teilhaften Sinn und in der Nichterfüllung, der Frustration 
sinnloses übel und die Wurzel vieler weiterer Übel. 
Diese verschiedenen Aussparungen von Sinninseln aus einer im ganzen sinnlosen 
Wirklichkeit haben eine natürliche Tendenz zur Expansion. Man kommt dazu, daß 
man das übel als Kontrastphänomen zum Guten positiv sieht, die Nacht lehrt die 
Tageshelle schätzen, viele poetische Grübeleien über Tod und Vergänglichkeit zielen 
dahin, daß dadurch erst das Leben Intensität erhalte. Wenn Moral sinnvoll sein soll, 
dann bekommt auch die Welt als Betätigungsfeld der Moral Sinn. In seinen „Grund­
gesetzen des Sollens", einem der grundlegenden Werke der Deontik, führt Ernst 
Mally, der Grazer Philosoph, den Beweis, daß ernsthaftes Wollen, zum Unterschiede 
von bloßem Wünschen, die Bejahung aller seiner Voraussetzungen und seiner Kon­
sequenzen und der Gesamtwirklichkeit impliziert, weil man das Gewollte als etwas im 
Rahmen der Wirklichkeit zu Verwirklichendes bejaht6. Echt wollen heißt sich so 
entscheidend mit dem Realen einlassen, daß man es zustimmend in das Wollen ein­
bezieht. 
Die Unlogik, die darin liegt, daß man aus einer als sinnlos verstandenen Gesamt­
wirklichkeit dennoch einzelne Sinnbereiche ausnimmt, die Wissenschaft und Technik, 
die Kunst, die Ethik als „Sinngebung des Sinnlosen" (Theodor Lessing), die Zukunfts­
politik, sporadische Trieberfüllungen, bringt menschliche Gefahren mit sich, etwa 
daß dem einseitigen Wissenschafter das men'schliche Fühlen verkümmert, dem Künst­
ler die Moral, dem Moralisten der Humor, dem Naturverehrer der Sinn für Wirtschaft 
und Technik, dem Technokraten der Sinn für das Gewachsene, dem Zukunftspolitiker 
die Barmherzigkeit für das Jetzt. Solches geschieht, wenn man mit einem erfahrenen 
oder angenommenen Teilsinn sich begnügt und zum Gesam~sinn nein sagt. Das mag 
mehr oder weniger ausdrücklich und bewußt geschehen, die häufigste Haltung wird 
wohl die sein: man hält sich an erlebten Teilsinn und läßt die Frage nach einem 
Gesamtsinn - wohl in existenzieller Unlogik - offen. 

Die erste konsequente Stufe des Glaubens ist ein Grundvertrauen in die „Verläßlich­
keit des Daseins". Es wird dabei die Tatsache, daß man lebt, mit einer positiven 
Einstellung angenommen, ohne daß vorerst nach Gründen und danach, wie der Sinn 
sich fügt, gefragt wird. Diese Vertrauenshaltung ist bei Kindern und einfachen Men­
schen zu finden, in einer instinkthaften Vorform auch schon bei Tieren, indem sie 
leben wollen und sich gegen Schmerz und Tod wehren. Das ist, paradox gesagt, die 
Frömmigkeit der Tiere. Bei Kindern und ungelehrten Menschen ist es oft erschütternd, 
zu sehen, welche Leidenserfahrungen und Enttäuschungen nötig sind, daß sie über­
haupt auf die Idee kommen, man könnte auch pessimistisch reagieren. Anzengrubers 
Steinklopferhannes sagt : ,,Mir kann nichts geschehen." ,,Wer weiß, wofür es gut 
ist" - ein Volk,swort bei schweren Heimsuchungen. Andere Äußerungen dieses Ur­
vertrauens: der dankbare Blick eines zur Unbeweglichkeit verurteilten körpergeschädig­
ten Kindes zur Pflegerin, die ihm das Essen einlöffelt; die Lebensleistung unheilbar 
Kranker, daß sie weiterleben wollen. 
Dieses positive Annehmen des Lebens enthält noch keinen expliziten Gottesglauben, 
schließt ihn aber auch nicht explizit aus. Wie der Sinn der Welt und des eigenen 
Lebens sich erfüllt, bleibt offen. Psychologen und Pädiater meinen, daß dieses „Ur­
vertrauen", gefestigt durch eine glückliche Kinderzeit, die Voraussetzung für seelische 

5 Ad albert Stifter, Feldblumen: 14. Ginster, in: Studien, herausgegeben von Max Stefl, 
Augsburg 1955, 127. 

6 E. Mally, Grundgesetze des Sollens. Elemente der Logik des Willens, Graz 1926, 37 u. ö. 
Eine Neuausgabe erscheint in den „logischen Schriften" von Ernst Mally, Dordrecht 
(Reidel) 1970. 

329 



Gesundheit sei‘. Bollnow spricht VO:  - einem „Verhältnis e1nes dankbaren Vertrauens
ZUMm Sein und dem Gefühl einer Geborgenheit 1n hm“”, die 1m Leben auf Veli-
schiedenen Ebenen immer wieder herzustellen gilt® In d  1esen Zusammenhang gehört
die Auseinandersetzung die „Heile elt”, einen Gedichtband Werner Bergengruens
(1950), den Bollnow, vielleicht etwas früh, als Beispiel der Überwindung des
pessimistischen Existenzialismus, der ngst- und Ekel-(nausee-) Welt Sartres 111
Treffen geführt hat? Daraufhin folgten heftige Angriffe Adornos Bollnow
mit dem Grundtenor: Ein Ignorant, e1n herzloser Mensch, WEerTr nach den Greueln der
vierziger Jahre von einer heilen Welt sprechen könnel®. Diese Polemik die
„‚heile elt“” 1st Allgemeingut geworden. Sie trifft ber nicht den Adressaten, denn
Bergengruen lag fern, die bel der Welt leugnen, wollte 1Ur einmal auch VO  3

geglückten ingen sprechen. Das soll aber verboten ein. Maxime ist der heillosen
Welt möglichst viele enüsse ablisten. Ist G1€e aber durch und durch heillos, wenn das
möglich ist? Wenn OB enu bereitet, 1 Widerspruch leben?
Dagegen die verschiedenen Verwirklichungsformen der „Weltfrömmigkeit” mit der
Maxime: aus dem Dunklen Sinn „entbergen“ (Heidegger).
Kleiner Exkurs über Weltfrömmigkeit.
Goethe pragte das Wort 1n den „Wanderjahren”. Da trıtt ein Abbe für Welt-
frömmigkeit die „Hausfrömmigkeit” der Pietisten ein, ohltun der anzen
Menschheit G@1 Pflicht11. Das Wort veränderte allmählich sSeine Bedeutung. 1940 hielt
Eduard 5Spranger 1n der Neuen Kirche 1n Berlin einen Vortrag „Weltfrömmigkeit“,
der spater als „Magie der Seele” publiziert wurde!?. Weltfrömmigkeit hat nach
Opranger drei Erscheinungsformen. In ihrer Gefühlsform bedeutet 61e andächtige
Liebe den Dingen dieser Welt, innerweltliche Mystik. Aus Schleiermacher wird
zıtiert „Wer einen Unterschied zwischen dieser und jener Welt macht, betört sich
selbst.“ „Mir 1sSt alles under, sagt der Virtuose der Religion.” Ziel 1st „qx.  en Emp-
findungen, allen Handlungen religiöse Gefühle beizugesellen“13, Für diese Haltung,
die noch keinen Glauben 1ne persönliche Gottheit artikuliert, können viele Bei-
spiele herangezogen werden: die Stoa, der Zen-Buddhismus, Giordano Bruno, Spinoza,
die deutsche idealistische Philosophie, der „philosophische Glaube‘“ VOIl Jaspers, impres-
sionistische un! expressionistische Kunst; ich IM auch Barlach, der einem bekannten
Holzschnitt die Unterschrift aUuUsSs dem „Cherubinischen andersmann”“ des Angelus
Silesius gegeben hat Wem eit WIıe Ewigkeit und Ewigkeit WIıe Zeit,

Der ıst befreit VO  - allem Leid
Manche moderne Naturlyrik geht 1n derselben 1 Georg Britting, Hans
eı  elm, Wilhelm Lehmann, Günther Eich selen genannt Beim spaten Rilke 1st diese
Form des Glaubens besonders klar ausgedrückt. In seinem Todesjahr 1926),
Leukämie erkrankt, chreibt folgendes (merkwürdigerweise wenig bekanntes)
Gedicht

Nitschke, Angst un Vertrauen, u Die Sammlung, Jg., 175 ff.; derselbe, Das verwaiste
ind der Natur, Tübingen 1968

Bollnow, Geschichte der Pädagogik. Die Pädagogik der Romantik Vo Arndt bis Fröbel,
Stuttgart (1952), 227

Bollnow, Neue Geborgenheit. Das Problem einer Überwindung des Existentialismus*,
Stuttgart 1960; derselbe, Unruhe un Geborgenheit 17 Weltbild nNeueTrTer Dichter®*, utt-
gart 1958
Theodor Adorno, Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie* (edition suhrkamp),
Frankfurt 1969,

11 Goethe, Wanderjahre, Kapitel.
12 5Spranger, Die Magie der Seele®, Tübingen 1949
1: Schleiermacher, Werke, herausgegeben Vo  ”3 Braun Bauer, Neudruck der

Aufl]., Leipzig 1927/1928, Aalen 1967, Band Über die Religion (1799) un Rede,
231, 334

330

Gesundheit sei7. Bollnow spricht von einem „Verhältnis eines dankbaren Vertrauens 
zum Sein und dem Gefühl einer Geborgenheit in ihm", die es im Leben auf ver­
schiedenen Ebenen immer wieder herzustellen gilt8• In diesen Zusammenhang gehört 
die Auseinandersetzung um die „Heile Welt", einen Gedichtband Werner Bergengruens 
(1950), den Bollnow, vielleicht etwas zu früh, als Beispiel der überwindung des 
pessimistischen Existenzialismus, der Angst- und Ekel-(nausee-)Welt Sartres ins 
Treffen geführt hat0• Daraufhin folgten heftige Angriffe Adornos gegen Bollnow 
mit dem Grundtenor: Ein Ignorant, ein herzloser Mensch, wer nach den Greueln der 
vierziger Jahre von einer heilen Welt sprechen könne10• Diese Polemik gegen die 
„heile Welt" ist Allgemeingut geworden. Sie trifft aber nicht den Adressaten, denn 
Bergengruen lag es fern, die übel der Welt zu leugnen, er wollte nur einmal auch von 
geglückten Dingen sprechen. Das soll aber verboten sein. Maxime ist: der heillosen 
Welt möglichst viele Genüsse ablisten. Ist sie aber durch und durch heillos, wenn das 
möglich ist? Wenn es sogar Genuß bereitet, im Widerspruch zu leben? 
Dagegen die verschiedenen Verwirklichungsformen der „Weltfrömmigkeit" mit der 
Maxime: aus dem Dunklen Sinn zu „entbergen" (Heidegger). 

Kleiner Exkurs über Weltfrömmigkeit. 

Goethe prägte das Wort in den „Wanderjahren" . Da tritt ein Abbe für Welt­
frömmigkeit gegen die „Hausfrömmigkeit" der Pietisten ein, Wohltun an der ganzen 
Menschheit sei Pflicht11

• Das Wort veränderte allmählich seine Bedeutung. 1940 hielt 
Eduard Spranger in der Neuen Kirche in Berlin einen Vortrag „Weltfrömmigkeit", 
der später als „Magie der Seele" publiziert wurde12 . Weltfrömmigkeit hat nach 
Spranger drei Erscheinungsformen. In ihrer Gefühlsform bedeutet sie andächtige 
Liebe zu den Dingen dieser Welt, innerweltliche Mystik. Aus Schleiermacher wird 
zitiert: ,,Wer einen Unterschied zwischen dieser und jener Welt macht, betört sich 
selbst." ,,Mir ist alles Wunder, sagt der Virtuose der Religion." Ziel ist: ,,allen Emp­
findungen, allen Handlungen religiöse Gefühle beizugesellen" 13• Für diese Haltung, 
die noch keinen Glauben an eine persönliche Gottheit artikuliert, können viele Bei­
spiele herangezogen werden: die Stoa, der Zen-Buddhismus, Giordano Bruno, Spinoza, 
die deutsche idealistische Philosophie, der „philosophische Glaube" von Jaspers, impres­
sionistische und expressionistische Kunst; ich nenne auch Barlach, der einem bekannten 
Holzschnitt die Unterschrift aus dem „Cherubinischen Wandersmann" des Angelus 

Silesius gegeben hat: Wem Zeit wie Ewigkeit und Ewigkeit wie Zeit, 
Der ist befreit von allem Leid. 

Manche moderne Naturlyrik geht in derselben Richtung: Georg Britting, Hans 
Leifhelm, Wilhelm Lehmann, Günther Eich ,seien genannt. Beim späten Rilke ist diese 
Form des Glaubens besonders klar ausgedrückt. In seinem Todesjahr (1926), an 
Leukämie erkrankt, schreibt er folgendes (merkwürdigerweise wenig bekanntes) 
Gedicht : 

7 A. Nitsd1ke, Angst und Vertrauen, in: Die Sa'mmlung, 7. Jg., 175 ff.; derselbe, Das verwais te 
Kind der Natur, Tübingen 1968. 

8 0. F. Bollnow, Geschichte der Pädagogik. Die Pädagogik der Romantik von Arndt bis Fröbel, 
Stuttgart o. J. (1952), 227. 

• 0. F. Bol/now, Neue Geborgenheit. Das Problem einer Überwindung des Existentialismus2, 

Stuttgart 1960; derselbe, Unruhe und Geborgenheit im Weltbild neuerer Dichter!, Stutt­
gart 1958. 

10 Theodor W. Adorno, Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie• (edition suhrkamp), 
Frankfurt a. M. 1969, 23 f . u. ö. 

11 Coet/ze, Wanderjahre, 7. Kapitel. 
12 E. Spranger, Die Ma'gie der Seele2, Tübingen 1949. 
13 F. E. D. Sd1/eiennad1er, Werke, herausgegeben von 0. Br<1un u. J. Bauer, Neudruck der 

2. Aufl., Leipzig 1927/1928, Aalen 1967, 4. Band: Ober die Religion (1799) 1. und 4. Rede, 
231, 334 u. ö. 

330 



Bruder Körper
Bruder Körper 1st ar da heißt reich seın für ihn
Oft wWar der Reiche 5C sel ihm verziehn
Das ITMSsein seinern Oomente.
Wenn annn thut, als ob uns aum noch kännte,
arf InNan ihn leise erinnern d alles Gemeinsame.
Freilich sind WIT nicht Eines, sondern WwWeIl Einsame,
Unser Bewußtsein un! DE
ber wıe vieles, das WIT einander weither
Verdanken,
Wie Freunde thun! Und man erfährt 1 Erkranken:
Freunde haben schwer! (Val-Mont, Mai

Rilke soll abgelehnt haben, 1n seiner Krankheit schmerzstillende Drogen
nehmen, sich nicht die Erfahrung des aseins trüben. Ahnlich wIıe kürzlich 1ne
Todkranke sich das Morphium verbat, S1€e wollte sich ihr „Mens  sein” icht VeOeI-
kürzen lassen.
Eine zweiıte Form der Weltfrömmigkeit ıst nach Spranger die praktische: Arbeit un
Pflichterfüllung für diese Welt, ohne Ausblick auf jenseitigen Lohn Beispiel Friedrich
der Große Fehlender Glaube einen zusammenhängenden Gesamtsinn, denn der
(deistische) ott kümmert sich nicht die kleinen irdischen Dinge!*, Es ıst Teilsinn-
Glaube das sittliche Handeln.
Die dritte Form der Weltfrömmigkeit 1st die des Erkennens, twa bei eze 1n Er-
scheinung retend, der das philosophische Forschen als einen Beitrag 1 Prozeß des
göttlichen Zu-sich-selber-Kommens betrachtet1>. Ein pantheistischer Einschlag ıst bei
der ersten und dritten Form unverkennbar.
Von manchen wird diese Haltung „Wald- und Wiesenreligion” gescholten, Ja wird
ihr angelastet, daß S1e icht lehre, das 0Se sehen und ihm widerstehen. Man
wolle die Welt icht auch 1n ihren tragischen Zügen ZUrT Kenntnis nehmen, sondern
verschleiere VorT sich das Üble Das 1st tatsächlich 1ne Gefahr dieser Glaubensform,
wenn S1e das Offenlassen e1nNnerT näheren Deutung des Gesamtsinns einem Sich-
Verschließen VOT einer näheren Deutung werden äßt

Einen Schritt weiıter geht der Glaube (‚Öötter oder einen Gott als CGGjaranten
des Gesamtsinns. Es tut sich Transzendenz auf, die 1n Diesseits wirkt. eschreibe
zunächst die antike Natur- un Schicksalsfrömmigkeit.
Ein alter griechischer S5atz lautet: „Alles ıst voll VO  3 Göttern.“ Die Naturerscheinungen
sind göttlich beseelt. Helios ist eın Gott Hinter dem Wachsen der Bäume und dem
ließen der Quellen stehen göttliche Wesen, der Schlaf ist heilig und die Liebe Auch
das menschliche Schicksal 1st gottgewollt. Bei Vergil finden sich für diesen Glauben
schöne Beispiele: Es wird geschildert, wWIıe Äneas auf SeiINer Flucht AUS dem brennenden
Troja unversehens Helena gegenübersteht, die nach seliner Meinung alles Unglück
verschuldet hat Haf Tfüllt ihn, da erscheint Venus und beschwichtigt seinen Orn

Nicht se1 dir verhaßt der Lakonerin Helena Antlitz,
Klage uch Paris nicht amn; der GÖtter Härte, der Götter,
1ötet aı diese Macht un sturzte das ragende Troja.

DDann reißt Venus VOT Aneas die Wolke WEeB, die das sterbliche Auge umhüllt,
cieht 1U das Geschehen sub specle aeternitatis: icht die Griechen, nicht Menschen,
sondern Neptun, Juno, Pallas Athene, Jupiter ZETSPICNSECN Irojas Mauern!®. Es ist
sinnlos, den Göttern widerstehen, und ıst nicht unehrenhaft, VOor den Göttern
Hiehen. Ein anderes Beispiel 1st eın verbissener Wettkampf, 1n dem der Verlierende

Vgl Spranger, d. ol 18
oI

Nach der Übersetzung VO'  ” Götte, München 1958, AÄneis IL, mit Auslassungen.

331

Bruder Körper 

Bruder Körper ist arm ... : da heiß_t es reich sein für ihn. 
Oft war er der Reiche: so sei <ihm verziehn 
Das Armsein seiner argen Momente. 
Wenn er dann thut, als ob er uns kaum noch kännte, 
Darf man ihn leise erinnern an alles Gemeinsame. 
Freilich sind wir nicht Eines, sondern zwei Einsame, 
Unser Bewußtsein und Er; 
Aber wie vieles, das wir einander weither 
Verdanken, 
Wie Freunde es thun ! Und man erfährt im Erkranken: 
Freunde haben es schwer! (Val-Mont, am 1. Mai 1926) 

Rilke soll es abgelehnt haben, in seiner Krankheit schmerzstillende Drogen zu 
nehmen, um sich nicht die Erfahrung des Daseins zu trüben. Ähnlich wie kürzlich eine 
Todkranke sich das Morphium verbat, sie wollte sich ihr „Menschsein" nicht ver­
kürzen lassen. 
Eine zweite Form der Weltfrömmigkeit ist nach Spranger die praktische: Arbeit und 
Pflichterfüllung für diese Welt, ohne Ausblick auf jenseitigen Lohn. Beispiel Friedrich 
der Große. Fehlender Glaube an einen zusammenhängenden Gesamtsinn, denn der 
(deistische) Gott kümmert sich nicht um die kleinen irdischen Dinge14 • Es ist Teilsinn­
Glaube an das sittliche Handeln. 
Die dritte Form der Weltfrömmigkeit ist die des Erkennens, etwa bei Hegel in Er­
scheinung tretend, der das philosophische Forschen als einen Beitrag im Prozeß des 
göttlichen Zu-sich-selber-Kommens betrachtet15• Ein pantheistischer Einschlag ist bei 
der ersten und dritten Form unverkennbar. 
Von manchen wird diese Haltung „Wald- und Wiesenreligion" gescholten, ja es wird 
ihr angelastet, daß sie nicht lehre, das Böse zu sehen und ihm zu widerstehen. Man 
wolle die Welt nicht auch in ihren tragischen Zügen zur Kenntnis nehmen, sondern 
verschleiere vor sich das üble. Das ist tatsächlich eine Gefahr dieser Glaubensform, 
wenn sie das Offenlassen einer näheren Deutung des Gesamtsinns zu einem Sich­
Verschließen vor einer näheren Deutung werden läßt. 

Einen Schritt weiter geht der Glaube an Götter oder an einen Gott als Garanten 
des Gesamtsinns. Es tut sich Transzendenz auf, die ins Diesseits wirkt. Ich beschreibe 
zunächst die antike Natur- und Schicksalsfrömmigkeit. 
Ein alter griechischer Satz lautet: ,,Alles ist voll von Göttern." Die Naturerscheinungen 
sind göttlich beseelt. Helios ist ein Gott. Hinter dem Wachsen der Bäume und dem 
Fließen der Quellen stehen göttliche Wesen, der Schlaf ist heilig und die Liebe. Auch 
das menschliche Schicksal ist gottgewollt. Bei Vergil finden sich für diesen Glauben 
schöne Beispiele: Es wird geschildert, wie Äneas auf seiner Flucht aus dem brennenden 
Troja unversehens Helena gegenübersteht, die nach seiner Meinung alles Unglück 
verschuldet hat. Haß erfüllt ihn, da erscheint Venus und beschwichtigt seinen Zorn: 

Nicht sei dir verhaßt der lakonerin Helena Antlitz, 
Klage auch Paris nicht an; der Götter Hä.rte, der Götter, 
Tötet' •al,J diese Macht und s türzte ,da.s ragen•de Troja. 

Dann reißt Venus vor Äneas die Wolke weg, die das sterbliche Auge umhüllt, er 
sieht nun das Geschehen sub specie aeternitatis: Nicht die Griechen, nicht Menschen, 
sondern Neptun, Juno, Pallas Athene, Jupiter zersprengen Trojas Mauern16• Es ist 
sinnlos, den Göttern zu widerstehen, und es ist nicht unehrenhaft, vor den Göttern zu 
fliehen. Ein anderes Beispiel ist ein verbissener Wettkampf, in dem der Verlierende 

14 Vgl. Spranger, -a. a. 0., 18 f. 
'~ A. a. 0., 23 f. 
18 Nach der Übersetzung von J. Gölte, München 1958, Äneis II, 60o-617 mit Auslassungen. 

331 



nicht aufgeben 11 AÄneas redet ihm „Cede deo! Weiche dem Gott! opürst du
die anderen Kräfte denn nicht, die verwandelte Macht17 2“ Im Gegner trıtt also der
siegschenkende Gott n  Nn, VOT dem zurückzuweichen icht Schande ist, sondern
fromme Pflicht.
Diese polytheistische Natur- und Schicksalsfrömmigkeit fand schon 1n der Antike
hre Kritiker. Philosophen bekämpfen Homer, weil den Göttern auch alle mensch-
lichen Schwächen auflastet. „Homer soll aus den Wettkämpfen hinausgeprügelt
werden und Archilochos ebenso18.“” Der Streit au auf einen gereinigten (‚ottes-
begriff hinaus, wWıe ihn Sokrates, Plato, Aristoteles entwickelten, oder auf ıne ent-
götterte Welt Anaxagoras ennt Helios einen glühenden Steinhaufen, Lukrez Vel-
bannt die Götter 1n die Intermundien, außer Venus, die allein die Natur der Dinge
lenkt un dem Dichter auch bei seinem Werk beistehen soll, 6S1e 1sSt 1Ur noch ymbo:
Die damit versachlichte Natur ält 1Un auch aum für den technischen Eingriff, dem
auch die jüdisch-christlich-mohammedanische Kreaturfrömmigkeit nicht entgegensteht.
Denn s1e stellt fest Die Natur 1st nicht Gott, aber Gott 1st ihr Schöpfer und Erhalter.
Mit dieser Trennung können die dysteleologischen Züge der Natur, ihre Disharmonien,
Schmerz und Tod und menschliches Versagen, die schwer mit einer pantheistisch g-
färbten Weltfrömmigkeit vereinbar sind, nicht mehr auf Gott angewendet werden,
S1e verbleiben 1 Bereich der Kontingenz. Für den Menschen olg aus diesem
Kreaturglauben das brüderliche Gemeinschaftsgefühl mit aller Kreatur, wWwıe Franz
UonNn Assısıi gelebt und gelehrt hat, das freilich oft durch menschlichen Hochmut getrübt
wird. ber auch VO: 1er aus wird das Theodizee-Problem nicht gelöst: Wie kann der
gute ott die S  e] zulassen*"?
Dieser Frage stellt sich der Erlösungsglaube der Kreuzes-Religion. Hier öffnet sich der
ens: der Offenbarung, daß auf ine für den Menschen nicht ausdenkbare Weise
durch Jesus Christus, den Gottmenschen, durch eın Leben iın der Welt, Sein Leiden
und seine Auferstehung die Mangelhaftigkeit des KOosmos, Leid und Schuld, Vergäng-
ichkeit des Glücks der grundsätzlichen Möglichkeit nach 1n einen Gesamtsinn auf-
gehoben werden. Das oppelte Liebesgebot vereint Kult und Caritas, CGott- und Welt-
verbundenheit. Jesus 1st der Mittler.
Diese das Gemeinsame der verschiedenen christlichen Kirchen und Konfessionen
suchende Formulierung schließt nicht die Bemühung hre nähere Interpretation
aus, die die einzelnen Konfessionen konkreteren Glaubensinhalten führt, S1e aber
auch voneinander trennt Es ist dies eın Ringen, das INa  - nicht bagatellisieren dart,
denn der Geist strebt aus seiner Natur heraus ZUrTr Erhellung und Verdeutlichung. 50gar
innerhalb der einzelnen Kirchen eibt noch besondere Konkretisierungsstufen des
Glaubens: die benediktinische, franziskanische, jesuitische, die laienmäßige; landes-
kirchliche, pietistische Besonderungen, un schließlich wandelt jeder einzelne, Vo  3 einer
der genannten Konkretisierungsstufen aus, 1n eigener Weise seinen Glauben Zu
konkreten Glauben sSeines Lebens ab
Mancher moderne ens steht nach bitteren Erfahrungen Rande des a0s
und entringt ihm vielleicht 1UT eın Ja einer Sinninsel der Welt, die Für ihn keinen
Zusammenhang mıiı1t 1Nem Gesamtsinn hat Daß dies keine Täuschung, sondern
wirklicher S  11n gegeben ist, 1st sSein Glaube. Dem anderen gelingt e1n Weiter-
schreiten einem, 1m einzelnen unbestimmten und abstrakten, Grundvertrauen
Leben un Welt 1mM aNnzen, das sich bei einem dritten 1ın einem Gottesglauben kon-
kretisiert und dann och weiter 1mM Jesusglauben un: 1n och konkreteren konfessionel-
len Überzeugungen. Das wären logische en des Glaubens waäaren auch
andere Konkretisierungen denkbar VO erlebten Einzelsinn, dem INa  3 veriraut,
17 Äneis VI 466

Heraklit
19 Lucretius Carus, De natura II 21—24
2 Zum Ganzen vgl arl Wolf, Ethische Naturbetrachtung, Salzburg 1947

332

nicht aufgeben will. Äneas redet ihm zu: ,,Cede deo! Weiche dem Gott! Spürst du 
die anderen Kräfte denn nicht, die verwandelte Macht1i?" Im Gegner tritt also der 
siegschenkende Gott entgegen, vor dem zurückzuweichen nicht Schande ist, sondern 
fromme Pflicht. 
Diese polytheistische Natur- und Schicksalsfrömmigkeit fand schon in der Antike 
ihre Kritiker. Philosophen bekämpfen Homer, weil er den Göttern auch alle mensch­
lichen Schwächen auflastet. ,,Homer soll aus den Wettkämpfen hinausgeprügelt 
werden und Archilochos ebenso18." Der Streit läuft auf einen gereinigten Gottes­
begriff hinaus, wie ihn Solcrates, Plato, Aristoteles entwickelten, oder auf eine ent­
götterte Welt. Anaxagoras nennt Helios einen glühenden Steinhaufen, Lukrez ver­
bannt die Götter in die Intermundien, außer Venus, die allein die Natur der Dinge 
lenkt und dem Dichter auch bei .seinem Werk beistehen soll, sie ist nur noch Symbol19• 

Die damit versachlichte Natur läßt nun auch Raum für den technischen Eingriff, dem 
auch die jüdisch-christlich-mohammedanische Kreaturfrömmigkeit nicht entgegensteht. 
Denn sie stellt fest: Die Natur ist nicht Gott, aber Gott ist ihr Schöpfer und Erhalter. 
Mit dieser Trennung können die dysteleologischen Züge der Natur, ihre Disharmonien, 
Schmerz und Tod und menschliches Versagen, die schwer mit einer pantheistisch ge­
färbten Weltfrömmigkeit vereinbar sind, nicht mehr auf Gott angewendet werden, 
sie verbleiben im Bereich der Kontingenz. Für den Menschen folgt aus diesem 
Kreaturglauben das brüderliche Gemeinschaftsgefühl mit aller Kreatur, wie es Franz 
von A ssisi gelebt und gelehrt hat, das freilich oft durch menschlichen Hochmut getrübt 
wird. Aber auch von hier aus wird das Theodizee-Problem nicht gelöst: Wie kann der 
gute Gott die übel zulassen20? 
Dieser Frage stellt sich der Erlösungsglaube der Kreuzes-Religion. Hier öffnet sich der 
Mensch der Offenbarung, daß auf eine für den Menschen nicht ausdenkbare Weise 
durch Jesus Christus, den Gottmenschen, durch sein Leben in der Welt, sein Leiden 
und seine Auferstehung die Mangelhaftigkeit des Kosmos, Leid und Schuld, Vergäng­
lichkeit des Glücks der grundsätzlichen Möglichkeit nach in einen Gesamtsinn auf­
gehoben werden. Das doppelte Liebesgebot vereint Kult und Caritas, Gott- und Welt­
verbundenheit. Jesus ist der Mittler. 
Diese das Gemeinsame der verschiedenen christlichen Kirchen und Konfessionen 
suchende Formulierung schließt nicht die Bemühung um ihre nähere Interpretation 
aus, die die einzelnen Konfessionen zu konkreteren Glaubensinhalten führt, sie aber 
auch voneinander trennt. Es ist dies ein Ringen, das man nicht bagatellisieren darf, 
denn der Geist strebt aus seiner Natur heraus zur Erhellung und Verdeutlichung. Sogar 
innerhalb der einzelnen Kirchen gibt es noch besondere Konkretisierungsstufen des 
Glaubens: die benediktinische, franziskanische, jesuitische, die laienmäßige; landes­
kirchliche, pietistische Besonderungen, und schließlich wandelt jeder einzelne, von einer 
der genannten Konkretisierungsstufen aus, in eigener Weise seinen Glauben zum 
konkreten Glauben seines Lebens ab. 
Mancher moderne Mensch steht nach bitteren Erfahrungen am Rande des Chaos 
und entringt ihm vielleicht nur ein Ja zu einer Sinninsel der Welt, die für ihn keinen 
Zusammenhang mit einem Gesamtsinn hat. Daß dies keine Täuschung, sondern 
wirklicher Sinn gegeben ist, ist sein Glaube. Dem anderen gelingt ein Weiter­
schreiten zu einem, im einzelnen unbestimmten und abstrakten, Grundvertrauen zu 
Leben und Welt im ganzen, das sich bei einem dritten in einem Gottesglauben kon­
kretisiert und dann noch weiter im Jesusglauben und in noch konkreteren konfessionel­
len Oberzeugungen. Das wären logische Stufen des Glaubens - es wären auch 
andere Konkretisierungen denkbar -: vom erlebten Einzelsinn, dem man vertraut, 

17 Äneis V, 466 f. 
1s Heraklit B 42. 
19 Lucretius Carus, De rerum na tura I, 21- 24. 
20 Zum Ganzen vgl. Karl Wolf, Ethische N aturbetrachtung, Salzburg 1947. 

332 



gelangt Ina  3 durch eın großherziges Glaubenswagnis zu Gesamtsinn, der
der bel der Welt auf induktivem Wege unfaßbar ıst, un 1m Gesamtsinn seinen
konkreteren Ausprägungen, die durch das Problem des Übels 1n der Welt heraus-
gefordert werden. Einzelsinn springt u  e  ber ZUr Forderung des Gesamtsinns, der aber
angesichts des Übels sich in der Immanenz nicht bewährt und daher ın die Irans-
zendenz vorstößt und nach christlichem Glauben VO  ”3 dort wieder 1ImM leidenden Gott-
menschen ZUrT Welt zurückkehrt.
Der wirkliche Glaube eines Menschen geht aber nicht notwendig diese logischen Wege
Er SeIz e einmal sehr hoch an, vielleicht beim Jesusglauben, VO  »3 dem aus der
CGesamtsinn glaubhaft wird und auch Einzelsinn sich als untrüglich erweist. Oft ıst
das allgemeine Seinsvertrauen als Säkularisierung e1nNes Ffrüheren Gottesglaubens
verstehbar. Wechselndes Glück macht verschieden empfänglich für die verschiedenen
Stufen des aubens Der VO Glück Verwöhnte wird eichter auf der Stufe eines
weltimmanenten Seinsvertrauens verharren, das harte Nein des TEeUZES schockiert hn,
aber leichter werfen ih Schicksalsschläge aus dem untragischen Optimismus den
Rand der Verzweiflung, des Unglaubens, wenn icht ın tieferen Schichten ıne
Stimme konkreteren Glaubens sagt Der Herrgott wird wWI1ssen, WaTum mMır dies
geschickt hat, oder, 1n Gedanken Jesus: Das TEeUZ muß@ getragen werden.
Aus der Logik der Glaubensstufen ergibt sich aber für den wirklichen Glauben: Die
höheren Konkretisierungsstufen schließen die niedrigeren ein, nicht umgekehrt. Der
Christ kann ZUT Mahlzeit beten „Komm, Herr Jesu, G1 (Gast 0 aus dem 1n
den Jesusglauben eingeschlossenen Gottesglauben aber auch „Aller Augen warten auf
Dich, Herr . . g aus dem ın den Gottesglauben eingeschlossenen Daseinsvertrauen
SOßar: „Erde, die uns dies gebracht, 5onne, die reif gemacht, liebe 5Sonne, liebe
Erde, er icht VeErgeSSEN werde !“ Ein Tischspruch der Jugendbewegung.)
Der Glaube ist 1m Menschen keine gleichbleibende Realität. In den verschiedenen
Stutfen annn sich durch die Lebenserfahrung festigen, kann aber auch verwittern.
Auft allen Stutfen muß die durch Nichtfunktion erfolgende Verwitterung des
vielstufigen Glaubens gewirkt werden: Daher die Gottesdienste, das Glockenläuten,
Kunst und Dichtung, Theologie un Philosophie, Naturwissenschaft un Geistes-
wissenschaft. Das bedeutet für den einzelnen, daß@ el, mit Überzeugung kann,
auf seiner ufe dazu mithilft, ın Ffreundlicher Solidarität mıiıt denen, die dies auf
anderen Stufen können. Vor Glaubenshochmut ewahrt der Gedanke, daß icht
eigenes Verdienst ist, 1m Glauben stehen, sondern Gnade Nna: ist auch, seel-
sorglich und pädagogisch Anvertrauten dazu helfen können, S1P zuversichtlich
das Leben unter hre Füße nehmen. Glaube und Hoffnung, ın wieviel Stufen ımmer
und mıit wieviel Undurchdringlichkeiten immer, sind eın Merkmal des helldunklen
menschlichen Lebens.

333

gelangt man durch ein großherziges Glaubenswagnis zum Gesamtsinn, der wegen 
der übel der Welt auf induktivem Wege unfaßbar ist, und im Gesamtsinn zu seinen 
konkreteren Ausprägungen, die durch das Problem des übels in der Welt heraus­
gefordert werden. Einzelsinn springt über zur Forderung des Gesamtsinns, der aber 
angesichts des übels sich in der Immanenz nicht bewährt und daher in die Trans­
zendenz vorstößt und nach christlichem Glauben von dort wieder im leidenden Gott­
menschen zur Welt zurückkehrt. 

Der wirkliche Glaube eines Menschen geht aber nicht notwendig diese logischen Wege. 
Er setzt z. B. einmal sehr hoch an, vielleicht beim Jesusglauben, von dem aus der 
Gesamtsinn glaubhaft wird und auch Einzelsinn sich als untrüglich erweist. Oft ist 
das allgemeine Seinsvertrauen als Säkularisierung eines früheren Gottesglaubens 
verstehbar. Wechselndes Glück macht verschieden empfänglich für die verschiedenen 
Stufen des Glaubens. Der vom Glück Verwöhnte wird leichter auf der Stufe eines 
weltimmanenten Seinsvertrauens verharren, das harte Nein des Kreuzes schockiert ihn, 
aber leichter werfen ihn Schicksalsschläge aus dem untragischen Optimismus an den 
Rand der Verzweiflung, d. i. des Unglaubens, wenn nicht in tieferen Schichten eine 
Stimme konkreteren Glaubens sagt: Der Herrgott wird wissen, warum er mir dies 
geschickt hat, oder, in Gedanken an Jesus: Das Kreuz muß getragen werden. 
Aus der Logik der Glaubensstufen ergibt sich aber für den wirklichen Glauben: Die 
höheren Konkretisierungsstufen schließen die niedrigeren ein, nicht umgekehrt. Der 
Christ kann zur Mahlzeit beten : ,,Komm, Herr Jesu, sei unser Gast ... ", aus dem in 
den Jesusglauben eingeschlossenen Gottesglauben aber auch: 11Aller Augen warten auf 
Dich, Herr ... ", aus dem in den Gottesglauben eingeschlossenen Daseinsvertrauen 
sogar: ,,Erde, die uns dies gebracht, Sonne, die es reif gemacht, liebe Sonne, liebe 
Erde, euer nicht vergessen werde!" (Ein Tischspruch der Jugendbewegung.) 
Der Glaube ist im Menschen keine gleichbleibende Realität. In den verschiedenen 
Stufen kann er sich durch die Lebenserfahrung fest igen, er kann aber auch verwittern. 
Auf allen Stufen muß gegen die durch Nichtfunktion erfolgende Verwitterung des 
vielstufigen Glaubens gewirkt werden: Daher die Gottesdienste, das Glockenläuten, 
Kunst und Dichtung, Theologie und Philosophie, Naturwissenschaft und Geistes­
wissenschaft. Das bedeutet für den einzelnen, daß er, wo er es mit Überzeugung kann, 
auf seiner Stufe dazu mithilft, in freundlicher Solidarität mit denen, die dies auf 
anderen Stufen können. Vor Glaubenshochmut bewahrt der Gedanke, daß es nicht 
eigenes Verdienst ist, im Glauben zu stehen, sondern Gnade. Gnade ist es auch, seel­
sorglich und pädagogisch Anvertrauten dazu helfen zu können, daß sie zuversichtlich 
das Leben unter ihre Füße nehmen. Glaube und Hoffnung, in wieviel Stufen immer 
und mit wieviel Undurchdringlichkeiten immer, sind ein Merkmal des helldunklen 
menschlichen Lebens. 

333 


