WOLF KARL
Skizze einer Logik des Glaubens

1. Neue Aufklirung und Glauben

In Aufklirungszeiten werden immer grundsitzliche Zweifel an jedem Glaubens-
standpunkt angemeldet. Man glaubt (sic!), aus dem Wissen und der Wissenschaft
leben zu kénnen, daher gewinnt die Wissenschaft im Ansehen eine bevorzugte
Stellung, sie verdringt vielfach Glaubensiiberzeugungen aus dem allgemeinen Be-
wultsein, iibrigens auch den Anspruch der Kunst, die sich verzweifelt bemiiht, im
Gesprich zu bleiben.

Spengler meint, daf solche Dominanz der Wissenschaft in einer Kultur Zeichen dafiir
ist, daR sie sich in einem Verfallsstadium befinde, wihrend in aufsteigenden Stadien
Religion und Kunst blithen. Ahnliches war schon bei Goethe zu lesen. Dieses Argu-
ment ist aber kein Argument aus der Sache, sondern ein argumentum ad hominem,
das man vorerst vermeiden sollte.

Unsere heutige ,neue Aufklirung”, die wesentlich vom Frankfurter Institut fiir Sozial-
forschung inspiriert ist (Horkheimer, Adorno, Herbert Marcuse) scheint radikaler
glaubensfeindlich zu sein als die Aufklirung des 18. Jahrhunderts, die weitgehend an
einem Gottesglauben festhielt und auch iiber die Natur als Schopfung optimistisch
dachte. Nach schrecklichen Kriegen und unvorstellbaren Greueln erhilt unser Zeit-
bewuftsein eine dunkle Ténung: Die ,neue Aufklirung” ist dunkle Aufklirung, so
paradox es klingen mag. Dies duBert sich allerdings mehr in der Kunst, in Dichtung,
Malerei und in Shows, die den Ekelaspekt der Lebensvollziige, alle verhiillenden
Tabus, die die Sitte setzt, brechend, drastisch zur Schau stellen, und nicht einmal zum
SpaR. Hieher gehort auch die scharfe Reaktion Adornos gegen den Gedanken einer
,heilen Welt”, woriiber unten noch zu sprechen sein wird.

In weiten Teilen der westlichen Welt gilt der Standpunkt des Glaubens als iiberholt.
Es wird erzihlt, daR gewisse Forschungsinstitute von den Bewerbern fiir die wissen-
schaftliche Laufbahn Reverse iiber ihre Nichtzugehorigkeit zu Glaubensgemeinschaften
unterschreiben lassen. Das Programm des im Vormarsch befindlichen Positivismus will
alle ,,mythologischen Reste” ausrdumen, man darf nur fiir wahr halten, was wissen-
schaftlich exakt erwiesen ist, als ob man mit diesem wenigen in den entscheidenden
Fragen des Lebens auskommen konnte. Der sterreichische Dichter Alfred Musil,
der nach dem Krieg zu groBer Beriihmtheit gekommen ist, entwickelt in seinem
_Mann ohne Eigenschaften” das Konzept eines ,positivistischen Lebens”: aus der
Unmittelbarkeit des Augenblicks, ohne vorgefaBte Glaubensstandpunkte und Grund-
sitze, soll das Leben gefithrt werden. Ahnlich hatte schon Rilke dem Konvertiten
Reinhard Johannes Sorge gegeniiber gemeint, da der Glaube der Genauigkeit des
Fithlens Eintrag tun kénnte.

Es gibt aber auch wieder handgreiflichere Aggression gegen den Glauben. Nach
einer gewissen Schonzeit im Gefolge des nationalsozialistischen Kirchenkampfes kommt
es zu scharfen literarischen Attacken gegen die Kirchen, wozu Hochhuths , Stellvertreter”
das Startsignal gab. ,Niitzlich sind Enzykliken zum Feueranziinden”, schreibt Enzens-
berger Oberschiilern ins ,,Lesebuch”.

In der Bundesrepublik Deutschland und in Osterreich formiert sich der Kreis der
Glaubensfeinde neu. Statt des Freidenkerbundes tritt jetzt die ,Humanistische Union”
Szcesnys besonders hervor. In dessen Verlag sind unter andern folgende Titel er-
schienen: Francis Jeanson, Vom wahren Unglauben; Bertrand Russell, Warum ich kein
Christ bin; Gustav Wyneken (der in der Reformpidagogik und in der Jugendbewegung
cinst eine grofe Rolle spielte), Abschied vom Christentum. Ich zitiere daraus einige
Stellen: ,,Wir sind dem Christentum entwachsen: Ein iiberzeugter Christ wirkt auf
uns wie ein Erwachsener, der in seinem Konfirmationsanzug herumliefe.” ,,Jm Unter-

327



grund alles Glaubens . .. lauert ein... iibertiubtes Wissen darum, daf das, was man
,glaubt’, unmoglich und unwahr sei und nur gewaltsam, durch einen Willensakt, kénne
aufrecht erhalten werden: eine auf die Dauer den schlichten Wahrheitssinn, den
Charakter und die seelische Gesundheit zerriittende zwiefache Buchfiihrung.” Wyneken
meint, ,das Christentum werde in die Reihe der ausgestorbenen Zeus- und Wotans-
religionen riicken und damit werde das Ende der Religion, des Glaubens iiberhaupt
gekommen sein.” Der Schlufsatz ist typisch fiir ein Aufklirungsdenken: ,Thr habt
gehort, daf zu den Alten gesagt ward: Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie die
Kinder, werdet ihr nicht ins Himmelreich kommen. Ich aber sage euch: Wenn ihr
nicht aufhoért, zu sein wie die Kinder, werdet ihr nie das Reich des Menschen bauen!.”
Eine merkwiirdige Unglaubens-Sicherheit zeigt sich da. Ist dies die ,,vorherrschende
Einheitsweltanschauung”, zu der sich der ,6stliche und westliche Atheismus” ,zusam-
menfinden werden”? oder wachsende Armut des Herzens?

2. Konkretisierungsstufen des Glaubens

Wie behauptet sich gegeniiber dieser These, daBl im menschlichen Leben der Glaube
iiberfliissig, ein zu iiberwindendes atavistisches Relikt sei, der Glaube? Es sei im
folgenden nicht eine apologetische Widerlegung des Unglaubens versucht, auch nicht
eine Psychologie des Glaubens, d. i. die Darstellung seiner psychologischen Genese, auch
nicht seine Theologie, eine Lehre von der gottlichen Glaubensgnade und der Gnaden-
wahl, sondern etwas viel Schlichteres: die logische Ordnung verschiedener vorgegebe-
ner, besonders der christlichen Glaubensformen nach ihrer Abstraktionsstufe als
Gegenstiick zu den oben genannten Unglaubensformen?.

Glaube ist keine reine Verstandessache, etwa bloBes Evidenzerlebnis im Einleuchten
von erkannten Wahrheiten, sondern ist auf nicht (oder noch nicht) aufgeklirtes
Dunkel bezogen, vor allem auf die unsichere Zukunft, auch auf gegenwirtige Ubel,
die den Mut weiterzuleben beeintrichtigen. Dem unaufhebbaren Dunkel zum Trotz-
Glaube. Die Verzweiflung am Dasein wire der volle Unglaube mit der Konsequenz
des Selbstmordes oder eines unwilligen hoffnungslosen Wartens auf den Tod. Es darf
allerdings nicht iibersehen werden, daf nicht jeder freiwillige Tod aus Unglauben
gewihlt wird. Die Philosophen der Stoa fiihlten sich im Einklang mit dem Weltlogos,
wenn sie aus freiem Entschluf starben.

Der konsequente Nihilismus hilt Welt, Leben und Geschichte Ffiir sinnlos, er weist
etwa auf die grausame Natur hin, die an einem Meeresstrand in jeder Minute
Tausende von Lebewesen verschmachten laBt, und auf die namenlosen Greuel in der
Menschenwelt. , Entriistungspessimismus” wird von Philosophen gepredigt (Schopen-
hauer, Héffding, Sartre und anderen).

Gelebt wird Nihilismus aber meist nicht mit voller Konsequenz. Man nimmt eine
Insel des Sinns aus der Negation aus. Fiir den Aufklirer ist es die Wissenschaft und
die durch die Technik verbesserte Natur: improved nature. Fiir Schopenhauer, George,
Benn ist es die Kunst, der Vers, der Satzbau, fiir manche das ethische Handeln, etwa
nach dem Ausspruch der englischen Dichterin Mary Ann Evans (George Eliot) iiber
Gott, Unsterblichkeit und Pflicht: ,Wie unbegreiflich ist das erste (Wort), wie un-
glaublich das zweite und wie unbedingt und unausweichlich dennoch das dritte!.”
Wer hat nicht Menschen voll giitiger Hilfsbereitschaft und Pflichttreue, einen Arzt
zum Beispiel, kennengelernt, der gleichzeitig theoretisch Materialist war? Eine
andere Version des partiellen Sinnglaubens griindet in der Vision einer idealen klassen-

! G. Wyneken, Abschied vom Christentum?, Miinchen 1964, 250 und 259.

* Hans Urs v. Balthasar, Cordula oder der Ernstfall, Einsiedeln 1966.

 Eine frithere Fassung dieser Studie erschien in der Festschrift zum 70. Geburtstag von Ulrich
Schindorfer, Jahrbuch der Osterr. Pid. Gesellschaft, Wien 1969.

4 Berichtet im Nachwort (H. F. Killy) zur deutschen Ausgabe von George Eliot, Silas Marner,
Fischerbiicherei 51, Frankfurt 1963, 175.

328



losen Zukunft, aus der man das revolutiondre Handeln gegen die Gegenwart motiviert.
Viele nehmen die unmittelbare Natur aus der allgemeinen Sinnlosigkeit aus, ihnen ist
»die Natur, das einzige Unschuldige”®. Viele sehen in der lustvollen Erfiillung der
menschlichen Grundtriebe teilhaften Sinn und in der Nichterfiillung, der Frustration
sinnloses Ubel und die Wurzel vieler weiterer Ubel.

Diese verschiedenen Aussparungen von Sinninseln aus einer im ganzen sinnlosen
Wirklichkeit haben eine natiirliche Tendenz zur Expansion. Man kommt dazu, daf
man das Ubel als Kontrastphinomen zum Guten positiv sieht, die Nacht lehrt die
Tageshelle schitzen, viele poetische Griibeleien iiber Tod und Verginglichkeit zielen
dahin, daff dadurch erst das Leben Intensitit erhalte. Wenn Moral sinnvoll sein soll,
dann bekommt auch die Welt als Betitigungsfeld der Moral Sinn. In seinen ,Grund-
gesetzen des Sollens”, einem der grundlegenden Werke der Deontik, fiihrt Ernst
Mally, der Grazer Philosoph, den Beweis, daR ernsthaftes Wollen, zum Unterschiede
von blofem Wiinschen, die Bejahung aller seiner Voraussetzungen und seiner Kon-
sequenzen und der Gesamtwirklichkeit impliziert, weil man das Gewollte als etwas im
Rahmen der Wirklichkeit zu Verwirklichendes bejaht®. Echt wollen heiBt sich so
entscheidend mit dem Realen einlassen, daf man es zustimmend in das Wollen ein-
bezieht.

Die Unlogik, die darin liegt, da@ man aus einer als sinnlos verstandenen Gesamt-
wirklichkeit dennoch einzelne Sinnbereiche ausnimmt, die Wissenschaft und Technik,
die Kunst, die Ethik als ,,Sinngebung des Sinnlosen” (Theodor Lessing), die Zukunfts-
politik, sporadische Trieberfiillungen, bringt menschliche Gefahren mit sich, etwa
dafs dem einseitigen Wissenschafter das menschliche Fiihlen verkiimmert, dem Kiinst-
ler die Moral, dem Moralisten der Humor, dem Naturverehrer der Sinn fiir Wirtschaft
und Technik, dem Technokraten der Sinn fiir das Gewachsene, dem Zukunftspolitiker
die Barmherzigkeit fiir das Jetzt. Solches geschieht, wenn man mit einem erfahrenen
oder angenommenen Teilsinn sich begniigt und zum Gesamtsinn nein sagt. Das mag
mehr oder weniger ausdriicklich und bewuBt geschehen, die hiufigste Haltung wird
wohl die sein: man hilt sich an erlebten Teilsinn und 148t die Frage nach einem
Gesamtsinn — wohl in existenzieller Unlogik — offen.

Die erste konsequente Stufe des Glaubens ist ein Grundvertrauen in die ,,VerliBlich-
keit des Daseins”. Es wird dabei die Tatsache, daB man lebt, mit einer positiven
Einstellung angenommen, ohne daf vorerst nach Griinden und danach, wie der Sinn
sich fiigt, gefragt wird. Diese Vertrauenshaltung ist bei Kindern und einfachen Men-
schen zu finden, in einer instinkthaften Vorform auch schon bei Tieren, indem sie
leben wollen und sich gegen Schmerz und Tod wehren. Das ist, paradox gesagt, die
Frommigkeit der Tiere. Bei Kindern und ungelehrten Menschen ist es oft erschiitternd,
zu sehen, welche Leidenserfahrungen und Enttiuschungen nétig sind, daB sie iiber-
haupt auf die Idee kommen, man kénnte auch pessimistisch reagieren. Anzengrubers
Steinklopferhannes sagt: ,Mir kann nichts geschehen.” ,Wer weif}, wofiir es gut
ist” — ein Volkswort bei schweren Heimsuchungen. Andere Auferungen dieses Ur-
vertrauens: der dankbare Blick eines zur Unbeweglichkeit verurteilten kérpergeschiidig-
ten Kindes zur Pflegerin, die ihm das Essen einldffelt; die Lebensleistung unheilbar
Kranker, daB sie weiterleben wollen.

Dieses positive Annehmen des Lebens enthilt noch keinen expliziten Gottesglauben,
schlieBt ihn aber auch nicht explizit aus. Wie der Sinn der Welt und des eigenen
Lebens sich erfiillt, bleibt offen. Psychologen und Pidiater meinen, daf dieses ,,Ur-
vertrauen”, gefestigt durch eine gliickliche Kinderzeit, die Voraussetzung fiir seelische

5 Adalbert Stifter, Feldblumen: 14. Ginster, in: Studien, herausgegeben von Max Stefl,
Augsburg 1955, 127.

5 E. Mally, Grundgesetze des Sollens. Elemente der Logik des Willens, Graz 1926, 37 u. ©.
Eine Neuausgabe erscheint in den ,Logischen Schriften” von Ernst Mally, Dordrecht
(Reidel) 1970.



Gesundheit sei’. Bollnow spricht von einem ,,Verhiltnis eines dankbaren Vertrauens
zum Sein und dem Gefiihl einer Geborgenheit in ihm”, die es im Leben auf ver-
schiedenen Ebenen immer wieder herzustellen gilt®. In diesen Zusammenhang gehort
die Auseinandersetzung um die ,Heile Welt”, einen Gedichtband Werner Bergengruens
(1950), den Bollnow, vielleicht etwas zu friih, als Beispiel der Uberwindung des
pessimistischen Existenzialismus, der Angst- und Ekel-(nausée-)Welt Sartres ins
Treffen gefiihrt hat. Daraufhin folgten heftige Angriffe Adornos gegen Bollnow
mit dem Grundtenor: Ein Ignorant, ein herzloser Mensch, wer nach den Greueln der
vierziger Jahre von einer heilen Welt sprechen kénne'®. Diese Polemik gegen die
heile Welt” ist Allgemeingut geworden. Sie trifft aber nicht den Adressaten, denn
Bergengruen lag es fern, die Ubel der Welt zu leugnen, er wollte nur einmal auch von
gegliickten Dingen sprechen. Das soll aber verboten sein. Maxime ist: der heillosen
Welt miglichst viele Geniisse ablisten. Ist sie aber durch und durch heillos, wenn das
moglich ist? Wenn es sogar Genuf bereitet, im Widerspruch zu leben?

Dagegen die verschiedenen Verwirklichungsformen der ,Weltfrommigkeit” mit der
Maxime: aus dem Dunklen Sinn zu ,,entbergen” (Heidegger).

Kleiner Exkurs iiber Weltfrémmigkeit.

Goethe prigte das Wort in den ,Wanderjahren”. Da tritt ein Abbé fiir Welt-
frommigkeit gegen die ,Hausfrommigkeit” der Pietisten ein, Wohltun an der ganzen
Menschheit sei Pflicht!!. Das Wort verdnderte allmihlich seine Bedeutung. 1940 hielt
Eduard Spranger in der Neuen Kirche in Berlin einen Vortrag ,Weltfrommigkeit”,
der spiter als ,Magie der Seele” publiziert wurde'2. Weltfrommigkeit hat nach
Spranger drei Erscheinungsformen. In ihrer Gefiihlsform bedeutet sie andichtige
Liebe zu den Dingen dieser Welt, innerweltliche Mystik. Aus Schleiermacher wird
zitiert: ,Wer einen Unterschied zwischen dieser und jener Welt macht, betért sich
selbst.” ,Mir ist alles Wunder, sagt der Virtuose der Religion.” Ziel ist: ,allen Emp-
findungen, allen Handlungen religisse Gefiihle beizugesellen”??. Fiir diese Haltung,
die noch keinen Glauben an eine personliche Gottheit artikuliert, kénnen viele Bei-
spiele herangezogen werden: die Stoa, der Zen-Buddhismus, Giordano Bruno, Spinoza,
die deutsche idealistische Philosophie, der ,philosophische Glaube” von Jaspers, impres-
sionistische und expressionistische Kunst; ich nenne auch Barlach, der einem bekannten
Holzschnitt die Unterschrift aus dem ,,Cherubinischen Wandersmann” des Angelus

Silesius gegeben hat: Wem Zeit wie Ewigkeit und Ewigkeit wie Zeit,

Der ist befreit von allem Leid.
Manche moderne Naturlyrik geht in derselben Richtung: Georg Britting, Hans
Leifhelm, Wilhelm Lehmann, Giinther Eich seien genannt, Beim spiten Rilke ist diese
Form des Glaubens besonders klar ausgedriickt. In seinem Todesjahr (1926), an

Leukdmie erkrankt, schreibt er folgendes (merkwiirdigerweise wenig bekanntes)
Gedicht:

* A. Nitschke, Angst und Vertrauen, in: Die Sammlung, 7. Jg., 175 ff.; derselbe, Das verwaiste
Kind der Natur, Tiibingen 1968.

% O.F. Bollnow, Geschichte der Pidagogik. Die Pidagogik der Romantik von Arndt bis Frobel,
Stuttgart o. J. (1952), 227.

* O. F. Bollnow, Neue Geborgenheit. Das Problem einer Uberwindung des Existentialismus?,
Stuttgart 1960; derselbe, Unruhe und Geborgenheit im Weltbild neuerer Dichter®, Stuti-
gart 1958,

10 Theodor W. Adorno, Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie?! (edition suhrkamp),
Frankfurt a. M. 1969, 23 f. u. &.

't Goethe, Wanderjahre, 7. Kapitel.

12 E. Spranger, Die Magie der Seele®, Tiibingen 1949.

13 F. E. D. Schleiermacher, Werke, herausgegeben von O. Braun u. J. Bauer, Neudruck der
2. Aufl, Leipzig 1927/1928, Aalen 1967, 4. Band: Uber die Religion (1799) 1. und 4. Rede,
231, 334 u. 6.

330



Bruder Koérper

Bruder Korper ist arm ... : da heift es reich sein fiir ihn.
Oft war er der Reiche: so sei ihm verziehn

Das Armsein seiner argen Momente.

Wenn er dann thut, als ob er uns kaum noch kdnnte,
Darf man ihn leise erinnern an alles Gemeinsame.
Freilich sind wir nicht Eines, sondern zwei Einsame,
Unser Bewufstsein und Er;

Aber wie vieles, das wir einander weither

Verdanken,
Wie Freunde es thun! Und man erfihrt im Erkranken:
Freunde haben es schwer! (Val-Mont, am 1. Mai 1926)

Rilke soll es abgelehnt haben, in seiner Krankheit schmerzstillende Drogen zu
nehmen, um sich nicht die Erfahrung des Daseins zu triiben. Ahnlich wie kiirzlich eine
Todkranke sich das Morphium verbat, sie wollte sich ihr ,Menschsein” nicht ver-
kiirzen lassen.

Eine zweite Form der Weltfrommigkeit ist nach Spranger die praktische: Arbeit und
Pflichterfiillung fiir diese Welt, ohne Ausblick auf jenseitigen Lohn. Beispiel Friedrich
der Grofle. Fehlender Glaube an einen zusammenhingenden Gesamtsinn, denn der
(deistische) Gott kiimmert sich nicht um die kleinen irdischen Dinge!4. Es ist Teilsinn-
Glaube an das sittliche Handeln.

Die dritte Form der Weltfrommigkeit ist die des Erkennens, etwa bei Hegel in Er-
scheinung tretend, der das philosophische Forschen als einen Beitrag im Prozefl des
gottlichen Zu-sich-selber-Kommens betrachtet!®. Ein pantheistischer Einschlag ist bei
der ersten und dritten Form unverkennbar.

Von manchen wird diese Haltung ,Wald- und Wiesenreligion” gescholten, ja es wird
ihr angelastet, dafl sie nicht lehre, das Bose zu sehen und ihm zu widerstehen. Man
wolle die Welt nicht auch in ihren tragischen Ziigen zur Kenntnis nehmen, sondern
verschleiere vor sich das Uble. Das ist tatsdchlich eine Gefahr dieser Glaubensform,
wenn sie das Offenlassen einer niheren Deutung des Gesamtsinns zu einem Sich-
Verschliefen vor einer niheren Deutung werden lifst.

Einen Schritt weiter geht der Glaube an Gétter oder an einen Gott als Garanten
des Gesamtsinns. Es tut sich Transzendenz auf, die ins Diesseits wirkt. Ich beschreibe
zunichst die antike Natur- und Schicksalsfréommigkeit.

Ein alter griechischer Satz lautet: ,,Alles ist voll von Géttern.” Die Naturerscheinungen
sind gottlich beseelt. Helios ist ein Gott. Hinter dem Wachsen der Biume und dem
FlieBen der Quellen stehen gottliche Wesen, der Schlaf ist heilig und die Liebe. Auch
das menschliche Schicksal ist gottgewollt. Bei Vergil finden sich fiir diesen Glauben
schone Beispiele: Es wird geschildert, wie Aneas auf seiner Flucht aus dem brennenden
Troja unversehens Helena gegeniibersteht, die nach seiner Meinung alles Ungliick
verschuldet hat. Hafs erfiillt ihn, da erscheint Venus und beschwichtigt seinen Zorn:

Nicht sei dir verhat der Lakonerin Helena Antlitz,
Klage auch Paris nicht an; der Gétter Hirte, der Gétter,
Totet’ all diese Macht und stiirzte das ragende Troja.

Dann reift Venus vor Aneas die Wolke weg, die das sterbliche Auge umbhiillt, er
sieht nun das Geschehen sub specie aeternitatis: Nicht die Griechen, nicht Menschen,
sondern Neptun, Juno, Pallas Athene, Jupiter zersprengen Trojas Mauern!®. Es ist
sinnlos, den Gottern zu widerstehen, und es ist nicht unehrenhaft, vor den Géttern zu
fliechen. Ein anderes Beispiel ist ein verbissener Wettkampf, in dem der Verlierende

14 Vgl. Spranger, a. a. O., 18 f.
A a 0,231 o
16 Nach der Ubersetzung von ]. Gotte, Miinchen 1958, Aneis II, 600—617 mit Auslassungen.

331



nicht aufgeben will. Aneas redet ihm zu: ,Cede deo! Weiche dem Gott! Spiirst du
die anderen Krifte denn nicht, die verwandelte Macht'7?” Im Gegner tritt also der
siegschenkende Gott entgegen, vor dem zuriickzuweichen nicht Schande ist, sondern
fromme Pflicht.

Diese polytheistische Natur- und Schicksalsfrommigkeit fand schon in der Antike
ihre Kritiker. Philosophen bekimpfen Homer, weil er den Gottern auch alle mensch-
lichen Schwichen auflastet. ,Homer soll aus den Wettkimpfen hinausgepriigelt
werden und Archilochos ebenso!®.” Der Streit lduft auf einen gereinigten Gottes-
begriff hinaus, wie ihn Sokrates, Plato, Aristoteles entwickelten, oder auf eine ent-
gotterte Welt. Anaxagoras nennt Helios einen glithenden Steinhaufen, Lukrez ver-
bannt die Gétter in die Intermundien, auer Venus, die allein die Natur der Dinge
lenkt und dem Dichter auch bei seinem Werk beistehen soll, sie ist nur noch Symbol®®.
Die damit versachlichte Natur 18t nun auch Raum fiir den technischen Eingriff, dem
auch die jiidisch-christlich-mohammedanische Kreaturfrémmigkeit nicht entgegensteht.
Denn sie stellt fest: Die Natur ist nicht Gott, aber Gott ist ihr Schépfer und Erhalter.
Mit dieser Trennung kénnen die dysteleologischen Ziige der Natur, ihre Disharmonien,
Schmerz und Tod und menschliches Versagen, die schwer mit einer pantheistisch ge-
firbten Weltfrommigkeit vereinbar sind, nicht mehr auf Gott angewendet werden,
sie verbleiben im Bereich der Kontingenz. Fiir den Menschen folgt aus diesem
Kreaturglauben das briiderliche Gemeinschaftsgefiihl mit aller Kreatur, wie es Franz
von Assisi gelebt und gelehrt hat, das freilich oft durch menschlichen Hochmut getriibt
wird. Aber auch von hier aus wird das Theodizee-Problem nicht geldst: Wie kann der
gute Gott die Ubel zulassen®0?

Dieser Frage stellt sich der Erlgsungsglaube der Kreuzes-Religion. Hier &ffnet sich der
Mensch der Offenbarung, daf auf eine fiir den Menschen nicht ausdenkbare Weise
durch Jesus Christus, den Gottmenschen, durch sein Leben in der Welt, sein Leiden
und seine Auferstehung die Mangelhaftigkeit des Kosmos, Leid und Schuld, Verging-
lichkeit des Gliicks der grundsitzlichen Mdglichkeit nach in einen Gesamtsinn auf-
gehoben werden. Das doppelte Liebesgebot vereint Kult und Caritas, Gott- und Welt-
verbundenheit. Jesus ist der Mittler.

Diese das Gemeinsame der verschiedenen christlichen Kirchen und Konfessionen
suchende Formulierung schlieft nicht die Bemithung um ihre nihere Interpretation
aus, die die einzelnen Konfessionen zu konkreteren Glaubensinhalten fiihrt, sie aber
auch voneinander trennt. Es ist dies ein Ringen, das man nicht bagatellisieren darf,
denn der Geist strebt aus seiner Natur heraus zur Erhellung und Verdeutlichung. Sogar
innerhalb der einzelnen Kirchen gibt es noch besondere Konkretisierungsstufen des
Glaubens: die benediktinische, franziskanische, jesuitische, die laienméBige; landes-
kirchliche, pietistische Besonderungen, und schlieBlich wandelt jeder einzelne, von einer
der genannten Konkretisierungsstufen aus, in eigener Weise seinen Glauben zum
konkreten Glauben seines Lebens ab.

Mancher moderne Mensch steht nach bitteren Erfahrungen am Rande des Chaos
und entringt ihm vielleicht nur ein Ja zu einer Sinninsel der Welt, die fiir ihn keinen
Zusammenhang mit einem Gesamtsinn hat. DaB dies keine T&duschung, sondern
wirklicher Sinn gegeben ist, ist sein Glaube. Dem anderen gelingt ein Weiter-
schreiten zu einem, im einzelnen unbestimmten und abstrakten, Grundvertrauen zu
Leben und Welt im ganzen, das sich bei einem dritten in einem Gottesglauben kon-
kretisiert und dann noch weiter im Jesusglauben und in noch konkreteren konfessionel-
len Uberzeugungen. Das wiren logische Stufen des Glaubens — es wiren auch
andere Konkretisierungen denkbar —: vom erlebten Einzelsinn, dem man vertraut,

17 Aneis V, 466 f.

18 Heraklit B 42.

19 Lucretius Carus, De rerum natura I, 21—24.

20 Zum Ganzen vgl. Karl Wolf, Ethische Naturbetrachtung, Salzburg 1947.

332



gelangt man durch ein groBherziges Glaubenswagnis zum Gesamtsinn, der wegen
der Ubel der Welt auf induktivem Wege unfafbar ist, und im Gesamtsinn zu seinen
konkreteren Ausprigungen, die durch das Problem des Ubels in der Welt heraus-
gefordert werden. Einzelsinn springt iiber zur Forderung des Gesamtsinns, der aber
angesichts des Ubels sich in der Immanenz nicht bewihrt und daher in die Trans-
zendenz vorsttBt und nach christlichem Glauben von dort wieder im leidenden Gott-
menschen zur Welt zuriickkehrt.

Der wirkliche Glaube eines Menschen geht aber nicht notwendig diese logischen Wege.
Er setzt z. B. einmal sehr hoch an, vielleicht beim Jesusglauben, von dem aus der
Gesamtsinn glaubhaft wird und auch Einzelsinn sich als untriiglich erweist. Oft ist
das allgemeine Seinsvertrauen als Sikularisierung eines fritheren Gottesglaubens
verstehbar. Wechselndes Gliick macht verschieden empfinglich fiir die verschiedenen
Stufen des Glaubens. Der vom Gliick Verwdhnte wird leichter auf der Stufe eines
weltimmanenten Seinsvertrauens verharren, das harte Nein des Kreuzes schockiert ihn,
aber leichter werfen ihn Schicksalsschlige aus dem untragischen Optimismus an den
Rand der Verzweiflung, d. i. des Unglaubens, wenn nicht in tieferen Schichten eine
Stimme konkreteren Glaubens sagt: Der Herrgott wird wissen, warum er mir dies
geschickt hat, oder, in Gedanken an Jesus: Das Kreuz muff getragen werden.

Aus der Logik der Glaubensstufen ergibt sich aber fiir den wirklichen Glauben: Die
hoheren Konkretisierungsstufen schlieBen die niedrigeren ein, nicht umgekehrt. Der
Christ kann zur Mahlzeit beten: , Komm, Herr Jesu, sei unser Gast...”, aus dem in
den Jesusglauben eingeschlossenen Gottesglauben aber auch: ,,Aller Augen warten auf
Dich, Herr...”, aus dem in den Gottesglauben eingeschlossenen Daseinsvertrauen
sogar: ,Erde, die uns dies gebracht, Sonne, die es reif gemacht, liebe Sonne, liebe
Erde, euer nicht vergessen werde!” (Ein Tischspruch der Jugendbewegung.)

Der Glaube ist im Menschen keine gleichbleibende Realitit. In den verschiedenen
Stufen kann er sich durch die Lebenserfahrung festigen, er kann aber auch verwittern.
Auf allen Stufen muf gegen die durch Nichtfunktion erfolgende Verwitterung des
vielstufigen Glaubens gewirkt werden: Daher die Gottesdienste, das Glockenlduten,
Kunst und Dichtung, Theologie und Philosophie, Naturwissenschaft und Geistes-
wissenschaft. Das bedeutet fiir den einzelnen, daB er, wo er es mit Uberzeugung kann,
auf seiner Stufe dazu mithilft, in freundlicher Solidaritit mit denen, die dies auf
anderen Stufen kénnen. Vor Glaubenshochmut bewahrt der Gedanke, daR es nicht
eigenes Verdienst ist, im Glauben zu stehen, sondern Gnade. Gnade ist es auch, seel-
sorglich und piddagogisch Anvertrauten dazu helfen zu kdnnen, daf sie zuversichtlich
das Leben unter ihre Fiife nehmen. Glaube und Hoffnung, in wieviel Stufen immer
und mit wieviel Undurchdringlichkeiten immer, sind ein Merkmal des helldunklen
menschlichen Lebens.

333



