HANS HEIMERL

Autoritidt und Freiheit in der Kirche

Die Autorititskrise ist nicht primir kirchlich, sie ist weltweit. Wihrend man sich im
iiberwiegenden Teil der Welt dariiber einig ist, daf die Wiirde und Freiheit der mensch-
lichen Person Vorrang hat, ist die Wirklichkeit von diesem Grundsatz oft noch allzu
weit entfernt. Diktaturen und Scheindemokratien zwingen dem Volke gewaltsam
ihren Willen auf, wirtschaftlich Michtige beherrschen die Menschen, weite Bereiche
des gesellschaftlichen Lebens sind noch von Autorititsformen bestimmt, die vergange-
nen, undemokratischen Zeiten entstammen. Auf der anderen Seite sehen linksextreme
Gruppen das Heil in der ZerstSrung der bestehenden Strukturen.

Die Kirche, die sich besonders lange autoritire Formen bewahrt hat, wird besonders
von dieser Krise erfafit. Das Konzil ist keineswegs Ursache, wohl aber ein gewisser
Anfangs- und Ausgangspunkt fiir die demokratischen Tendenzen im katholischen
Raum. Es sieht die Kirche nicht mehr so sehr von der Hierarchie, sondern vom ganzen
Volk Gottes her, es spricht die fundamentale Gleichheit aller Christen, die Eigen-
verantwortlichkeit und Mitverantwortung des Laien aus, es lehrt und fordert kollegiale
Strukturen. Die Forderungen, die heute gestellt werden, gehen deutlich darauf zuriick:

a) Die Rechte des einzelnen sollen definiert und besser geschiitzt und durchsetzbar
gemacht werden. Man stellt sich eine Parallele zur Menschenrechtsdeklaration oder
zu den verfassungsmiBig gewihrleisteten Grundrechten der Staatsbiirger vor. Diese
Forderungen sind in ihrem Kern von der im Gang befindlichen Kirchenrechtsreform
anerkannt.

b) Wesentlich heikler ist die Frage um Mitsprache und Mitbestimmung in der Leitung
der Kirche. Die Forderungen gehen hier zunichst nach einer Mitwirkung, auf weitere
Sicht aber laufen sie auf eine Demokratisierung der Kirche in dem Sinn hinaus, daR die
Autoritdt bei der ganzen Gemeinde liege. Laien sollten im ausreichenden Maf und
nicht blof mit beratender Stimme an Konzilien und in allen Entscheidungsgremien der
Kirche mitwirken. Momentan spielt sich dieser ProzeR in der Konstituierung der ver-
schiedenen ditzesanen und pfarrlichen Rite ab.

c) Negativ wendet sich diese Stromung gegen die Ausdrucksformen der bestehenden
kirchlichen Autoritit: gegen die rémische und didzesane Verwaltungsbiirokratie, gegen
das bestehende Kirchenrecht oder gegen das Kirchenrecht iiberhaupt; sie fordert den
Abbau von verflossenen Herrschaftsformen und -symbolen in Kleidung, Liturgie und
Titulatur.

d) Wesentlich sind die theoretischen Grundlagen fiir diese praktischen Forderungen.
Sie reichen in ihren Wurzeln vom Neuen Testament iiber die franzosische Revolution
bis zu Mao-Tse-tung. Tragende Ideen sind etwa folgende:

1. Die Verfassung der Kirche sei nur in wenigen Punkten oder iiberhaupt nicht durch
den Willen Christi vorgegeben, daher kénne und miisse sie sich je nach den ge-
sellschaftlichen Gegebenheiten im weltlichen Raum verdndern. ,,Die momentane Kir-
chenverfassung ist eindeutig das Ergebnis nachapostolischer Zeit und zu grofem MaR
Spiegelbild der soziologischen Verhiltnisse der Zeit, in der sie entstand. Wenn sich
nun die soziologischen Verhiltnisse so entscheidend geindert haben — warum sollte
sich dann die Kirchenverfassung nicht genau so entscheidend dndern!?*

2. Das Amt wird stark von der Gemeinde her gesehen. Das Primire ist in der Kirche
nicht das Amt, sondern das Volk Gottes, innerhalb dessen es verschiedene Funktionen
gibt. Der nichste Schritt in dieser Auffassung ist es, das Amt vom Volk ausgehen
zu lassen, wobei man die Herkunft der kirchlichen Autoritit von Christus dadurch
wahrt, daff man sagt, Jesus habe seine Vollmachten der ganzen Kirche iibertragen.

1 H. Grief, Alle sind Bischéfe, in: Forum 16 (1969) 158,

334



3. Eine formale Autoritit wird nicht mehr anerkannt, sondern nur noch eine person-
liche und sachliche. Nicht, weil ein kirchlicher Amtstriger etwas lehrt oder anordnet,
wird es befolgt (oder nicht befolgt), sondern nur, weil und insoweit er es einsichtig
begriindet und durch die Kraft seiner Personlichkeit durchzusetzen vermag.

4, Man neigt dazu, jede Institution und rechtliche Ordnung iiberhaupt abzulehnen
oder wenigstens als nebensichlich zu erkldren, und verlagert das Eigentliche der Kirche
in einen blof spirituellen Glauben. Man emigriert innerlich in eine ungeformte Ge-
meinde, die in und neben der institutionellen Kirche lebt. (Das hindert aber keineswegs
eine spielerische Freude an minutioser rechtlicher Fixierung von demokratischen
Institutionen in der Kirche.)

Es ist nicht verwunderlich, daf solche Bestrebungen Gegner auf den Plan rufen, die
althergebrachte Formen retten und verteidigen wollen. Extremisten tun dabei ihrer
Sache einen schlechten Dienst, wenn sie iiber das Ziel schiefen und Dinge als un-
abinderlich und heilig hinstellen, die es bei niherem Zusehen nicht sind.

So gilt es, nach dem Apostel Paulus alles zu priifen und das, was gut ist, anzunehmen.
Die heutigen Demokratisierungstendenzen in der Kirche entsprechen echt christlichen
Anliegen: Die Achtung vor der christlichen Personwiirde, der unverlierbar die Freiheit
eignet, entstammt der Botschaft des NTs, und wenn sie auf dem Umweg iiber die
Ideen der Aufklirung in die Kirche zuriickkehrt und hier nun einen Ehrenplatz be-
ansprucht, so ist das nur zu begriifen. Gott hat immer die auserwihlt, die klein sind
und nichts gelten, ihnen wendet er seine besondere Liebe zu. Der Herr selbst sagt:
Einer ist euer Meister, ihr alle seid Briider. Was ihr dem Geringsten meiner Briider
getan habt, das habt ihr mir getan. Die Apostel bemiihn sich nachdriicklich, diese Ge-
sinnung der Briiderlichkeit, der Hochachtung auch fiir den Geringsten, in ihren Gemein-
den durchzusetzen.

Wenn heute nicht nur die einflufreichen Behérden und tonangebenden Amts- und
,Wiirden-trager der Kirche hochgeschitzt werden, sondern ebenso der gewdhnliche
Christ, der letzte Siinder, dann sollte uns das recht und billig sein. Nicht nur der
Reichtum, sondern auch die Macht ist eine Versuchung, welcher der erbsiindliche
Mensch leicht erliegen kann. Wenn die heutigen demokratischen Anschauungen dem
kirchlichen Amtstriger helfen, diese Versuchung zu erkennen und zu iiberwinden,
sollte er dafiir dankbar sein. Das Konzil hat in Ubereinstimmung mit dem Evangelium
betont, daf Amt in der Kirche wesentlich Dienst sei. Der hl. Vinzenz von Paul hat das
konsequent zu Ende gedacht, als er sagte, die Armen, denen er diene, seien seine
Herren, und Herren kénnen nun einmal Anspriiche an ihre Diener stellen. — Schliel3-
lich ist auch die Partnerschaft, die Grundlage fiir die Demokratie in radikalster Form
ist, theologisch wohl begriindet. Christus ist der Brautigam der Kirche, in ihm hat sich
Gott herabgelassen, mit den Menschen auf gleicher Ebene einen Bund der Liebe ein-
zugehen. Die als Trager der Autoritit Christi seine Stelle vertreten, miissen daher zu
den Menschen in einer Beziehung liebender Partnerschaft stehen, ihre personale, von
Christus geheiligte Wiirde schiitzen und pflegen sowie im kirchlichen Tun partner-
schaftlich vorgehen. Es war im NT ebenso wie im II. Vatikanum klar, da dieses
Verhiltnis von Amtstriger und Volk in der Kirche die Mitsprache und darum Mit-
verantwortung jedes Einzelnen in sich schlief3t.

Das sind die Fundamente der ,, Demokratie” in der Kirche, aus denen leicht zu ersehen
ist, wie sehr sich die Kirche von der Demokratie im weltlichen Bereich abhebt. Damit
sind wir zu den Gefahren der gegenwiirtigen Stromungen gekommen. Diese fassen die
Kirche und insbesondere deren Strukturen zu sikularisiert auf. Die Kirche wird auf der
einen Seite spiritualisiert, auf der anderen Seite bleibt dann eine rein innerweltliche
Institution zuriick, die Fiir ihren diesseitigen Aspekt eben auch Recht und Organisation
braucht. Diese Gemeinschaft dieser Welt hat wie alle anderen Gemeinschaften eine

335



Autoritdt, die vom Volke ausgeht. Dazu kommt noch eine verzerrte, positivistische
Sicht der Autoritit, die blo8 formal, voluntaristisch und irrational gesehen und deshalb
dann abgelehnt wird. Manche Wurzeln dieser Anschauungen im Protestantismus sind
nicht zu leugnen. Man kann Verstindnis dafiir haben, daff die Reformatoren in der
Auseinandersetzung mit der Renaissancekirche und ihren MiBstinden sich gegen jede
kirchliche Amtsautoritdt wendeten. Da wir Katholiken 400 Jahre spiter uns von diesen
Vorurteilen prigen lassen, ist fehl am Platze. Ein unvoreingenommener Leser des
NTs wird immer wieder auf das Selbstverstindnis der Kirche und ihres Amtes als vom
Geist Gottes getragener Gemeinschaft stoBen. Er wird anerkennen miissen, daf die
Apostel als Autoritdtstriger sich nicht von der Gemeinde, sondern von Christus
gesandt wulten.

Die Kirche als Ganzes und die Autorititstriger in ihr haben nicht nur eine horizontale,
sondern auch eine vertikale Dimension. Das Amt in der Kirche ist auch Stellvertretung
Christi, hat von ihm seine Vollmacht, ist Gabe des Geistes, Charisma. Es stellt freilich
eine Funktion im Volke Gottes dar, fiir das Volk, im Zusammenwirken mit ihm. Aber
es trdgt in sich etwas, was nicht von diesem Volk her stammt, sondern von ,,oben”,
von Christus durch seinen Geist. Das ist die wesentliche katholische Lehre. Konkrete
Verfassungsformen, der Modus der Amtsiibertragung, grofere oder geringere Be-
teiligung der Gemeinde daran, das mag verinderlich und diskutabel sein. Die histori-
sche und ontische Herkunft des Amts von Christus bleibt, auch wenn man heute das
Amt mit Recht eher dem Volke Gottes eingestiftet sieht®.

Gedankengiinge, gegen die schon das Tridentinum auftrat, scheinen mir demnach die
hauptsichliche Gefahr in den gegenwirtigen innerkirchlichen Demokratisierungs-
bestrebungen zu sein. Zugleich aber ist zu betonen, daf damit keineswegs alle deren
Vertreter noch deren sachliche Anliegen verdichtigt werden diirfen.

Von diesen Grundsdtzen aus sind auch die Einzelfragen zu beurteilen, insbesondere
der mogliche Umfang kollegialer Fithrung in der Kirche und die Mitwirkung der
Laien daran. Die freie, personale, vom Sein in Christus getragene Verantwortung
aller einerseits und die von Christus gegebene Autoritit andererseits miissen in ein
fruchtbares Zusammenwirken gebracht werden. Die Kirchengeschichte zeigt zur
Geniige, dafl dies in sehr verschiedenartiger Weise geschehen kann und zweifellos
stehen fiir unsere Zeit neue Méoglichkeiten und Formen offen. Von den konkreten
Vorschldgen zur Strukturreform der Kirche ist nicht allzu sehr eine ,Sowjetisierung”
zu befiirchten, eher vielleicht von dem Gedankengut, das ihren Hintergrund bildet.

Es liaf3t sich somit folgende Beurteilung festhalten:

1. Die gegenwiirtigen demokratischen Tendenzen in der Kirche entsprechen wesent-
lich christlichen Anliegen;

2. Die Gefahr eines einseitigen, der traditionellen Lehre widersprechenden Amtsver-
stindnisses ist vorhanden, aber nicht unlésbar mit den positiven Aspekten verbunden.

Fiir das praktische Vorgehen ergeben sich folgende Konsequenzen:

Die kirchliche Hierarchie sollte nicht ohne schwerwiegenden Grund an Autorititsformen
festhalten, die sich nicht notwendig aus dem Willen des Herrn ergeben, sondern in
kluger Weise ohne Uberstiirzung einer demokratischeren Gestaltung des kirchlichen
Lebens sich offnen. Riickzugsgefechte sind immer undankbar und verlustreich. Auf
diesem Gebiet lassen sie sich durch positive Initiativen weitgehend vermeiden. Man
sollte die Forderung von Freiheit und Verantwortung in der Kirche nicht einseitigen
Machtgruppen iiberlassen, die Hierarchie selbst sollte vorangehen. Die Autoritits-
ausiibung mufl moglichst einsichtig gemacht werden, wie es in jiingster Zeit in zu-
nehmendem Mafe geschieht. An Vorschligen zur Kollegialisierung der Kirchenfiihrung

*Die theologische Forschung ist diesbeziiglich wohl noch zu keinem auch nur vorliufigen
AbschluR gelangt; sie wind sich noch weiter von Vorurteilen aus den verschiedensten
Richtungen befreien miissen.

336



und zur Erneuerung des Kirchenrechtes fehlt es nicht, es gilt nur, sie in die Tat
umzusetzen. Bereiche, die bisher etwas vernachldssigt wurden, sind die Heranbildung
zur Mitverantwortung und der innerkirchliche Dialog.

Eine moglichst breite Schicht muf sich die Bereitschaft und die Fihigkeit zum Mit-
sprechen und Mitverantworten erworben haben, sonst wird die Demokratie zur
unkontrollierten Oligarchie. Gleichzeitig miissen wir in der Kirche besser lernen, den
Andersdenkenden in unseren Reihen nicht zu verketzern, sondern ihn zu héren, zu
verstehen und mit ihm zu sprechen. ,Wir diirfen aber nicht nur dort fiir demokrati-
sche Formen sein, wo unsere Meinung durchgeht, sondern miissen auch dort fiir die
Demokratie sein, wo sie sich gegen unsere Meinung richtet®.”” Diesen von ,kontestati-
ren’’ Kreisen geprigten Satz sollten seine Autoren ebenso wie ihre ,konservativen”
Gegenspieler beherzigen. ,Konflikte diirfen die Briiderlichkeit nicht verletzen. Als
Paulus, in Antiochien, Petrus ins Angesicht widerstand (Gal 2, 11), beeintrichtigte
dies die Gemeinschaft zwischen ihnen nicht. Das sollte auch fiir die heutige Kirche
beispielgebend sein®.”

Gehen die Autorititstriger der Kirche selbst voran in der Verwirklichung dienender
Briiderlichkeit und Partnerschaft, so kénnen sie umso eher dort, wo es notwendig ist
(und nur dort), Anerkennung ihrer befehlenden Autoritit verlangen. In dem Mafe,
als sie unter den anderen Christen Briider sind, kénnen sie fiir sie Hirten mit Voll-
macht sein. Einer solchen Autoritit bediirfen sie auch zum Schutz der Freiheit, die
sonst durch Willkiir und Anarchie gefihrdet wire.

Ahnliches gilt von der Lehrautoritit. Auch sie sollte im Geiste der briiderlichen
Achtung vor der Freiheit jedes Christen ausgeiibt werden. Die Pluralitit verschiedener
theologischer Lehrmeinungen innerhalb des einen Glaubens wurde in der Kirche immer
anerkannt; das darf sich in unserer Zeit nicht indern, wenn auch der Umfang der
kontroversen Fragen ausgeweitet ist. Wo ein Lehrzuchtverfahren zur Reinerhaltung
des Glaubens oder aus pastoralen Griinden nicht zu vermeiden ist, sind die Verfahrens-
grundsiitze einzuhalten, die allgemein als dienlich fiir die Wahrung der Menschenrechte
anerkannt wurden. Der Weg, der diesbeziiglich bei der Glaubenskongregation begon-
nen wurde, wire weiter zu beschreiten. In einer solchen Atmosphire weitgehender
Freiheit der Lehre und Forschung hat die autoritative Entscheidung ihren Platz weniger
als Hemmnis und Einschrinkung, sondern als Anstoff zu richtigerem und tieferem
Verstindnis der Offenbarung. Die unfehlbare Lehrgewalt des Papstes und des
Bischofskollegiums ist weniger Grenze als Leuchte. Soweit die Triager der Lehr-
autoritit nicht unfehlbar lehren, werden sie sich heute der Kontingenz ihrer Lehre
stirker bewuflt sein, dafiir aber im Zusammenwirken mit dem Glaubenssinn des
Volkes und der theologischen Forschung demiitiger das rechte Glaubensverstindnis
suchen und finden. Die letzte Verantwortung bleibt ihnen als Hirten und authentischen
Lehrern, darum werden sie immer wieder Richtung weisend und, wo es nottut, ab-
wehrend aus ihrem Amt heraus das Wort ergreifen.

Die Spannung zwischen Autoritit und Freiheit in der Kirche ist gewif8 nicht das wichtig-
ste Problem der Kirche der Gegenwart. Die Frage nach dem Kirchenbild rangiert erst
hinter der nach dem Gottes- und Christusbild. Der laute Ruf nach Umbau der
Strukturen darf dariiber nicht hinwegtiuschen. Wenn man das Problem mit dem
richtigen Stellenwert versieht, heiflt das aber nicht, daff man sich vor seiner Lésung
driicken konnte. Auf eine kurze Formel gebracht, lift sich die Losung mit den Worten
des Salzburger Alterzbischofs DDr. Andreas Rohracher anldBlich der Konsekration
von Bischof Weber am 28. September 1969 umschreiben:

,Wenn man unter Demokratie und Demokratisierung der Kirche ein groferes Mit-
spracherecht ehrlich strebender und wirklich miindig gewordener Laien versteht, die

3 Freier Informationsdienst fiir priesterliche Solidaritidt (Wien) 1969, H. 3, 6.
4 H. Hoefnagels, Die Krise der kirchlichen Autoritit, in: StdZ 1968, 156.

“2 337



Beseitigung mancher iiberlebter barocker Formen in Kleidung, Gottesdienst und
Verkehr miteinander, vielleicht auch Verminderung eines verkrusteten autoritiren
Stiles im miindlichen und schriftlichen Verkehr, allgemein mehr Briiderlichkeit und
Liebe, dann ja! Wenn man aber darunter verstiinde die Beseitigung der Verantwor-
tungs- und Leitungsgewalt der Bischéfe und Priester, ja die Auflésung der Struktur der
Kirche, die Ablehnung der Hierarchie, dann nein!”

Dieses Nein wehrt klar die Gefahr ab, den Willen des Herrn Ffiir seine Kirche zu
verfdlschen. Das Ja aber bediirfte konsequenter und breiter Verwirklichung; denn es
geht ebenso sehr wie das Nein aus dem Geist des Evangeliums hervor.

GUSTAV L. VOGEL

Abnc_)}"mes seelisches Verhalten als Reaktion
auf Uberforderungen

Mehr als jeder andere sollte der Priester und Seelsorger, wenn ihm Menschen mit
fehlerhaftem Verhalten und provozierendem Benehmen begegnen, vom empérten
,/Oho” zum verstindnisvollen ,,Ach so” kommen. Psychologische Erkenntnisse, ver-
wertet in der Pastoral-Psychologie, konnen dabei dienlich sein.

In dieser Abhandlung soll der Frage nachgegangen werden, wie aggressive und
regressive Verhaltensweisen gedeutet und worauf sie zuriickgefithrt werden konnen,
wenn sie weder als unmittelbare Reaktionen auf akute Umwelteinfliisse zu erkennen
noch aus der Charakterstruktur zu deuten sind. Es handelt sich um das, was mit dem
Begriff der ,,Uberforderung” und der ,,Uberforderungsreaktionen” bezeichnet wird.
Bei der Uberforderung wird eine Letztgrenze der Leistungs-, Beanspruchungs- oder
Belastungsfahigkeit der Person iiberschritten und damit kommt es zu einer Stérung
des seelischen Gleichgewichtes. Uberforderung tritt dann auf, wenn komplexe Struktur-
bereiche der Personlichkeit (vitale Kraftreserven, Konstanz der sittlichen und sozialen
Wertbindungen) iiber ein HochstmaR hinaus beansprucht werden.

Das Ergebnis exakter Reihenversuche in Betrieben in den Ffiinfziger Jahren war:
es gibt ganz bestimmte Verhaltensweisen, aus denen man erkennen kann, daf eine
Hochstforderung in eine Uberforderung umgeschlagen hat. Fiir die Betriebsleitung
ist es wichtig, zu wissen, inwieweit ein Belegschaftsmitglied belastet werden kann,
d. h. wann Hochstleistung umschligt in Leistungsversagen infolge von Uberforderung.
In Experimenten provozierte man die ersten Anzeichen der Uberforderung und
stellte deren Verhaltensweisen heraus, z. B. Maschinschreiben oder Morsezeichen
funken mit zunehmender Beschleunigung oder Vermehrung schwieriger Worter,
Arbeit am FlieBband mit Beschleunigung der Materialzufuhr oder mit Anderung in
der Anordnung des Materials auf dem Band. Die Reaktionen der Probanden verliefen bei
allen in gleicher Weise (wenn auch je nach Wendigkeit frither oder spiter) und in drei
aufeinanderfolgenden Phasen: in einer , Aggressionsphase” und einer ,Regressions-
phase”, die dann in eine dritte, die ,Restitutionsphase”, auslief. Diese Phasen, die auf
den ersten Blick sinnlos und negativ anmuten, erweisen sich bei niherem Zusehen
als sinnvolle Anpassungsmafnahmen der menschlichen Natur.

1. Die Aggressionsphase: Im Beginn der einsetzenden Uberforderung zeigen sich
motorische Unruhe und ein iiberhasteter Versuch, doch noch mitzukommen, verbunden
mit aggressiver Reizbarkeit, auch dem Mitmenschen gegeniiber. Diese reizbare Schwi-
che wird umso deutlicher, je stirker die physischen und psychischen Kraftreserven in
Anspruch genommen werden. Aggressive KurzschluBhandlungen als sog. ,Primitiv-
reaktionen” oder ,Katastrophenreaktionen” konnen erfolgen. Meistens aber wird —
vom Unbewufiten gesteuert — vor dem Ausbruch solcher Kurzschlufreaktionen um-
geschaltet auf die zweite Phase, die Regression.

338



