geordnet, sondern umgekehrt, die Ausrich-
tung auf die Liebe sei das erste und aus ihr
ergebe sich als iiberquellende Fiille das Hin-
streben zum Kind.

Czapiewski untersucht die Naturrechtspro-
blematik in der Enzyklika. Er will die an-
scheinend unzulidngliche Verwendung des
Naturrechtsgedankens darin nicht, wie es
viele tun, zum Anla nehmen, das Natur-
recht iiberhaupt abzulehnen. Im Gegenteil,
wenn er auch gegen die Forderungen der
Enzyklika Einwidnde hat, meint er doch, da
einzig und allein eine richtige Interpreta-
tion des Naturrechtes in der Lage sei, das
ethische Problem einer verantwortlichen El-
ternschaft allseits befriedigend zu lgsen.
Koester endlich kritisiert in maBvoller Weise
die Enzyklika aus drztlicher Sicht. Zu beach-
ten ist seine grundsitzliche Einstellung: ,Die
rechte Ordnung der Weitergabe menschli-
chen Lebens zu erforschen und ihre der
Wiirde des Menschen, des ganzen Menschen
entsprechenden GesetzmiRigkeiten heraus-
zufinden, ist Aufgabe und Pflicht auch der
Arzte und Wissenschaftler... Nur so viel
konnte angedeutet werden, daf sich Arzte
und Wissenschaftler als Fachleute bestimm-
ter Bereiche des menschlichen Lebens auf-
gerufen fiihlen, auch als gliubige Christen
und in voller Achtung des Lehramtes der
Kirche, die Diskussion weiterzufiihren. Die
grofe Fiille stindig neu hinzukommender
wissenschaftlicher Fakten zwingt uns dazu,
unsere Meinungen tiglich in Frage zu stel-
len und fortzuentwickeln” (189 f).

Auch in den scharfsinnigen Untersuchungen
der drei Autoren kann man das eine oder
andere in Frage stellen. Wenn sie selbst
dazu bereit sind, kann man ihre Beitrige
als wertvolle Hilfen zu einer besseren Be-
wiltigung der durch die heutigen Gegeben-
heiten und die Enzyklika aufgeworfenen
Fragen ansehen.
Wien Karl Hérmann
GUNTHOR ANSELM, Entscheidung gegen
das Gesetz. Die Stellung der Kirche, Karl
Barths und Helmut Thielickes zur Situations-
ethik. (Wort und Weisung. Schriften zur
Seelsorge und Lebensordnung der katholi-
schen Kirche, Bd. 7.) (93.) Seelsorge V., Frei-
burg 1969. Kart., lam. DM 9.80.

Das fliissig geschriebene Biichlein enthilt
eine Menge guter Gedanken und Anregun-
gen, Es will dem Skumenischen Dialog die-
nen und ist dementsprechend in einem ireni-
schen Ton geschrieben. Seelsorger, die aus
der juridisch kasuistischen Schule der Mo-
raltheologie kommen, werden hier sehr
sanft einige Schritte vorwirts gefiihrt zu
einem mehr existentiellen Verstindnis der
Sittlichkeit.

Es melden sich jedoch auch einige ernste
Bedenken gegen Methode und SchluBfolge-
rungen an. G. will die Lehre :éer Kirche

392

vergleichen mit den Positionen zweier be-
kannter evang. Theologen. Aber als Aus-
gangspunkt nimmt er lediglich zwei An-
sprachen Pius XII. und ein Monitum des
HI. Offiziums gegen die Situationsethik vom
2, Februar 1956, ohne mit einem Wort auf
die verschiedenen Traditionen innerhalb der
kath. Kirche beziiglich der ausnahmslosen
Geltung naturrechtlicher Sdtze hinzuweisen.
Es diirfte G. nicht entgangen sein, daf auch
ein so vorsichtiger Theologe wie der hl. Al-
fons von Liguori lehrte, daR Epikie auch
Platz greifen kann beziiglich Formulierun-
gen des natiirlichen Sittengesetzes (Theolo-
gia moralis, liber I, Tract. II ed. Gaudé
Bd. 1, 163). Mehrfach ist im Buche eine aus-
nahmslose Geltung der Formulierungen des
natiirlichen Sittengesetzes mit der Annahme
eines Naturrechts schlechthin verwechselt
(z. B.:S. 37):

G. glaubt aufzeigen zu kénnen, daf in der
Gedankenwelt von K. Barth so etwas wie
natiirliches Sittengesetz gar keinen Platz ha-
ben kann, weil es fiir ihn ,keine Ethik
auBerhalb des Wortes Gottes” gibt (34). Er
iibersieht jedoch dabei die besondere Bedeu-
tung, die ,,Wort Gottes” bei Barth hat, der
in allem Tun Gottes in der Geschichte ein
Wort Gottes sieht, freilich nicht neben Chri-
stus, sondern in einer universalistisch chri-
stozentrischen Schau. Es ist erstaunlich, da
G. das Buch von Karlheinz Peschke Natur-
recht in der Kontroverse (Kritik evang. Theo-
logie an der kath. Lehre von Naturrecht und
natiirlicher Sittlichkeit, Salzburg 1967) iiber-
haupt nicht erwdhnt und sich mit keinem
Wort iiber seine ganz anders gearteten Er-
gebnisse auseinandersetzt. Es lohnt sich,
diese beiden Biicher miteinander zu verglei-
chen, wenn man sehen will, wie verschieden
ein Skumenischer Dialog iiber so grund-
legende Fragen aussehen kann. G. kommt zu
einem sehr pessimistischen Urteil iiber den
tiefen Graben zwischen kath. und evang.
Ethik. Dieser Graben wiirde nicht uniiber-
schreitbar erscheinen, wenn man die ganze
Breite echt kath. Tradition und gegenwir-
tiger Theologie ernst nihme und die evang.
Theologen griindlicher unter Beriicksichti-
gung ihres verschiedenen Vokabulars und
ihrer Grundanliegen studierte. Vor allem
durfte das Buch Christengemeinde und Biir-
gergemeinde von K. Barth nicht unberiick-
sichtigt bleiben. In das Anliegen von Thie-
licke hat sich G. meines Erachtens besser
eingefiihlt als in die Konzeption von Barth.
Aber insgesamt will mir scheinen, daf G.
nur schwer einen Zugang zu dem heils-
geschichtlichen Denken evang. Theologen an-
gesichts aller menschlichen Erfahrung und
Uberlegung beziiglich menschlicher Sittlich-
keit findet. Barth hat z. B. durchaus Platz
fiir menschliche Erfahrung, wenn sie Hor-
bereitschaft und demiitige Hingabe an das
Gute ist; denn so begegnet der Mensch ir-



gendwie dem Worte Gottes und ist nicht
ohne die Gnade Christi. Was Barth radikal
verwirft, kénnen auch wir verwerfen: selbst-
herrliches Verfiigen aus eigener Vernunft
und eine Ethik, die sich neben Christus be-
haupten will. Wenn Barth in der bisweilen
hart formulierten Ablehnung einer absolu-
ten Allgemeingiiltigkeit wvon Naturrechts-
thesen zu weit geht, so miissen wir doch
ebenfalls zugeben, daf es in der kath. Na-
turrechtslehre bisweilen allzu absolut zu-
ging.

Rom Bernhard Hiring

COSTE RENE, Une morale pour un nonde
en mutation. (Réponses Chrétiennes.) (216.)
Duculot, Gembloux (Belgique) 1969. Kart.,
lam. FB 185.—.

Das Buch, zu dem der Prasident der Repu-
blik Senegal das Vorwort geschrieben hat,
bietet eine Gesamtschau aller aktuellen Welt-
probleme; es ist eine echte Zeitdiagnose und
bleibt als Laienmoral ohne Ratlosigkeit mu-
tig und klar keine Antwort schuldig. Vf. war
Exeget am Seminar der Mission de France,
hat aber auch viele moraltheologische und
gesellschaftswissenschaftliche Monographien
verfat. Als echter Franzose schreibt er le-
bendig und dynamisch, hervorzuheben ist
seine Menschlichkeit und Menschenliebe, auf-
geschlossen fiir Neues und Neudurchdachtes
bleibt er maBvoll in der Abschdtzung und
solid im Denken und in der Formulierung.
Coste ist ein Meister in der Kldrung, Popu-
larisierung und Christianisierung moderner
Begriffe, ausgezeichnet sind z. B. die Ab-
handlungen iiber Politik, Wirtschaft und Re-
volution. Der Bibliker Coste kommt immer
wieder auf das Evangelium zuriick und gibt
von daher kostbare Hinweise fiir eine gute
bibl. Moraltheologie und fiir die Lésung von
Zeitfragen im Lichte des Evangeliums.

Wer sich fiir christliche Lésungen der Pro-
bleme unserer Zeit interessiert, wird in der
Schrift eine lohnende und instruktive Lek-
tiire finden. g

Linz Karl Bécdklinger

EEIRCHENRECH'T

BOELENS MARTIN, Die Klerikerehe in der
Gesetzgebung der Kirche unter besonderer
Beriicksichtigung der Strafe. Eine rechts-
geschichtliche Untersuchung von den Anfin-
gen der Kirche bis zum Jahre 1139, (192.)
Schéningh, Paderborn 1968. Kart., DM 18.50.
Obwohl sich manche Fragestellungen heute
verschoben haben diirften, bereichern histo-
rische Forschungen dieser Art die gegenwir-
tig immer dridngender werdende Diskussion
um den Sinn priesterlicher Ehelosigkeit. Da-
bei empfindet es der Leser als niitzlich und
wohltuend, wenn eine solche wissenschaft-
lich klar fundierte und mit der gebotenen

Niichternheit vorgetragene Antwort ange-
boten wird, dazu seitens der Kanonisten,
denen manchmal unterschwellig und unbe-
sehen die Schuld an einer Verhdrtung der
Fronten zugeschoben wird.

Nach einer kurzen Einleitung iiber die Auf-
fassung der Urkirche hinsichtlich Priester-
tum, Ehe und Enthaltsamkeit werden vier
Zeitabschnitte untersucht: 1. Die Zeit von
etwa 300 bis zum Ende des Pontifikates
Gregors 1. (604), in der die erste grofle
Zolibatsbewegung entstand. 2. Die Periode
von 604 bis 1049 (Leo IX.), wihrend der die
entstandene Bewegung auch bei den neu
christianisierten Volkern Fuf fassen sollte.
3, Die gregorianische Reform als Wende-
punkt der Auffassung iiber die Priesterehe.
4. Die Zeit der beiden ersten Laterankon-
zilien, die zum ordo sacer als einem tren-
nenden Ehehindernis Ffiihrt.

Die thematische Gliederung ergab sich aus
den Fragen: Wurden Verheiratete geweiht?
Welche Forderungen gab es fiir verheiratete
Kleriker? Durften Geweihte noch heiraten?
Vf. legt dar, daf es von Anfang an eine
juristische Regelung der Klerikerehen mit
konkreten Forderungen auch an die Frauen
gab. Zwar wurde die Praxis der alten Kir-
che iibernommen und daher die Weihe von
Verheirateten immer erlaubt, doch wurden
diese auch zur strikten Enthaltsamkeit in
ihrer Ehe angehalten (Synode von Elvira
um 306). Diese in einer gewissen Verach-
tung des ,weltlichen” Ehestandes wurzelnde
Forderung (,Der Beischlaf macht kultus-
unfdhig”) nahm immer krassere Formen an:
Da eine totale Enthaltsamkeit den Men-
schen schlechthin iiberforderte und die Rechte
der Ehefrau des Geistlichen iiberhaupt nicht
beriicksichtigte, versuchte die Kirche vor
allem im Westen mit zahllosen Gesetzen und
manchmal ziemlich fragwiirdigen Sanktionen
das urspriingliche Ideal zu sichern, bis
schlieBlich selbst der natiirliche Gebrauch der
Ehe zur ,fornicatio” degradiert wurde. Die
Idealpddagogik machte einem rigorosen Ju-
ridismus Platz. Auf einem solchen Hinter-
grund konnte sich der eigentliche Zélibats-
gedanke nur sehr schwer behaupten. Die
verschiedenen Ansdtze zur Reform (in den
Jahren 300—700 sowie um die Jahrtausend-
wende) unterlagen dem stirkeren Leben im
Alltag, da die Geistlichen und auch das Volk
sich im wesentlichen nicht davon ansprechen
lieBen. Dennoch gab der kirchliche Gesetz-
geber dem praktischen Widerstand der Kle-
riker nicht nach und fiihrte 1139 das tren-
nende Ehehindernis ein, so daf wenigstens in
der abendlindischen Kirche Weihe und Ehe
als unvereinbar galten, obwohl sie das prin-
zipiell im ersten Jahrtausend der Kirchen-
geschichte nicht waren. Eine EheschlieBung
nach der Weihe galt jedoch seit friihester
Zeit im Westen wie im Osten als unstatt-
haft.

393



