matik aussagt und im kirchlichen Raum sei-
nesgleichen sucht.

Bonn Horst Herrmann

LITURGIK

AUBRY ANDRE, Ist die Zeit der Liturgie
vorbei? (116.) Griinewald, Mainz 1969. Kart.,
lam. DM 9.80.

Die Frage nach der Liturgiefdhigkeit des
heutigen Menschen und nach der legitimen
Maéglichkeit christlichen Gottesdienstes iiber-
haupt wird heute allenthalben gestellt. Die
iibersetzte und zum Gegenwartsmenschen
hin gebffnete neue Liturgie hat diesen Fra-
gen besondere Dringlichkeit gegeben. V.,
Mitglied der franzosischen Liturgiekommis-
sion, geht von den praktischen Erfahrungen
aus, die er im lehrenden Umgang mit Seel-
sorgern und Laien gemacht hat, hinterfragt
aber diese Erfahrungen von der Theologie,
Kultgeschichte und Psychologie des Gegen-
wartsmenschen her und versucht, zu einer
tragfihigen ,theoria” vor aller Praxis zu
gelangen. Hier und in &hnlichen Unter-
suchungen zeichnet sich allmihlich ein
Grundbestand von Desideraten sowohl an
die Pastoral wie an die Ritenreform selbst
ab. Hauptanliegen der Pastoral mufl wie zu
allen Zeiten die Belebung und Stirkung des
Glaubens als der unerlisslichen Vorausset-
zung allen rituellen Gottesdienstes bleiben.
Ferner die Einbergung der Liturgie in ein
waches KirchenbewufStsein. Ein isoliertes
Herumoperieren an den Riten fiihrt zu nichts,
Allerdings miissen sie in angemessener
Weise auch wirklich das BewuBtsein der
Gegenwart artikulieren. ,Ziel dieses Buches
ist es, zur Erneuerung der liturgischen Pra-
xis beizutragen; die Liturgie soll Werk und
Tun des ,weltzugewandten Volkes Gottes’
werden. Ich méochte hoffen, da dann Theo-
logie und Seelsorge die Liturgie nicht linger
in der Isolierung belassen, der sie jetzt
anheimgefallen st (16).

Es ist ein Verdienst des Vfs., dafl er zu den
Bestimmungen des Liturgiedekretes immer
wieder die Kirchenkonstution ,Lumen gen-
tium” und auch das Pastoraldekret ,Gau-
dium et spes” beizieht. Im Dreiklang dieser
Konzilsdokumente, in der Synopse Liturgie-
Kirche-Welt, die schon das ganze Konzil be-
herrschte, sieht er den naturgegebenen und
allgemeingiiltigen Rahmen der Liturgie-
reform und beschreibt sie in den drei Ka-
piteln: Kult oder Liturgie; Ritus und Leben;
Liturgie heute. Man sollte das Buch lesen
und die vielen Anregungen bedenken. Sie
werden nicht allesamt stets und iiberall
gangbar sein; die geschichtlich gewordenen
Seelsorgemethoden und -verhéltnisse sind
in Frankreich anders als in Osterreich und
wieder ganz anders als im ehedem extrem
konserva'tiven Holland. Patentrezepte ver-

mag in dieser Zeit niemand zu geben. Kluge
Einsichten brauchen wir aber stets.

NUSSBAUM OTTO, Die Handkommunion.
(64.) Bachern, K&ln 1969, Kart., lam. DM 2.50.

Das schéne Biandchen des historisch kenntnis-
reichen Bonner Liturgikers kann bei der Ein-
fiihrung der Handkommunion auBerordent-
lich gute Dienste tun. Denn was von Vielen
innerhalb des Kirchenvolkes als willkiirliche
Neuerung oder gar als Minderung der Ehr-
furcht vor der Eucharistie empfunden werden
konnte, ist bekanntlich Zltester kirchlicher
Brauch bis zur karolingischen Zeit hin. In
einem 1. Teil bringt N. die Zeugen der
Friihzeit fiir die Handkommunion. Mit im-
merhin 130 Belegstellen in den Anmerkun-
gen! Schon allein die Quantitdt solcher Be-
zeugungen miite die Bestreiter der Hand-
kommunion hellhérig machen. Der 2. Teil
zeigt dann den Ubergang der Spendung der
Kommunion auf die Zunge. Ursachen waren
einmal die Furcht vor Verunehrung der
Eucharistie oder ihre Mitnahme nach Hause
zu abergldubischen Zwecken, dann auch der
Wandel von der gebrochenen Brotform zu
miinzengrofen ungesduerten Hostien, die
sich zur Zungenkommunion besonders eig-
neten. Ferner auch eine zunehmende Kleri-
kalisierung, d. h. besondere Bevorrechtigung
der Amtstriger, was etwa durch die gerade
in karolingischer Zeit mit Riickgriff aufs AT
aufkommende Handsalbung des Weiheritus
gefordert wurde: nur die geweihte und ge-
salbte Hand darf die heilige Species beriih-
ren! Besonders wichtig scheint mir auch der
Hinweis auf die Krankenkommunion (26),
die ja auch in Zeiten der Abnahme der
Kommunionh#ufigkeit stets als etwas Selbst-
verstindliches in Ubung blieb. Als dann das
IV. Laterankonzil 1215 die jdhrliche Pflicht-
kommunion einschirfte, wurden vielfach
Elemente der Viaticumsspendung (Confiteor,
erneuerter Zeigegestus mit dreimaligem
Domine non sum dignus etc.) einfach an die
Priesterkommunion angehingt, Riten, die
erst in jiingster Zeit als unnotige Verdoppe-
lung ausgeschieden sind. Ich nehme an, daB
gerade von der Spendung der Wegzehrung
an im Bett Liegende und Sterbende her sich
der Brauch der Zungenkommunion beson-
ders durchsetzte oder verfestigte. Die im
3. und 4. Teil (Erneute Zulassung der Hand-
kommunion und Allgemeine Normen zur
Durchfithrung) angefithrten Fakten und
Uberlegungen sind sakramentenpastoral klug
und abgewogen und damit geeignet, abseits
aller ideologischen Verabsolutierungen und
Einseitigkeiten eine verniinftige Praxis her-
beizufithren. Ein kluges wund niitzliches
Biichlein, das die Seelsorger und Praktiker
lesen sollten, ehe sie zur Handkommunion
itbergehen. Es wird sonst — zum Schaden
der Litungischen Erneuerung — manches
Porzellan villig unnotig zerschlagen. Es geht

395



ja auch anders und vor allem kliiger, wie N.
zeigt und nahelegt.

MEYER H. B./MOREL ]., Ergebnisse und
Aufgaben der Liturgiereform. Soziologische
und pastoralliturgische Erkenntnisse aus
einer Umfrage in Innsbruck. (Verdffentli-
chungen der Universitdt Innsbruck, Nr. 52.)
(XII u. 72.) Osterr. Kommissionsbuchhand-
lung, Innsbruck 1969. Kart.

Der Innsbrucker Liturgiker H. B. Meyer hat
in den letzten Jahren mit seinen Seminar-
teilnehmern und in Zusammenarbeit mit dem
dortigen Soziologen J. Morel eine sehr de-
taillierte und den modernen Methoden des
Fachs entsprechende Umfrage die Liturgie-
erneuerung betreffend angestellt. Der Frage-
bogen mit seinen 50 Untersuchungspunkten
(68—72) ist klug zusammengestellt, vor al-
lem ohne Suggestivfragen, und einem repri-
sentativen Bevolkerungsquerschnitt vorgelegt
worden, so dal etwaige Zweifel an der Zu-
verldssigkeit von vornherein ausgeschlossen
sind. Die Ergebnisse, die hier nicht in der
gebotenen Kiirze referiert werden konnen
und daher an Ort und Stelle nachgelesen
werden miissen, stiitzen die auch sonst ge-
machte Erfahrung: ,Die Liturgiereform (ist)
in ihrem bisherigen Umfang iiberraschend
schnell und gut aufgenommen” worden
(IX), doch ist die Zustimmung keineswegs
allgemein. Zwar ist der Gottesdienst zuging-
licher gemacht und verlebendigt worden, je-
doch hat die Zahl der Teilnehmer nicht
zugenommen. Ein oft gehorter, aber unzu-
ldssiger Einwurf gegen die Reform iiber-
haupt! Da sind Meyers Bemerkungen (spez.
33—36) aufschluBreich. Die latent schon lange
vorhandene Glaubenskrise und auch der
heute zunehmend deutlicher werdende reli-
giose Substanzverlust wird durch die Litur-
giereform eben eher verstirkt als gemildert.
Konnte sich frither jemand in einen Ritus,
den er nur wenig verstand und dem er in
formalem Gehorsam oder auch nur aus Ge-
wohnheit beiwohnte, noch einbegriffen fiih-
len, so wird durch die Reform der Gliubige
auf den genuin christlichen Kern des gottes-
dienstlichen Vollzugs verwiesen und zur per-
sonlichen Stellungnahme in Glaube oder Un-
glaube oder auch Glauben auf dem Wege
gezwungen. Die Botschaft ist unzweideutiger,
die Stellungnahme unabweisbarer! So kén-
nen wir also nicht alles Heil von Ritus-
reformen allein erwarten, sondern miissen
stets den Glauben als Voraussetzung des
Gottesdienstes auf der einen, und die dem
heutigen Menschen entsprechende Verkiindi-
gung als dessen Konsequenz auf der ande-
ren Seite mit im Auge behalten,

So bietet dieses Werk nicht bloB positivisti-
sche Umfrage-Ergebnisse, die sowieso nur
mit Vorbehalt auf andere Orte und Verhilt-
nisse zu iibertragen wiren, sondern viele
grundsitzliche Erwidgungen (Kap. I, Morel,

396

Liturgie und Soziologie, 1—10, Kap. III,
Meyer, Schwerpunkte gottesdienstlichen Le-
bens, 33—47) und wertvollste pastorale An-
regungen (Kap. IV, ders., Chancen und Auf-
gaben der Liturgiereform, 48—65). Niitzlich
ist auch das Literaturverzeichnis, das die ein-
schldgigen Werke zusammenstellt.

MEYER HANS BERNHARD (Hg.), Liturgie
und Gesellschaft. (132.) Tyrolia, Innsbruck
1970. Kart, lam. § 68.—, DM 9.80, sfr 12.80.

In diesem Band liegen die Vortrige des
letztjihrigen Treffens der Liturgiker des
deutschen Sprachraums (Puchberg bei Wels,
September 1969) vor.

In der liturgiewissenschaftlichen Reflexion
scheint das Gebiet des sozialen und gesell-
schaftlichen Lebens noch weitgehend brach-
zuliegen, die soziokulturellen Gegebenheiten
unterschiedlichster Art sind vielfach noch
nicht in die Liturgiegestaltung eingebracht.
Sie miiften es aber, wenn man den Forde-
rungen der Liturgiekonstitution nach Ver-
standlichkeit und Angepaftheit des Gottes-
dienstes gerecht werden will. H. B. Meyer,
Ordinarius fiir Liturgiewissenschaft in Inns-
bruck, stellt sich auch extremen heutigen
Positionen, so der Frage nach der Mbglich-
keit des Gottesdienstes in einer profanen
Welt iiberhaupt, seiner Offenheit zur Welt
und zur Mitmenschlichkeit etc. In wohlabge-
wogenen Stellungnahmen zeichnet er das
Bild eines glaubwiirdigen Gottesdienstver-
haltens, das die Spannung zwischen Welt und
Heilswirken Gottes aushalten kénnte. Der
Innsbrucker Soziologe ]. Morel zeigt in sei-
nem Referat ,Zur Soziologie des Gottes-
dienstes” auf, wie die Liturgie eine erst-
rangige soziale Erscheinung ist, die einer-
seits selbst bedingt ist aus den Strukturen
der Gesellschaft, andererseits gemeinschafts-
bildende Kraft und Ausstrahlungen auf die
Gesellschaft hat. Besonders wertvoll sind
seine Folgerungen fiir die Liturgie aus sei-
nem Blickwinkel: BewuBte Integrierung der
Soziologie in «den ‘Gottesdienst, notwendige
Pluralitit, funktionale Richtigkeit des Ritus,
Bezug zum konkreten Leben, sachgerechte
Anpassung und ,soziologische Demut” des
Dienstes in Anerkennung von Ordnung und
letztlicher Einheit. Bemerkenswert sind so-
dann die gruppenpsychologischen Aspekte
der Liturgie von P. Shandi, ferner die sehr
niichternen Fragen nach der ,Reform des
Gottesdienstes aus der Sicht des Laien”, von
H. Pissarek-Hudalist, die zugleich ausgewie-
sene Theologin, Hausfrau und Mutter ist.
Den Abschluff bildet der Beitrag von A.
Hiuflling iiber die ,Kritische Funktion der
Liturgiewissenschaft”, kritisch in bezug auf
eine Ideologiekritik der Liturgiewissenschaft
selbst, dann aber auch in bezug auf die
neugestaltete Liturgie in praxi, die gesamte
Theologie und das kirchliche Leben iiber-
haupt.



