JOHANNES HH EMMINGHAUS
Literaturbericht zur Liturgie

Dieser Bericht! umfaft die Zeit von Jénner 1969 bis Sommer 19702 und bietet neben den
Buchverdffentlihungen auch wichtige Zeitschriftenaufsitze, da gerade in der Liturgie-
wissenschaft und Sakramentenlehre vieles infolge des II. Vatikanums in FluB ist. Die Be-
schriinkung auf Biicher ergibe einen v&llig schiefen Eindruck: Standardwerke und Hand-
biicher wie Jungmanns Missarum Sollemnia sind auf Jahre hinaus nicht zu erwarten. So
schligt sich die Reflexion vor allem in Aufsitzen nieder, die erkliren, anmerken, deuten und
neue Wege aufweisen, Daher kann unsere Aufgabe nur eine Bestandsaufnahme sein, die
bewuflt Akzente setzt und im Blik auf die Praxis auswihlt. Eine Beschrinkung auf die
deutschsprachige Literatur wire nicht zu verantworten; sie macht — von einigen sehr guten
Ausnahmen abgesehen — vielfach den Eindrudk des vorwiegend Pragmatischen, der Hand-
reichung fiir den Augenblik. Die theologische Durchdringung kommt vielfach zu kurz.
Darum ist auch die Literatur des franzésischen, gelegentlich auch des englisch-amerikani-
schen und italienischen Sprachraums herangezogen, dessen psychologische und soziokulturelle
Situation vergleichbar ist, so daf die fremdsprachigen Uberlegungen und Konkretisierungen
in Text und Verhalten fiir uns lehrreich sein konnen.

1. Neue liturgische Texte und Agenden

In die Berichtszeit fillt die Herausgabe einer grofilen Zahl neuer liturgischer Texte;
im Mirz 1969 erschienen der Trauungsritus, das Kalendarium und der Karwochenritus
in einer einstweiligen Ausgabe der deutschen liturgischen Kommission; im April der
neue Ordo Missae; im Mai der Taufritus und die Leseordnung sowie eine amtliche
Verlautbarung zu den Hausmessen bzw. Messen im kleinen Kreis und zur Hand-
kommunion; im August der Begribnisritus und im Februar 1970 der Ordo der
religitsen ProfeB. Jiingstens liegt auch das neue Missale Romanum vor. Zu den im
Vorjahr erschienen Texten sind auch einige Arbeiten und Kommentare erwihnenswert,
so zu den neuen Hochgebeten (Juni 1968) und zum Ordo der Diakonats-, Priester-
und Bischofsweihe.

Beginnen wir mit diesen. Die Arbeit von B. Kleinheyer® iiber das Hodigebet, im
Augenblick sicher die niitzlichste, verschafft einen guten Uberblick: Griinde fiir die
Neubearbeitung des Kanons; Aufweis der Strukturelemente, die nunmehr in den
Neuformungen konsequent durchgehalten sind; Die Bereicherung der Prifationen, die

1Im folgenden sind zuniddhst die eigentlich liturgischen Zeitschriften herangezogen; aus dem
deutschsprachigen Raum vor allem Bibel und Liturgie (= BL) {Klosterneuburg), Hl. Dienst
(= HD) (5alzburg), Liturgisches Jahrbuch (= LJ) (Miinster), an fremdsprachigen vor allem
Ephemerides Liturgicae (= ELit) (Rom), La Maison-Dieu (= MD) (Paris), Paroisse et
Liturgie (= Pel) (St. André/Bruges), Wonrship u. e. a. Bei den bekannten Reihen (Spicile-
gum Friburgense/Fribourg; Archiv fiir Liturgiewissenschaft [= ALW] [Miinster]; Texte
und Arbeiten [Beuron] u. a.) sind stets Erscheinungsort und -jahr und die entsprechende
Bandzahl bibliographiert. Dariiber hinaus sind die bekannten theologischen Fachzeit-
schriften angefiihrt. Kaum ergiebig waren die allgemeinen Periodica. Hingegen sind die
zusammenfassenden (wenn auch ungezeichneten) Berichte der Hender-Korrespondenz
(= HerKorr) einbezogen, wenn sie wichtige Hinweise enthalten.

2 Fiir den Zeitraum von der Verabschiedung der Liturgiekonstitution (1963) bis zum Erschei-
nen der neuen Hochgebete (August 1968), also fiir die unseren Angaben unmittelbar
vorausgehende Periode, hat Diethelm Bodk vom Liturgischen Institut Trier eine verdienst-
liche Aufstellung gemacht, die alle einschligigen Dokumente muvd Publikationen genau
bibliographiert deren Inhalt kurz und prizise angibt. Man findet dort ebenfalls alle
Entscheidungen der Ritenkongregation (jetzt: Gottesdienstkongregation) und des rémischen
Congiliums, aber auch die Schritte der deutschsprachigen Bischéfe: D. Bodk, Die Einzel-
schritte der Liturgiereform seit Erscheinen der Konstitution iiber die HI. Liturgie
= H. G. Schmidt (Hg.), Zum Gottesdienst morgen. Wuppertal-Miinchen 1969, 259—269.
Der Beitrag ,Der rémische Liturgierat und seine Reformarbeit” (HerKorr 24 [1970]
234--240) informiert gut diber die Durdhfithrung de Konzilsbeschliisse bis in die jiingste
Zeit, skizziert aber auch treffend den badkground der Arbeit. Wohlabgewogen und
informativ ist auch der Aufsatz des Paderborner Weihbischofs Paul Nordhues, Der Stand
der Liturgiereform in katholischer Sicht (ThGI) 59 [1969] 272—281).

3 B. Kleinheyer, Erneuerung des Hochgebets, Regensburg 1969.

53



— nach romischer Tradition — vorwiegend die Preisungen entweder dem Fest zu-
geordnet oder aber in der Breite der Heilsskonomie entfaltet. Von Nutzen ist auch
die neu aufgelegte Schrift von Th. Schnitzler, die nach dem eigenen Untertitel sich
gut fiir Verkiindigung wie Betrachtung eignet. Vf. setzt damit seine Arbeiten in der
Reihe der MeBbetrachtungen fort. Es ist unschwer zu erkennen, da dieses Bandchen
ein erstes Glied in der zu erwartenden Kette von Betrachtungen zum neuen Missale
Romanum sein wird. Dazu sei hingewiesen auf den Aufsatz des B. Senger O.5.B.5,
der ebenfalls Didaktisches mit Hilfen fiir die Spiritualitit gut zu verbinden weif8.

Die neuen Weiheriten, die einen ersten Faszikel des zu erwartenden Pontificale
Romanum darstellen, sind samt der Apost. Konstitution nochmals abgedruckt in den
ELit und knapp kommentiert. Eine sehr wichtige dogmen- und ritusgeschichtliche
Erklirung bietet der Aufsatz von J. E. Lengeling?, der zunidchst die Ubereinstimmung
des neuen Ritus mit der Theologie des II. Vatikanums iiber die Weihe klar herausstellt
und im 2. Teil, auf Grund der Texte, wesentliche Aussagen macht zur Theologie des
dreifach gestuften ordo: einer Reduktion des vorwiegend ,Sazerdotalen” und einer
Neubesinnung auf das Amt nach der Schrift und der Tradition, die von Ver-
unkldrungen nicht ganz frei waren. Dafl er im SchluBwort des Artikels nicht nur
»Freude und Dankbarkeit, sondern auch Fragen” ausspricht, entspricht der tatsich-
lichen Situation von Theologie und Ritus. Die Zeitschrift MD8 widmet den Faszikel 98
ebenfalls diesen Fragen. Die neuen Texte sind dort gut kommentiert und durchschau-
bar gemacht. M. Cnudde, B. Kleinheyer und B. Botte bearbeiten je eine Stufe des
ordo, wihrend P. Jounel einen Uberblick gibt und A. Rose das Bischofsweihegebet aus-
deutet. Von noch groferer Bedeutung scheint mir Faszikel 102 zu sein®. Die einzelnen
Aufsitze sind wertvolle Bausteine einer noch zu schreibenden neuen Theologie des
Amtes im kirchlichen Verstindnis. Die Artikel sind klug abgewogen, wohl fundiert
und duferst niitzlich.

Der erneuerte Trauungsritus wurde bisher nur wenig kommentiert, sehr knapp in den
ELit!® und im HD", etwas ausfiihrlicher in Faszikel 99 von MD?2, Die theologische
Relevanz kommt darin noch nicht recht zum Ausdruck.

4 Th. Schnitzler, Die drei neuen Eucharistischen Hochgebete unid die neuen Prifationen in
Verkiindigung und Betnachtung, Freiburg 1968.

5 B. 1Saerzger, Zur Emneuerung des eucharistischen Hochgebetes, Erbe und Auftrag 45 (1969)
5-18.

% Const. Apost. vom 18. 6. 1968; Decr. S. R. C. v. 15, 8. 1968. Texte und Kommentare zur
Weihe der Diakone, Priester und Bischéfe = ELit 83 (1969) 4—63, mitsamt den Lectiones
pro missis Ordinationum (59) und einem Schema comparatum rituum Ordinationum (63 £f.).

7E. ]. Lengeling, Die Theologie ides Weihesakraments nach dem Zeugnis des neuen Ritus,
LJ 19 (1969) 142—166.

SMD 98 (1969/lI): P. Jounel, Le nouveau rituel de l'ondination (63—72); M. Cnudde,
L’'ordination des diacres (73—94); B. Kleinheyer, L'ondination des prétres (95—112);
B. Botte, L'ordination de l'évéque (113—126); A. Rose, La priére de consécration pour
l'ordination épiscopaile (127).

9 MD 102 (1970/11): Y. Congar, Ministéres et stmucturation de 1'église (7—20); J. Colson,
Désignations des ministéres dans le Nouveau Testament (21—29); K. Hruby, La notion
d’ordination dans la tradition juive (30—56); C. Vogel, L’imposition des mains dans les
rites d’ordimation en Orient et en Occident (57—72); I.-H. Dalmais, Ondinations et
ministéres dans les églises orientales (73—81); J. Huard, Des diacres pour notre temps
(82—96); 1. Lécuyer, Les ondres mineurs en question (97—102); J.-R. de Benoist, Catéchistes
africains (103—119).

10 Ordo celebrandi Matrimonium vom 19. 3. 1969, Ausgabe der Pol. Viat. 1969. Kommentar
von S. Mazzarello = ELit 83 (1969) 251—277 {dort weitere Hinweise).

11 Ey, Nikolasch, Der erneuernte Ritus der kirchlichen Trauung (Kommentar und Anmerkungen)
= HD 23 (1969) 119—123 (ebda 167—193 vorliufige deutsche Ubersetzung des Ritus).

12 MD 99 (1969/I11): P.-M. Guy, Le nouveau rituel romain du mariage (124—143); A. Duval,
La formude ,Ego vos in mmatrimonium conjungo” au Concile de Trente (144—153);
B. Fischer, Note sur le droit liturgique du mariage (154—159); N. Le Bousse, Comment
a été élaboré le rituel frangais du maniage? (160—176); R. Mouret, Le rituel frangais du
mariage (177—201); M. Gaudilliére, Nouveau rituel et pastorale du mariage (202—209).

54



Ahnlich verhilt es sich mit dem neuen Kalendarium, das mit Recht mancher Kritik
unterworfen wurde. Einen Wiederabdruck bringen die ELit mit einem kurzen Kom-
mentar von C. Braga®®. Einen Uberblick verschafft die Tabelle von N. Hoslinger;
zu erwihnen wiren zwei Aufsitze im MD Faszikel 100 von P. Jounel iiber den Auf-
bau des liturgischen Jahres und von J. Dubois iiber die Heiligen des neuen Kalen-
dariums?®, worin die historischen Griinde ihres Verbleibens (bzw. der Aufnahme)
und ihrer Verehrung kurz aufgefiihrt sind. Wegweisend scheint mir der Artikel von
Ph. Harnoncourt!, der zunichst eine Geschichte des Kalenders und seiner Reformen
bringt, dann die Intentionen des II. Vatikanums aufzeigt, samt der Reformarbeit
des nachkonziliaren Konsiliums. Offenbar hat das Sanktorale nun doch wieder das
Herrenjahr zu sehr iiberlagert.

Erst knapp vor dem Termin der Karwoche erschien die deutsche Studienausgabe!?
zu ihrer Feier. Sie hat wohl nur provisorischen Charakter. Einzelerfahrungen wurden
in zahlreichen Bemerkungen und Zuschriften, in kirchlichen Wodhenzeitungen u. i.
verdffentlicht, doch haben sie kaum Wert iiber den Tag hinaus. Ich fithre nur einige
Artikel und Mitteilungen an, die vielleicht fiir die Zukunft — als Anregungen — von
Nutzen sein konnten!®, Liturgie- und dogmengeschichtlich von groBer Bedeutung ist
die griindliche Untersuchung von H. Huber!®. Unkonventionell sind die Festbetrach-
tungen von H. Fortmann®, nicht nur zum Osterfest, sondern zum Herrenjahr iiber-
haupt. Aber gerade wegen ihrer formalen Niichternheit und klaren Sicht der Gegen-
wartsprobleme méchte ich den Band an dieser Stelle anfiihren.

Von hochster Bedeutung war die Ausgabe des neuen Ordo Missae®!, da sie iiber alle
bisherigen und einstweiligen Verbesserungen und Reinigungen des Textes von zu-
gewachsenen Elementen und Uberwucherungen hinaus einen klar komponierten und
strukturierten Text bietet, wobei allerdings jedem Eingeweihten klar ist, wieviel
Wasser dennoch wieder in den Wein des urspriinglichen Konzepts gegossen worden
war. Das Bonmot des Vorsitzenden des Konsiliums von den ,,14 Kreuzwegstationen”
des Textes machte bald die Runde. Bisher liegen nur eine Reihe von — durchaus hilf-
reichen — Einfithrungen und Handreichungen vor®, so in den ELit, HD, MD, PeL und

13 Calendarium Romanum: Litterade Apostolicae vom 14. 2. 1969 und das Decretum S. R. C.

EO!}!BI 21, 3. 1969 auch in ELit 83 (1969) 154 ff. Dort auch (183—201) ein Kommentar von
. Braga.

14 N. Héslinger, Stlirmischer Liturgiesommer 1969 = BL 42 (1969) 106—112.

15 MD 100 (1969/IV): P. Jounel, L'organisation de l'année liturgique (139—156); J. Dubois,
Les saints du nouveau calendrier. Tradition et critique historique (157—178).

16 Ph, Harnoncourt, Kritische Erwdgungen zum neuen Calendarium Romanum, L) 20 (1970)
65—91.

17 Entwurf der Liturgie der Heiligen Woche. Studienausgabe fiir die Liturgischen Rite der
deutsdhspradhigen Bistiimer, im Auftrag der Liturgischen Kommissionen des deutschen
Sprachgebietes herausgegeben. Freiburg 1969 (als Manuskript gedrudt).

18 F, Nikolasdh, Einfithrung in die emneuerte Feier der Osternacht = HD 23 (1969) 11—22
(dort auch deutscher Text [22—43], lateinischer Text 44—S55). H. Auf der Maur, UOber-
legungen undd Wiinsche der Schweizer Liturgikdozenten zur Neugestaltung der Karwochen-
und Osterliturgie (6./7. 7. 1969 in Ziirich) = LJ 20 (1970) 52—57. H. Bedker, Pascha Pal-
marum. Gedanken zur Palmsonntagslitungie des neuen Karwochenordo = LJ 19 (1969)
219—233. R. Berger, Eine Nacht des Wachens fiir den Herrn. Materialien und Erwégungen
zur Erneuerung der Osternacht = HD 24 (1970) 3—10. A. Zwinggi, Die Osternacht bei
Augustinus, L] 20 (1970) 4—10.

19 H, Huber, Passa und Ostern. Untersuchungen zur Osterfeier der alten Kirche (Diss. Tiibin-
gen; ZNW, Beiheft 35). Berlin 1969.

20 H. Fortmann, Vom bleibenden Sinn christlicher Feste. Freiburg 1969.

21 Ondo Missae vom 6. 4. 1969, Ausgabe der Pol. Vat. Text auch: ELit 83 (1969) 313—375.

22 Ebda Kommentare von C. Braga (375—385); L. Brandolini (386—402); A. Franquesa
(403—408); A. Pistoja (409—421) und S. Famoso (422—432) zu einzelnen Aspekten. Der
deutsche Text der Apost. Konst, wie der Instr, Gen. in der einstweiligen Ubersetzung
= HD 23 (1969) 57—110. Der lateinische Ondo ebda 111—118. F. Nikolasch, Die erneuerte
Form der MeBfeier = Seelsorger 39 (1969) 377—391. G. Fontaine, Der neue ,,Ondo Missae”
= BL 42 (1969), 84—103; ders,, Commentarium ad Ordinem Missae = ELit 83 (1969)

55



Seelsorger. Die ersten Erfahrungen nach drei Monaten Umgang mit den neuen Texten
bringt R. Gantoy®. Ahnliche Bemerkungen sind in zahlreichen Zeitschriften, Hand-
reichungen der Ordinariate und liturgischen Kommissionen vorzufinden. Wahrschein-
lich wird erst eine lingere Praxis lehren, was gut und brauchbar ist und was sich
schnell iiberleben wird. Der Ritus ist aber variabel und flexibel genug, daf der ver-
stindige Liturge und Seelsorger das Beste daraus machen kann. Von manchen wenig
erleuchteten — allzu subjektivistischen oder auch sofort wieder starren — Modifizierun-
gen sei nicht die Rede. Zum Trost aber sollten wir uns sagen, daf véllig ideale
Editionen und Losungen die schlechtesten wiren, weil man sie vermutlich sofort
wieder per omnia saecula zementierte. Da ist manche Willkiir sicher das geringere
Ubel. Was fehlt, ist eine gute und griffige ,,MeBerklirung” im Sinne des guten alten
Parsch. Sie sollte baldigst geschrieben werden, damit unsere Liturgen, die im Seminar
villig unzureichend auf die Liturgiereform vorbereitet worden sind, einen klaren
Uberblick iiber Grundstruktur und Gestaltwandel der Messe sowie ein Qualitits-
gefiihl fiir UnverduBerliches und Grundlegendes, aber auch fiir zeitgemidf Notwendi-
ges bekimen.

Die im Mai 1969 verdffentlichte®® neue Leseordnung wurde bisher wenig kommen-
tiert, von zwei sich nahezu deckenden Arbeiten von G. Fontaine in den ELit und in
BL.2 abgesehen. Pel. brachte ein weiter ausholendes Sonderheft®® zum Thema her-
aus, das sich aber mehr auf den gesamten Wortgottesdienst bezieht: eine sehr all-
gemeine Einfithrung ins Lektionar, sodann Betrachtungen iiber die jiidisch-synagogale,
abendlidndische, byzantinische und reformationskirchliche Wortverkiindigung. Zu nen-
nen wire auch das Sonderheft von MD?* zu Fragen des Lektionars, wobei die Bei-
trdge zum Teil weiter ausholen und auch Hinweise zur Theologie des Wortes und der
Verkiindigung beibringen. Die Auswertung der Leseordnung fiir die Praxis bzw. die
Verkiindigung geschieht durch mehrere Reihen von Predigtmeditationen und -vor-
lagen, die aber nicht mehr in diesen Rahmen, sondern in die Kerygmatik gehoren.

Der Ritus der Kindertaufe (vom Mai 1969)* hat sich sehr schnell eingefiihrt, zumal
schon bald Vorlagen in der Muttersprache® herausgebracht wurden. Vermutlich liegt

436—451. PeL bringt 51 (1969) in Nr. 5 ein Sonderheft zum neuen Ordo; darin u. a.:
R. Gantoy, La présentation générale du Missel Romain, 387—427; A. Turdc, Reflexions
pastorales en marge du nouvel Ordo Missae, 447—452. H. Auf der Maur, Der neue Ordo
Missae — Abschluf der MeBreform? = Musik und Altar 21 (1969) 147—153. MD 100
(1969/1V): R. Cabié, Le nouvel Ordo Missae (8—20); C. Rozier, Les rites d’ouverture de la
Messe (36—43); N. K. Rasmussen, Les rites de présentation du pain et du vin (44—58);
R. Béraudy, Les rites de préparation & la communion (59—71); A. M. Roguet, Larriére-plan
doctrinale de la nouvelle liturgie de la Messe (72—88); P. Cneude, L’assemblé (89—103);
]. Gélineau, Les chants dans le nouvel Ordo Missae (104—116); B. Soudé, Evénement et
célébration (117—122).

* R. Gantoy, La nouvelle liturgie de la Messe aprés trois mois d’expérience = PeL 52 (1970)
115—126.

2 Ordo lectionum Missae. Manuskript-Edition ider Pol. Vat. 1969. Decretum promulgationis
S. C. pro Cultu Divino vom 25. 5. 1969 nebst Instructio und Kommentar (G. Fontaine)
= ELit 83 (1969) 433—451.

25 G. Fontaine, Der Ordo lectionum Missae = BL 42 (1969) 150—170.

2 Pel. 51 (1969) 481—565 (Heft 6) zur Einfiihrung des neuen Lektionars: mit Beitrigen von
Ph. Rouillard, N. Egender, P.-Y. Emery, B. Besret, R. Gantoy u. a.

21 MD 99 (1969/111): A. M. Roguet, Lectures bibliques et mystére du salut (7—27); C. Wiéner,
Présentation du nouveau lectionnaire (28—49); J. Feder, La traduction frangaise du
lectionnaire (50—61); J. Batteux, Le psaume graduel (62—76); M. Guillaumin, Problémes
pastoraux du nouveau lectionnaire (77—87); B. Fischer, Peut-on précher sur un verset ou
une phrase de la Bible? (87—93); P. Bony, La parcle de Dieu dans I'écriture et dans
I'événement (94—123).

8 Eine Ausgabe der Pol. Vat. (1969) ist im Buchhandel erhiltlich. Wiederabdruck auch in den
ELit 84 (1970) 3—42.

2 Dije deutsche (einstweilige) Studienausgabe bei Benziger/Einsiedeln-Ziirich und Herder/
Freiburg, Friihjahr 1970. Sie ist herausgegeben von den Litungischen Instituten Salzburg-
Trier-Ziirich.

56



die rasche Einfithrung daran, dal gerade hier die Ritusverbesserung schon lange ge-
wiinscht war: die Behandlung des Kleinkindes als eines Als-ob-Erwachsenen konnte
nicht mehr befriedigen. Uberhaupt zeigt sich, daB8 ein &lterer Ritus, in die Mutter-
sprache iibersetzt, seine Schwichen unbarmherzig offenbart: Was man im Lateinischen
noch hinnimmt, wird in der Landessprache — weil unzutreffend und nicht mehr
Artikulation gegenwiirtigen Denkens und Sprechens — unzumutbar. Weil gerade in
bezug auf die Theologie und Pastoral der Taufe — speziell des Kleinkindes — schon
linger Uberlegungen angestellt wurden, sind fiir diesen Bereich einige gute Aufsitze zu
nennen. Ich erwihne hier nur jene, die speziell den neuen Ritus behandeln bzw. zu ihm
Stellung nehmen®. Die anderen werde ich bei der Behandlung der einzelnen Sakra-
mente spiter anfithren. Es fillt auf, daf die meisten Uberlegungen aus dem
frankophonen Sprachraum vorliegen, wo schon immer die Frage der ,,soziologischen”
Kindertaufe lebhaft ventiliert war und einstweilige Losungen versucht wurden.

Kaum von Bedeutung fiir die zukiinftige liturgische Entwicklung wird die recht
phantasielose Instruktion iiber die Messen im kleinen Kreis der — nunmehr um-
benannten — Congregatio pro cultu divino an die Bischofskonferenzen werden: Sie
war von der Entwicklung lingst iiberholt. Die prompte Reaktion nationaler Bischofs-
konferenzen fithrte sofort zu einigen Anderungen, so daf der Abdruck in den AAS
nicht mehr ganz den authentischen ersten Wortlaut wiedergibt®!. Fiir den speziell an
diesem Fragenkreis Interessierten nenne ich die Arbeiten iiber die Hausmessen in der
gegenwirtigen Literatur®?, ohne den Inhalt ausfithrlicher zu referieren, da Ansitze
wie theoretische und praktische Ausformungen recht unterschiedlich sind und in der
hier gebotenen Kiirze die Bestrebungen notwendig simplifizieren und damit verkehren
wiirden., Offenbar liegt hier ein Feld echter liturgischer Versuche vor, dem Beachtung
zu schenken ist.

Von weitaus groferer Bedeutung hingegen war die Instructio der gleichen Kongrega-
tion fiir die Gestattung der Handkommunions3, ebenfalls noch im Mai 1969 an die
nationalen Bischofskonferenzen versandt. Damit wurde ein schon weithin — wenig-
stens in einigen Lindern — geiibter Brauch legitimiert. Wenige Wochen spiter lag das
Bindchen des Bonner Liturgikers O. Nussbaum® vor, ein Paradigma fiir eine kluge

30 Sonderheft (De initiatione christiana) ELit 84 (1970) Heft 1: C. Braga, Commentarius in
ondinem baptismi parvulorum (43—55); A. Pistoja, I fondamenti del battesimo dei bambini
nel nuovo rito (56—61); L. Brandolini, Aspetti e problemi pastorali del nuovo Ordo baptismi
parvulorum (62—75). PeL 52 (1970): R. Gantoy, Le nouveau rituel du baptéme des enfants.
Questions théologiques et pastorales (8—28); P. Talec, Le nouveau rituel du baptéme des
enfants, essai d’appréciation pastorale (339—347). MD 98 (1969/II): L. Ligier, Le nouveau
rituel du baptéme des enfants (7—31); ]J. B. Molin et G. Becquet, La célébration de la
Parole dans le nouveal rituel du baptéme des enfants (32—58).

31 Text der von der S. C. pro Cultu Divino an die Vorsitzenden der Bischofskonferenzen
verschickten Instruktion = AAS 61 (1969) 806—811; abgedrud<t = ELit 84 (1970) 191—196
(mit Kommentar von C. Braga).

32 7. H. Emminghaus, Hausmessen = ThPQ 117 (1969) 314—326. F. Nikolasch, Die Feier der
Messe im kleinen Kreis. Arbeitspapier fiir die Liturgiekommissionen Osterreichs = LJ 20
(1970) 40—52. D. Dufrasne, Les eucharisties ,domestiques” = Pel 51 (1969) 80—84;
ders., Les messes de groupes, ebda, 181—184; ders., Le pain et la liberté, ebda, 184—185;
ders., Les célébrations domestiques, ebda, 185—188, R, Dumont, Une liturgie domestique pour
la semaine sainte (lucernaire, liturgie de la parole, liturgie eucharistique), ebda, 368—371.
Vgl. a. F. Debuyst, Eloge de la féte intime, ebda, 319—323. D. Dufrasne, Les messes de
petites groupes, ebda 52 (1970) 278—282. R. Dumont, Une célébration domestique de la
semaine sainte, ebda, 381—384. R. Coffy, La signification du phénoméne ,groupes”
= MD 100 (1969/1V) 123—129; B. D. Marliangeas, Réflexions sur les messes de petites
groupes, ebda, 130—138.

33 Handkommunion: Instr. 5. C. pro Cultu Divino: De modo sanctam Communionem mini-
strandi. Epistola qua conceditur Conferentiis Episcopalibus indultum distribuendi fidelibus
s. Communionem in manu. Beide Dokumente nach den AAS wieder abgedruckt = ELit 83
(1969) 488 und 492.

% O. Nufilbaum, Die Handkommunion, Koln 1969.

57



und praxisnahe Erliuterung eines Ritus von Geschichte, Theologie und Zeichenhaftig-
keit her. Wire das Buch ein Jahr frither erschienen, so wire sein Nutzen noch viel
grofer gewesen, da man die Gemeinden besser vorbereiten hitte konnen. Es richt
sich eben, wenn liturgische Neuerungen, die vorbereitet sein wollen, plotzlich wie
Offenbarungen auf das Gottesvolk fallen, obwohl es gar keine sind, sondern nur
Friichte guter pastoraler Uberlegungen, die von den Gemeinden und ihren Pfarrern
mitgetragen sein sollten. Die Handkommunion wire dann kaum zum Ausdruck einer
~konservativen” oder ,,progressiven” Einstellung innerhalb der Gemeinden geworden,
wie man es mancherorts bemerken kann. Das sollte sich bald indern. Wie die Tisch-
sitten innerhalb einer Gruppe zwar keineswegs immer zwingend, aber stets einheitlich
sind, so sollte es auch beim Gottesmahl sein.

Der Begribnisritus3s, schon im August 1969 verdffentlicht, aber erst ab dem 1. Juni
1970 giiltig, brachte nicht viel Umwilzendes, zumal schon lange deutsche Riten vor-
lagen, freilich mit etlichen ortsiiblichen Varianten. Erfreulich ist die groffe Auswahl an
Texten fiir die Wortverkiindigung. Nur sollte man in Zukunft die Texte ganz aus-
drucken und nicht blo8 die Stelle notieren, denn sonst wird der Reichtum des Gebote-
nen nie ausgeschopft. Man wird als Priester zum Friedhof kaum eine Bibliothek unter
dem Arm mittragen, Rituale, Hl. Schrift, Gesangbuch etc. Das ist an Ambo und
Altar — wenigstens im Augenblick — unangenehm genug. An niitzlichen Erwigungen
zum Ritus brachten die ELit*® und vor allem MD3% Sonderhefte heraus, die minde-
stens die di6zesanen liturgischen Kommissionen zur Kenntnis nehmen miiBten. Der
Aufsatz von R, Kleiner®®, offenbar schon vor der Neuherausgabe des Ritus konzipiert,
bringt praktikable Hinweise, sicher fiir den Wortgottesdienst. Mit besonderem Nach-
druck méchte ich die schéne Arbeit des reformierten schweizerischen Pfarrers
B. Biirki®® nennen, die von Geschichte wie Praxis her Texte und Problemkreis auf-
arbeitet. Der erste Teil bietet theologisch sehr Bedeutsames, die historischen Teile
bringen eine Unmenge Material fiir das pastoral wichtige Brauchtum um Sterben und
Begribnis, das nicht aufgegeben werden darf, wenn auch die GroBstadt-Friedhdfe mit
ihren Leichenhallenzellen offenbar immanente, grausame Gesetze der Kollektivierung
haben. Wo noch Totenwache oder das eventuell leicht wieder einzufithrende Ge-
meindegebet fiir die Verstorbenen am Abend Brauch sind, hitte man an dem Buch
des einschligig wohlbekannten Praktikers H. Steffen!® eine gute Hilfe. Seine Schrift-

meditationen ergiben auch eine gute Anregung fiir Predigt oder Worte am offenen
Grabe.

11. Probleme der gegenwirtigen Liturgiegestaltung,

Angesichts dieser immensen und fleifiigen Arbeit an den neuen Texten und Agenden ver-
stummt die Frage nicht, ob solche Liturgie iiberhaupt beim heutigen Menschen ,,ankommt”.

3% Ordo Exsequiarum vom 25, 8. 1969, Ausgabe ider Pol. Vat. 1969.

38 L. Brandolini, Il nuovo ondo exsequitarum = ELit 84 (1970) 129—148; A. Pistoja, Elementi
dottrinali del nuovo ordo exsequiarum = ebda, 149—159; C. Braga, L'ondo exsequiarum
per i bambini = ebda, 160—168.

37 P.-M. Guy, Le nouveau rituel romain des funérailles == MD 101 (1970/1) 15—32; D. Sicard,
Le rituel des funérailles dans la tradition, ebda, 33—38; ].-D. Benoit, Prier pour ies morts
ou pour (les vivants. Valeurs complémentaires de l'eucologie catholique et de l'eucologie
reformée, ebda, 39—50; P. Puthanagady, Le rite funéraire en Inde, , 51—56; Ph. Ariés,
La mort inversée, Le cha ent des attitudes devant la mort dans les sociétés occidentales,
ebda, 57—89; J.-Y. Hameline, Quelques incidences psychologiques de la scéne mituelle des
funérailles, ebda, 90—96; G. Brisacier, Ignorer ou vivre sa mort, ebda, 97—112; A. Turdk,
Notes sur les funérailles d’enfants non baptisés, ebda, 113—118; M. Tissier, L’homélie aux
funérailles, ebda, 119—126.

38 R, Kleiner, Dienst zum Heimgang = BL 43 (1970) 261—265.

3 B, Biirki, Im Herrn entsdhafen. Eine historisch-pastonaltheologische Studie zur Liturgie
des Sterbens und des Begribnisses (= Beitriige zur Praktischen Theologie, 6), Heidelberg
1969.

40 H, Steffen, Totengedenken. 10 Wortgottesdienste. Paderborn 1969.

58



Die Frage ist legitim, weil eben faktisch allenthalben — ausgesprochen oder unausgespro-
chen — vorhanden und in manchen Paraliturgismen bis zum Underground hin artikuliert.
Die Frage ist aber nicht nur von der Faktizitit her legitim, sondern auch von der Theologie
her. Liturgie ist nicht ,Kult”, von der Kirche geregeltes Gemeinschaftsgebet des Gottes-
volkes, sondern schon vorher Gottes Heilsangebot an den Menschen. Man hat es lange —
in einer Art katholischer Betriebsblindheit — fast iibersehen, daB8 Liturgie einfachhin Feier
und Vollzug der Sakramente der Kirche ist, also — dogmatisch absolut sicher — primir
Gottestun und erst dann — als Antwort — Menschentun. Das hat schon Pius XIL in der
Enzyklika Mediator Dei (Artikel 20), vor allem das Konzil in aller nur wiinschenswerten
Deutlichkeit (Liturgiekonstitution, Artikel 2, 6 und 7) herausgestellt. Liturgie ist also die
doppelte Bewegung von Gott zum Menschen und erst dann die Anbetung des Menschen
vor Gott. Daraus folgt doch ganz offenbar, daf8 die bisher vorwiegend betonte Richtung
Mensch-Gott innerhalb der Liturgie (mit der Voraussetzung der ,theologischen” Richtigkeit,
also der Dedkung von lex orandi und lex credendi) nunmehr dringend erginzt werden
mufl von der ,anthropologischen’” Richtigkeit: Der Mensch muB von Gottes Wort und
Heilstun in seiner konkreten Welt ,betroffen” wenden und sich dann auch in solchen
Worten und Zeichen artikulieren, die dem Gebet in ,,Geist und Wahrheit” angemessen sind.

1. Die Frage der Liturgiefihigkeit des heutigen Menschen.

A. Aubry wandelt in seinem Buchtitel die bange Frage des schon vom Tode gezeichne-
ten R. Guardini an den Mainzer Liturgiker-KongreB (1964) nur leicht ab: Ist die Zeit
der Liturgie vorbei®? Psychologisch und im praktischen Erfolg scheint es fast so.
V£. zeigt aber — in guter Kollationierung von Liturgie- und Kirchenkonstitution des
Vatikanums — die Notwendigkeit der Liturgie als Heilsereignis auf und folgert daraus,
da — wenn wir nicht das Sakrament aufgeben wollen — mit der Liturgie eben etwas
geschehen miisse. Die Lektiire des Buches ist auflerordentlich niitzlich, auch wenn man
nicht allen Thesen zustimmt. Der gleiche Vf. setzt sich im Concilium® mit der Inter-
esselosigkeit gegeniiber der Liturgie auseinander, erwihnt die Spannung zwischen
liturgischem Recht und Charisma und die Notwendigkeit einer Symbiose von Priester-
tum und Prophetentum. Es spielt auch die Gott-ist-tot-Theologie eine gewisse Rolle.
Heiligtiimer im heidnischen Sinn miissen fallen — Bestattung eines gewissen Kults —,
aber die Kirche mufl aufrecht bleiben. Verbindung von Liturgie und Leben ist er-
forderlich, der Kult ist fiir den Menschen da. Neue christliche Existenz soll sich nicht in
anderer Liturgie, sondern in Liturgie des Neuen Bundes, in neuen Ausdrucksweisen
vollziehen. Es geht nicht um Tun, sondern um Sein.

Von besonderer Bedeutung -~ nicht nur fiir die Liturgie allein — scheinen mir zwei
Arbeiten des Paderborner Dogmatikers H. Miihlen®® 2u sein, der in eindringlicher
theologischer Spekulation den Schlagworten der ,,Gott-ist-tot-Theologie” und der
»~Entsakralisierung” an die Wurzel geht. In seiner erweiterten Rektoratsrede arbeitet
er das Problem scharf heraus und versucht einen personologischen Aufweis der
Existenz Gottes. Ein ausfiihrliches Referat ist hier nicht moglich, ein verkiirztes wiirde
niemandem dienen. Man sollte sich der Lektiire aber unterziehen. Die zweite Arbeit
zeigt das Sakrale als Grunddimension der menschlichen Existenz auf: Eine totale
Entsakralisierung ist ontologisch wie personologisch nicht moglich. Wer es leugnet,
wird schon von Phinomenen neuer Religionsformen des 20. Jhs. glatt widerlegt.
Miihlen zeigt aber — iiber solche Faktizitit hinaus — die Aufgaben der Kirche: neue
philosophische und theologische Denkansiitze, Verkiindigung, Kult und Caritas ver-
mogen die ,,Sakralitit” alles Geschaffenen aufzuzeigen und die Synthese von ,Welt”
und ,,Gnade” erfahrbar und sichtbar zu machen. K. Rahner#* setzt sich — in einem
Vortrag vor Ordensfrauen — mit der Frage auseinander: Kénnen wir in einer ent-

# A. Aubry, Ist die Zeit der Liturgie vorbei? (Le temps de la Liturgie est-il passé?) Mainz
1969.

2 A, Aubry: Liturgie, Fest und Phantasie, Concilium 5 (1969) 674—680.

4 H. Miihlen, Die abendlindische Seinsfrage als der Tod Gottes und der Anfang einer neuen
Gotteserfahrung. Paderborn 1968; ders., Entsakralisierung. Ein epochales Schlagwort in
seiner Bedeutung fiir die Zukunft der christlichen Kirchen, Paderborn 1970.

4 K. Rahner, Vom Beten heute = GulL 42 (1969) 6—17.

59



sakralisierten und vielfach kultfeindlichen Welt iiberhaupt noch beten und Liturgie -
feiern? Er wehrt sich dagegen, Gebet und Liturgie vollzugsfern zu ideologisieren.
Liturgie wird aufgezeigt als das Zu-sich-selber-Kommen des Menschen, als ausdriick-
lich ins Wort und ins Zeichen gebrachtes Leben der realen Wirklichkeit. E. Vilanova?
zeigt in seinem Aufsatz auf, wie das — trotz aller nachkonziliaren Liturgiereform —
unverkennbare Phinomen der Liturgiekritik letztlich auf dem Problem des Gottes-
bildes basiert. Er zeigt aber ebenso, wie die Religionskritik positiv die Liturgie ldutern
kann, die dann — geldutert — den modernen Menschen erneut in Beziehung zur Kirche
und zu Gott bringen kann.

Von grofiter Bedeutung ist in dieser Lage die philosophisch-theologische Besinnung auf
das Sakrament als Zeichen, als ,Realsymbol”, das Gottes Heilstun manifestiert und
beinhaltet. Es ist das keineswegs eine nominalistische Verdiinnung der Sakraments-
realitit im Sinne des Berengar von Tours auf ein ,Nur-Symbolisches”, seitdem im
Gefolge von E. Cassirer die moderne Philosophie die Symbolrealitiit neu entdeckt hat.
In dieser Bemiihung sind vor allem der Bamberger Liturgiker H. Reifenberg und der
Frankfurter Pfarrer und Praktiker A. Kirchgissner zu nennen. Reifenberg legte in
der Berichtszeit drei schone Aufsiitze!® vor, die allesamt von verschiedenen Ausgangs-
punkten her das gleiche Problem umkreisen und zeigen, wie die Prisenz des Gétt-
lichen im Bereich des Zeichens geschieht; daf der moderne Mensch des Zeichens fihig
ist, wenn dieses nur seinem Wesen als echter Ausdruck entspricht. Seine Anregungen,
es dem heutigen Menschen entsprechend zu machen, verdienen héchste Beachtung.
Letztlich geht es um das, was Guardini schon vor einem Menschenalter in der
,Liturgischen Bildung” und in , Heilige Zeichen” forderte. Ganz im gleichen Problem-
kreis liegen die — schon in den vergangenen Jahren zahlreichen — Uberlegungen
Kirchgissners??, der in schdner Sprache nicht nur die Probleme aufzeigt, sondern
den Leser gleichsam bei der Hand nimmt und ihn die Realitit des Géttlichen sehen
lehrt. In aller Bescheidenheit mdchte ich meinen eigenen Beitrag!® nennen, der die
Sicht des Sakraments als Realsymbol als Mboglichkeit darstellt, dem modernen
Mensdhen liturgisches Geschehen als vollziehbar aufzuzeigen und es zu machen.

Den gleichen Fragen gehen noch einige auferdeutsche Untersuchungen nach. So der
Aufsatz von A. Gignac?®, der zeitanalytisch die neuen psycho-sozialen Bedingungen
des modernen Menschen, den Technizismus und die spezifische Problematik der heuti-
gen Jugend aufzeigt, um sie einem angemessenen Kult zu konfrontieren. Das gleiche
tut R. G. Weakland®, der das Phinomen der Kommunikation durch Zeichen und
Symbole beschreibt, die Grenzen des historisch Uberkommenen aufweist und daraus
Folgerungen zieht fiir neue Modelle der Symbole und der Liturgie. Niitzlich scheint
mir auch die Lektiire des Aufsatzes von Th. Maertens’!, der ja durch seine Predigt-
meditationen (gemeinsam mit J. Frisque) sehr bekannt geworden ist und nun einmal
auch grundsitzlich aufzeigt, was ithm wichtig zu sein scheint, um der Gegenwart
gerecht zu werden. Durch die etwas reiferische Uberschrift des Artikels von

48 E, Vilanova: Liturgiekrise und Religionskritik, Concilium 5 (1969) 77—83.

4 H. Reifenberg, Entsaknalisterung — oder Liturgie im Wandel? Erwigungen zur Situation
des Gottesdienstes mach dem II. Vatikanischen Konzil = ThGl 59 (1969) 255--272; ders.,
Katholische Sakramentalien und die evangelische Agende. Zeichenhafter Gottesdienst in
Skumenischer Begegnung = MThZ 19 (1968) 204—224; ders,, Symbol als Sinnbild und
Sinnspruch = LJ 20 (1970) 11—21.

47 A, Kirchgassner, Welt als Symbol, Wiirzburg 1968; ders., Sakramente sind Ausdrucks-
handlungen = L] 19 (1969) 79—90; vgl. a.: ders., Welt als Symbol, Wiirzburg 1968.

48 7. H. Emminghaus, Die Vollziehbarkeit des Kultes. Uberlegungen zur Litungiefihigkeit des
heutigen Menschen = ThPQ 117 (1969) 198—217.

# A, Gignac, La conjoncture actuelle de la pastorale liturgique = Liturgie et Vie chrétienne 63
1968) 5—11.

so 1(2. G.)Weakland, La liturgie dans une église qui change = PeL 51 (1969) 99—105.

81 Th. Maertens, La liturgie de I’assemblée face aux problémes d‘aujourd’hui = PeL 51 (1969)
106—120. .

60



Th. F. O’'Mara®? lasse man sich nicht von dessen Lektiire abhalten; auch hier ist erneut
die Notwendigkeit des Zusammenhangs von zeitgendssischer Kultur, Psychologie und
Soziologie mit der Liturgie — oft aus etwas anderer Umwelt als unserer — gut begriin-
det. Der Romer G. Stefani®® holt philosophisch weit aus (Liturgie et science des
signes; la parole; le chant; la musique) und umkreist alle Probleme menschlicher
Kommunikation. Folgt man ihm bei seinen Uberlegungen, geht einem manche neue
Erkenntnis auf. — Der Praxis entschieden niher sind die Akten des 11. Kongresses fiir
die Liturgikdozenten in Siena im Juli 1968, nunmehr auch im Druck erschienen®‘.
Vieles ist eben italienisch, aber nicht uninteressant fiir unser Land. Ein schones
Beispiel des Kontakts eines Liturgikers, eben des verehrten Trierers B. Fischer®®, mit
moderner Sprachschpfung, mit G. Benns Gedicht , Verlorenes Ich” (1943), ist das
Geburtstagsgeschenk an den Altmeister unseres Fachs, an J. A. Jungmann zum
80. Geburtstag. Hier ist exemplarisch aufgezeigt, was moderne liturgische Texte
leisten miiten. Dagegen beschiftigt sich R. W. Hovda® mit — auf den ersten
Blick abwegigen — Experimenten des Underground. Es spricht fiir den Vf., daf er
nicht einfach eine vielfach sicher angebrachte und hoheren Orts stets gern gehérte
Verurteilung solcher Versuche ausspricht, sondern nach den Griinden und gar der
Notwendigkeit, deren ,prophetischem Charakter” und ihrer kumenischen Relevanz
fragt und sie als AuBerung des Zeitgefithls wertet. Man wire sicher nicht schlecht be-
raten, wiirde man ofter versuchen, einem Gegner (gibt es den fiir eine missionarische
Kirche?) gerecht zu werden. Und wiire es nur nach dem guten Grundsatz: ,,audiatur et
altera pars”! Nur im liebenden Hinhren, das keineswegs billiges Nachlaufen sein
muf3, werden wir zu angemessenen liturgischen Formen finden. Die ,Welt” ist ja
nicht nur einfach das Widergéttliche, sondern der Stoff, an dem sich Liturgie realisiert.
Woran denn sonst? Die vorgegebene Welt ist eben die, die in der Liturgie ins Heil zu
heben ist. Der Mensch scheint der Liturgie fihig zu sein, aber nicht einer Liturgie
aus ,,Wille und Vorstellung”, sondern der aus der konkreten Realitit zu gestaltenden.
L. J. Madden ergénzt in seinem Bericht¥” manche Fakten der Entwicklung in den USA.

2. Soziologische Aspekte der Liturgie. Daf8 die Auswertung moderner soziologischer
Erkenntnisse von gréfiter Bedeutung fiir die Liturgie ist, wird zunehmend erkannt:
die feiernde Gemeinde ist ndmlich konstituiert nach solchen gesellschaftlichen Vor-
aussetzungen und beeinflult umgekehrt wieder von sich aus die Gesellschaft. Selbst-
verstindlich, da8 das liturgische Handeln alle Soziologie wiederum transzendiert, im
gleichen Mafle wie die Gnadenwirkung das Zeichen beim Sakrament ganz allgemein.
Der Innsbrucker Liturgiker H. B. Meyer® hat sich in jiingster Zeit — zusammen mit
seinem Kollegen, dem Soziologen J. Morel — gerade dieser Sparte zugewandt und
wichtige Erkenntnisse vermittelt. Wihrend die erste Arbeit in sauberer Enquete fiir
die Verhiltnisse in Innsbruck reprisentativ ist — globale Verallgemeinerungen wiirden
billig simplifizieren —, ist die zweite das Ergebnis der Tagung der Liturgikdozenten
des deutschen Sprachraums in Puchberg, Obergsterreich, im September 1969. Ein

82 Th. F. O'Mara, Liturgy Hot and Cool = Worship 42 (1968) 214—222.

58 G. Stefani, Essai sur les communications sonores dans la liturgie = Pel 52 (1970) 99 f£.,
323 ff. und 319 ff.

54 1l segno nella liturgia (= Liturgica, Nuova serie IX). A cura del Centro Azione Liturgica,
Padova 1970.

85 B, Fischer, Eucharistie im Gedicht unseres Jahrhunderts = LJ 19 (1969) 194—204.

56 R. W. Hovda, The Underground Experiment in Liturgy = Worship 42 (1968) 322—336.

57 L. ]. Madden, Die jiingste Entwiddlung der liturgischen Bewegung in den USA = LJ 20
(1970) 121—128.

58 H, B. Meyer/ ]. Morel, Ergebnisse und Aufgaben der Liturgiereform (= Verdffentlichungen
der Universitit Innsbruck, 52, Studien und Arbeiten der Theologischen Fakultit, VI),
Innsbruck 1969. H. B. Meyer (Hg.), Liturgie und Gesellschaft, Innsbruck 1970. H. B. Meyer,
Wandel und Verbindlichkeit liturgischer Formen, Concilium 5 (1969) 91—96.

61



wichtiger Beitrag zu dieser Frage ist die Arbeit von E. f. Lengeling®, wenn sie auch
den Rahmen einer bloR liturgiesoziologischen Untersuchung weit iiberschreitet. Aus
dem auferdeutschen Sprachraum seien einige Untersuchungen wenigstens genannt®.
Wihrend F. Houtart sich vorwiegend im engeren und eigentlichen Raum der modernen
Soziologie bewegt, weisen A. Hamman, A. M. Roguet und J. M. R. Tillard auf die
Offenheit des Kults fiir die Caritas hin, fiir die christliche Briiderlichkeit allgemein.

3. Theologie der liturgischen Versammlung. Die theologische Dimension der Gemeinde
wird in grofartiger Konzeption vom Erfurter Weihbischof H. Aufderbeck® umrissen.
In engem Zusammenhang damit steht der Aufsatz des dortigen Neutestamentlers
W. Trilling®. Beiden Arbeiten ist nachzuriihmen, daf8 sie weniger am Schreibtisch
entstanden als vielmehr Ausfliisse des Seelsorgekonzepts eines Diaspora-Teilbistums
sind und dort schon in jahrzehntelanger Arbeit Friichte trugen und tragen. Mit Nutzen
wird man auch den Artikel von A. Pascual®® lesen, der noch einzelne Gesichtspunkte
beitrigt. Erwdhnt sei in diesem Zusammenhang mit besonderem Nachdruck die
Habilitationsschrift des Dogmatikers G. Hasenhiittl®é. Gegeniiber einer einseitigen
und vorwiegend formalen Betrachtung der Kirche von ihrer juridisch-gesellschaftlichen
Auflenseite her versucht Vf., das Chanisma als Grund- und Aufbauprinzip der Kirche
herauszuarbeiten. In der Ubergabe der Reichgottesgewalt durch den Herrn der Kirche
selbst an ein Kollegium, nimlich die zw&lf Apostel mit Petrus an der Spitze, ist von
allem Anfang an das Zusammenspiel einer Vielfalt je verschiedener, aber ganz kon-
kreter Begabungen, ,,Charismen”, als Ordnungsprinzip der Kirche aufgestellt und in
der biblisch-paulinischen Charismenlehre ausgefiihrt. Das Buch ist hervorragend
geeignet, das vielberufene und vielbefehdete Schlagwort von der Demokratisierung
der Kirche — und eben auch der Liturgie — dogmatisch aufzuhellen und abgeklirter
in die Diskussion zu bringen. Rithmend hervorgehoben sei auch die Miinsteraner
Dissertation von Th. Maas-Ewerd®, die gliicklich theologische und zeitgeschichtliche
Fakten zusammenfiigt. Auf dem Hintergrund der zugleich pfarrlichen wie liturgischen
nachkonziliaren Erneuerung seit den zwanziger Jahren, an damals zwar noch un-
gewdhnlichen, insgesamt aber symptomatischen und paradigmatischen Bemiihungen
einiger bahnbrechender Grofstadtseelsorger vorgefithrt, wird die Pfarre als lokaler
und theologischer Ort der Liturgiefeier herausgestellt und bestimmt. Dariiber hinaus
hat das Buch den Wert einer Historiographie der liturgischen Bewegung im letzten
Halbjahrhundert. Ob die Entwicklung freilich in solchen Bahnen einer gewissen Wohl-
abgewogenheit weiter zu gehen vermag, wird mancher mit Fug bezweifeln. Der Be-
richt der HerKorr® iiber die Studentengemeinden und deren Avantgardismus sollte
nicht iibersehen werden. Selbst Pastoralplan-Entwiirfe so besonnener Theologen wie
Kasper-Lehmann-Ratzinger gelangen an die Grenze der Zerreifprobe bei Fragen
der individuellen und politischen Diakonie, aber auch im Verhiltnis von Gemeinde und
Vorsteher. Romantizismen der Gemeindetheologie sollten frithzeitig in der Konfron-
tierung mit der Realitit bedacht und ausgeschieden werden.

% E. J. Lengeling, Liturgie im Wandel der Gesellschaft und der Kirche = Lebendiges Zeugnis,
Paderborn 1970, 5—28.

% F. Houtart, Sociological Aspects of Liturgy = Worship 42 (1968) 342—363; A. Hamman,
Vie liturgique et wvie sociale, Paris 1968; A. M. Roguet, Table ouverte. La messe
d’aujourd’hui, Paris 1969; R. M. Tillard, L'Eucharistie et la fraternité = NRTh 101 (1969)
113—135.

81 H, Aufderbeck, Gemeinde als Versammlung = LJ 19 (1969) 65—78.

82 W, Trilling, Kirche als Brudemschaft und Mitverantwortung der Christen = Diakonia/
Seelsorge 1 (1970) 220—236.

83 A, Pascual, La asemblea liturgica, sacramento de salvacién = Liturgia 24 (1969) 47—63.

8 G. Hasenhiittl, Charisma, Grundprinzip der Kirche, Freiburg 1969 (= Okumenische For-
schungen, ekklesiologische Abteilung, 5).

¢ Th, Maas-Ewerd, Liturgie und Pfarrei. Einflu der liturgischen Erneuerung auf Leben und
Verstindnis der Pfarrei im deutschen Sprachgebiet, Paderborn 1969.

68 Neue Entwicklungen in den Studentengemeinden = HerKorr 23 (1969) 524—529.

62



4. Formen der Wortgottesdienste. Der Rang der Wortgottesdienste ist vom Vatika-
num II neu entdeckt und bestimmt worden. Dazu gibt F. Wasner®? wichtige ideen-
geschichtliche Hinweise. Das Auftun der ,Schatzkammer der Bibel”, der Vortrag der
wesentlichen Teile der Schrift in bestimmten Zeitabstinden, war ein lingst tiber-
filliges Desiderat aller Liturgiker, da die bisher iiblichen Perikopenordnungen infolge
historischer Bedingtheiten lingst nicht mehr geniigten. Doch ist es mit dem rein
materiellen Vortrag wohl kaum getan. Die Schrift muB im lebendigen Kerygma er-
schlossen werden, im Hinblick auf die gegenwirtige Zeit und ihre Problemstellungen.
So ist gerade der Wortgottesdienst — sei es im Zusammenhang der gesamten
Liturgiefeier, sei es als selbstindige Grole — zu einem erfreulichen Experimentierfeld
geworden. Die zahlreichen Hilfen fiir den Prediger und Katecheten konnen hier nicht
angefiihrt werden: sie iiberschreiten notwendig den gesteckten Rahmen. Doch sei auf
das Sonderheft der Zeitschrift Lebendige Seelsorge® hingewiesen, das viele An-
regungen bringt. Der Aufsatz von A. Zwinggi®® bedeutet ein historisches Zuriick-
fragen auf schon friiher geiibten Brauch und ist lehrreich. Die axiomatische Struktur
des Wortgottesdienstes: Horen — Meditieren — Antwort im Bekenntnis des Glaubens
und im Gebet sollte immer deutlicher erkannt und geiibt werden. Dem Problem einer
giiltigen Glaubensantwort im Anschluf oder zum Abschluf des Wortgottesdienstes
geht J. Baumgartner”™ nach. Die Allzweckformel des Credo vermag kaum zu geniigen
oder zu befriedigen, weder das Apostolische Glaubensbekenntnis noch das — heute
kaum mehr vom Normalgliubigen theologisch konkret nachvollziehbare — Nicaenum.

Fiir die ,Fiirbitten” liegen viele Handreichungen vor. Sie befriedigen nicht immer ganz,
zeigen vor allem, wie schwer es ist, giiltige Formeln zu finden. Sie ergehen sich zu
leicht in Allgemeinplitzen, in denen sich der Horer mit seinen ganz konkreten Anliegen
kaum angesprochen fithlt. So konnen die im Handel erhiltlichen ,,Fiirbittbiicher” nur
Anregungen bieten. Der Liturge muf sich um die Gabe miihen, nicht nur verkiinden,
sondern auch vorbeten zu konnen. Beides wird er aber nie kénnen ohne genaue
Kenntnis seiner Gemeinde. Hilfreich sind dazu zwei Aufsitze von R. Gantoy iiber das
Vorsteher- und Vorbeteramt des Liturgen’™. In diesem Umkreis liegen zahlreiche
Aufgaben fiir die Erziehung und Bildung der Seminaristen, aber auch der Priester,
die in ihrer Studienzeit zu diesen Problemen noch zuwenig Zugang hatten und heute
vielfach iiberfordert scheinen. Mit Nutzen wiren die Vortrige und Anregungen einer
Studienkonferenz in St. Remacle bei Liittich?? heranzuziehen, die auch die Probleme
und Aufgaben hierzulande ansprechen.

Das Problem des gottesdienstlichen Sprechens, das in den letzten Jahren oftmals an-
gegangen ist, wird von W. Géssmann und P. Wess™ nochmals untersucht. Vor allem
P. Brunner™ beschiftigt sich mit der theologischen Frage, was eine Sprache zur
Sprache der Liturgie macht, mit ihrem Gestaltungsgesetz und ihren Strukturen, aber

67 F. Wasner, Die beiden Tische. Zur Geschichte von CSL Art. 51 = ThPQ 118 (1970) 19—27.

%8 Wortgottesdienste, (1969) Heft 2, mit den Beitrigen von A. Schilling, Zur Wortgestalt
der Eudvaristiefeier; J. Seuffert, Elemente des Wortgottesdienstes; W. Gross, Gelegenheiten
fiir Wortgottesdienste; J. A. Jungmann, Neuentdecktes Gotteswort; A. Weitmann, Dialogi-
sche Litungie; ders., Modelle fiir Wortgottesdienste; B. Ziirdher, Okumenische Gottesdienste;
B. Dreher, Es gibt so viele Moglichkeiten.

8 A, Zwinggi, Der Wortgottesdienst bei Augustin = LJ 20 (1970) 92—113.

7 7, Baumgariner, Neubesinnung auf das Credo ider Messe = LJ 19 (1969) 91—112.

1 R. Gantoy, Présider l’assemblée liturgique = PeL 51 (1969) 513—527; ders., Prier dans
l’assemblée et en son nom = ebda), 291—308.

2], Dupont, Comprendre 1'Evangile. Conférence IV. Session ,Liturgie et monastéres”,
juin/juillet 1969, a St. Remadle (Lidge) = PeL 51 (1969) 428—446.

B W, Géssmann, Glaubwiindigkeit im Sprachgebrauch. Stilkritische und spradvdidaktische
Untersuchungen. Miinchen 1970; ders., Der Sprachgebrauch in der Predigt = ThPQ 118
(1970) 234—240. P. Wefl, Wie von Gott sprechen? Graz 1970.

74 P, Brunner, Die Sprache der Liturgie. Eine theologische Uberlegung zu ihrer geistlichen
Bedeutung = Festschrift H. Volk, Mainz 1969, 320—339.

63



auch mit ihrer Riikbindung an die Sprache der Bibel als dem Offenbarungswort
schlechthin, das im Gottesdienst durch Christus im Hl. Geist vor dem Vater je neu
gegenwirtig wird. Leider sind die Hinweise von P. Murray?™ auf die Ergebnisse der
Tagung der Societas Liturgica in der Glensdal-Abbey in Irland (September 1969) nur
sehr gedringt (EinfluB der Massenmedien, Verwendung biblischer Bilder in der
Sprache von heute, Verlangen nach einem angemessenen Redestil, Natur und Funktion
der Sprache). Diesen Problemen gilt es unbedingt noch weiter nachzugehen.

Die Muttersprachlichkeit der Texte des Wortgottesdienstes, die erst das Konzil aus-
driicklich gewihrte, ist uns heute eine Selbstverstindlichkeit. S. Marsili’® macht darauf
aufmerksam, daf es einer griindlichen Denkarbeit bedarf, um lateinische Texte so zu
iibersetzen, daB8 sie den Genius des Lateins wie der gegenwirtigen Volkssprache, in
die iibersetzt wird, angemessen erfassen. Eine einfache Ubersetzung reicht keineswegs
aus; vielmehr muf sich langsam eine neue, aktuelle Liturgiesprache entwickeln.
Bescheidung und Geduld seien da wichtige Voraussetzungen. So sind die zu nennen-
den Versuche und Anregungen’ alle miteinander nur als Bausteine und nicht als
fertige Patentlésungen anzusehen: Sie sind Hilfen fiir die konkreten Situationen und
Anlidsse, selten mehr. Informativ ist das jetzt fortlaufend erscheinende Verzeichnis
solcher Liturgiebehelfe in BL; dort werden die — kaum je vollstindig zu erfassen-
den — Hefte und Broschiiren und Bindchen ganz kurz kommentiert und nach Brauch-
barkeit (freilich subjektiv) gewertet.

5. Jugend-Wortgottesdienste. Die Grenze zwischen Wortgottesdiensten nach Art der
fritheren , Katechumenen- oder Vormesse” und véllig freien neuen Gestaltungen wird
gelegentlich flieBend sein. Erste bieten sich vor allem fiir den sonntiiglichen oder auch
werktéglichen Gottesdienst bestimmter Gruppen an, besonders wenn sich eine
Eucharistiefeier anschliet. Der Ermessensspielraum des Liturgen wird dort von der
Natur der Sache her und aus klugen pastoralen Riicksichten geringer sein als bei
reinen und selbstindigen Feiern, die man frither als Paraliturgie bezeichnet hitte.
Eine Bezeichnung iibrigens, die nach dem II. Vatikanum heute kaum mehr aufrecht-
zuerhalten ist, wenn der Artikel 7 des Liturgiedekrets ausdriicklich die Gegenwart
Christi bei solchen Feiern in der Person des Amtstrigers, des Gotteswortes und der im
Namen Christi versammelten Gemeinde herausstellt.

Material zu solchen Jugendgottesdiensten liegt in grofer Menge vor. Es hier auf-
zufithren eriibrigt sich, da manches nur ephemer ist und sich vermutlich schnell iiber-
lebt. Aber man sollte es beachten, auch wenn bei mancher verlegerischen Titigkeit
gelegentlich der Zweifel aufkommt, wo der Schwerpunkt der Aktivitit liegt: beim
Charisma oder beim Commercium. Nennen méchte ich aber die von D. Zils® und
H. G. Schmidt®® herausgegebenen Binde, da sie einige Grundsatziiberlegungen an-

75 P, Murray, Die Sprache des christlichen Gottesdienstes, Conailium 6 (1970) 144—145.

8 G, Marsili, Liturgietexte fiir den Menschen von heute, Concilium 5 (1969) 97—105.

77 A. Héfer, Modelle einer toralen Liturgie. Vorschlidge zur Reform, Graz 1969. G. v. d.
Branden, Les messes A thémes = PeL 51 (1969) 244—257. A. Schilling, Motivmessen, Essen
1970. Nous te prions, 30 Psaumes, Invitatoires, Hymnes, Antiennes, Onaisons (= Collection
,La bible et son message”, Editions du Cerf), Paris 1969. Oraisons pour célébrations
diverses = PeL 51 (1969 168—172; 354—362. Liturgie et monastéres, Chronique 3, Abbaye
St. André, Bruges, 1969, als Manuskript gedrudkt (Hinweis Pel 51 [1969] 168, Anm. 1).
Zeitgemiie Orationen = BL 42 (1969) 57—64. P. Talec, Pri¢res = PeLl 52 (1970) 127—140.
D. Dufrasne, Projet de Préface = PeL 51 (1969) 33; ders., Projet de priére eucharistique
pour les jours de féte = ebda, 34—36; ders,, Essai de pritre eucharistique A partir des
thémes teilhardiens, ebda, 324—327. A. Hiugling, Neue Eucharistiegebete in Holland
= L] 20 (1970) 113—120.

78 Was gibt es an Behelfen fiir die neue Liturgie? = BL 43 (1970) 58—63; 66.

® D, Zils (Hg.), Gottesdienste fiir die Jugend. Arbeitsbehelfe zur Gestaltung von Jugend-
gottesdienst und Eucharistie, Haus Altenberg 1969.

8 H, G. Schmidt (Hg.), Zum Gottesdienst morgen. Ein Werkbuch. Gem.-Verlag Jugenddienst
Wauppertal/J. Pfeiffer, Miinchen 1969.

64



stellen. Ein Sonderheft von Pel®! bietet eine Menge beachtlicher Hinweise zu dem
Problem, das sich im deutschen Sprachraum ganz ihnlich stellt. Bei allem Experimen-
tieren sollte man bedenken, daB Fehler nicht unbedingt immer wieder gemacht werden
miissen und daf man sich vor Sackgassen der Entwicklung gegenseitig friith genug
warnen kann! Der KommunikationsfluB kénnte ein wertvolles Regulativ darstellen.
Angesichts mancher Experimente erhebt sich oftmals die Frage nach ihrer Erlaubtheit.
Es wire das eigentlich eine moraltheologische Frage, doch ist sie in diesem Zusammen-
hang ganz spezifisch zu stellen. Die Spannweite zwischen subjektiv sicherem aber
objektiv falschem Gewissen einerseits und subjektiver Unsicherheit bei objektiver
Richtigkeit oder wenigstens Vertretbarkeit andererseits zeigt sich gerade hier be-
sonders oft, wird aber leider nur zu oft durch konstitutionelle Forschheit der nicht
immer Erleuchtetsten iiberspielt! Zu den hier angefiihrten Uberlegungen® mochte ich
noch die — meines Erachtens bemerkenswerte und ausgewogene — Anmerkung 2 auf
S. 114 des Aufsatzes von A. HiuBling8? nennen.

Historisch interessant ist der Situationsvergleich zwischen jiingster Liturgieerneuerung
und der Entstehung der altslawischen Liturgie unter Cyrill und Method im 9. Jahr-
hundert, den H. Grotz8¢ anstellt. Schon damals war der Widerstand der Vertreter
der Theorie von den ,drei canonischen Sprachen” (hebriisch, griechisch, lateinisch)
kaum geringer als der von manchen Verfechtern der Immobilitit in der Gegenwart.
Aufsehen erregte auch die Streitschrift gegen den neuen Ordo Missae, die Kardinal
Ottaviani®® unter seinem Namen herausgeben lie8. Die Anliegen sind achtenswert,
doch ist es nicht schwer, aus dem liturgischen Kontext alle Bedenken zu zerstreuen.
Bedenklich ist nur, da Dogmatiker so wenig das literarische genus liturgischer
Agenden von den dogmatischen Aussagen abheben kénnen. Die Einwinde des —
sonst als Sakramentarienforscher von mir hochgeschitzten — Regensburgers
K. Gamber®® scheinen mir nicht recht durchschlagend zu sein; manche Vorschlige
scheinen mir — ich bitte um Verzeihung! — geradezu abstrus und ohne Kenntnis der
pastoralen Situation véllig am Schreibtisch entstanden zu sein.

81 ,Jugendmessen” 51 (1969) Heft 3. Darin: F, Deleclos, Les ,messes des jeunes”: un fait qui
demande reflexion; G. Danneels, Le probléme posé par les ,messes des jeunes” et ses
implications profondes; D. Dufrasne, Célébrer les evénements salutaires d’autrefois ou
d'aujourd’hui (Fortsetzung des Artikels im folgenden Heft, 463—465); R. Gantoy, O se fait
la liturgie; L. Mattagne, Préparation d'une messe des jeunes; G. v. d. Branden, Les messes
A théme; P. Frison, L’expression musicale et le chant.

82 Ph. Harnoncourt, Liturgie zwischen Gesetz und freier Gestaltung. Musik und Altar 21 (1969)
153—171. F. Zauner, Liturgische Experimente = HD 23 (1969) 1—6. O. Mauer, Selbst-
verschlei der Autoritit = Diakonia/Seelsorge 1 (1970) 217—219; P. Bertin, La liberté,
statut de la foi. L’initiative, exigence pour le croyant = PeL 51 (1969) 37—45; 150—155.

8 A. Hiufling, Noch einmal: Neue Eucharistiegebete in Holland = LJ 20 (1970) 113—120.

8 H. Grotz, Streit um die liturgische Erneuerung. Die Einfithrung der altslawischen Liturgie
= ZKTh 91 (1969) 395—410.

88 A, Ottaviani, Kurze kritische Untersuchung des neuen ,,Ordo Missae”. Vaduz 1969.

88 KI. Gamber, Liturgie heute. Zur Problematik der gegenwirtigen Reform. Regensburg 1969;
ders., Zur Problematik der gegenwirtigen Liturgiereform = HD 23 (1969) 6—10; ders.,
Es fehlt der Mut zur wirklichen Reform, ebda, 24 (1970) 16—18.

s 65



