Errichtung eines Westwerkes und Erhebung
zur Collegiata) sowie die Umwandlung zur
Kathedrale des 1469 begriindeten Wiener
Bistums. Ergédnzt werden diese sachkundigen
Ausfithrungen durch eine kanonistische Un-
tersuchung der Wiener Domkapitelsexemtion,
wobei der zehnjihrige Streit um dieses aus
der Hofbefreiung stammende Vorrecht aus-
fithrlich behandelt wird (von 1719/29). Un-
mittelbar hier anzuschlieBen haben die Ex-
kurse, die aus drucktechnischen Griinden erst
als Anhang gebracht werden konnten, und
in denen sich der Autor besonders mit dem
Wiener Dom als ,Konigskirche” auseinan-
dersetzt. Wenn H. Sedlmayr in St. Stephan
nur die zur ,Erzherzogskirche aufgewertete
Pfarr-Hallenkirche einer Biirgergemeinde”
sehen wollte, betont demgegeniiber G., daf
Rudolf IV. bemiiht war, alle Besonderheiten
wirklicher Kénigskirchen im Sinne des ius
canonicum und der héfischen Sakralkultur in
der zum ,fiirstleich tum” erhobenen Grabes-
kirche seines Hauses zu verwirklichen. Auch
durch den Umstand, wonach der Habsburger
vom ,kéniglichen Bildrecht im Heiligtum®”
Gebrauch machte und sein Bildnis — be-
kanntlich das &lteste erhaltene Portrit im
deutschen Raum {iberhaupt — im Presby-
terium aufhiingen lief, kann diese Ansichi
gestiitzt werden, Interessante Zusammen-
hinge werden sichtbar, wenn G. dieses Bild-
recht bis in die Antike und in den Orient
zuriickverfolgt. Zu diesem Gedankenkreis
gehdren natiirlich auch die Statuen an den
Fiirstenportalen, wobei vom Vf. erstmals
die Meinung geduBert wird, sie stellen beide
Male Rudolf IV, und seine Gemahlin dar,
wihrend man bisher auch Herzog Albrecht IIIL.
und dessen Gattin abgebildet glaubte.

Der II. Hauptteil des Buches ist den Bezie-
hungen des Wiener Domes zum Land Tirol
gewidmet. Aus Raumgriinden kann hier nur
auf den Abschnitt ,Tiroler als Propste und
Kanoniker von St. Stephan” verwiesen wer-
den (52—68), in dem deutlich wird, da in
der stindischen Zusammensetzung des Wie-
ner Kapitels stets das biirgerlich-biuerliche
Element iiberwog, was als herkunftsmiBiges
Charakteristikum des Hofklerus zu werten
ist; erst seit der frilhen Neuzeit kann ein
langsames Ansteigen der Zahl adeliger Dom-
herren beobachtet werden. Im 18. Jh. wurden
dann die sog. savoyisch-liechtensteinischen
Kanonikate gestiftet, die ausschlieflich dem
Adel reserviert waren. Bei dem aus Kitzbiihel
gebiirtigen Kanoniker Heinrich Fleckel (ge-
storben 1482) handelt es sich nicht um den
als Kanzler Herzog Albrechts V. und Dom-
dekan von Passau Bezeugten, der schon 1431
verstarb, sondern um einen gleichnamigen
jlingeren Verwandten, der seit 1462 Propst
von Ardagger (NU.) war.

AbsdhlieBend sei der emsig titige Autor zu
dem wohlgelungenen Versuch begliick-
" wiinscht, den Wiener Dom von einer bisher
noch nicht beachteten Warte aus zu sehen.

86

Er kam dabei zu Ergebnissen, die auf Sankt
Stephans Stellung als ,capella regia Au-
striaca’” neues Licht werfen und deshalb von
historischer wie kunsthistorischer Seite nicht
iibersehen werden dtiirfen.

GRASS NIKOLAUS. Zur Redhtsgeschichte
des Allerheiligen-Pfalzkapitels, des Vorgiin-
gers des Metropolitankapitels zu St. Stephan
in Wien. (Studia Gratiana 14, Roma 1967.
459—494.) — DERS., Propst und Kanzler.
Ein Beitrag zur Geschichte der Capella regia
und des geistlichen Kanzleramtes. (Speculum
iuris et ecclesiarum. Festschrift fiir Willibald
M. Pléchl, Wien 1967, 131—140.) — DERS.,
Kénigskirche und Staatssymbolik. Begeg-
nungen zwischen Griechischem Osten und
Lateinischem Westen im Bereich von Staats-
reprisentation und Sakralkultur. (Gedicht-
nisschrift Hans Peters, Springer, Berlin 1967,
66—96.)

Im Anschluf an das Buch iiber den Wiener
Dom seien hier drei, den oben berithrten
Themenkreis erginzende Studien des viel-
seitig interessierten Autors angezeigt. Im
ersten Beitrag befaflt er sich mit rechts- und
verfassungsgeschichtlichen = Besonderheiten
des Wiener Kapitels, darunter Exemtion,
stindische Zusammensetzung, Stellung von
Propst und Kustos in Kapitel und Herzog-
tum sowie den mannigfaltigen Beziehungen
zur Wiener Universitit. Wesentlich ist da-
bei die auf genauem Quellenstudium beru-
hende Aussage, da in der ,alten” Propstei
zwar der Adel iiberwog, doch seit der 1469
erfolgten Bistumserrichtung die Propstwiirde
meist an Biirgerliche kam, die als wissen-
schaftlich vorgebildete Beamte mit dem Lan-
desfiirstentum aber in engem Kontakt stan-
den. G. setzt sich dann auch mit der aufs
erste etwas eigenartig anmutenden Stellung
des Kustos auseinander, der auf Grund des
Rudolfinischen Stiftbriefes von 1365 die
zweite Dignitit im Kapitel innehatte. Wohl
werden franzdsische Vorbilder, wie z. B. die
Sainte Chapelle in Paris, vorgefiihrt, doch
besitzt — wie G. erstmals zu zeigen ver-
stetht — der zumeist iibersehene Umstand
ungleich groBere Bedeutung, wonach der
Heiltumschatz, dem Rudolf IV. so grofen
Symbolwert beimaB, eben der Hut dieses
ogusters” als Thesaurar eines fiirstlichen
Domstiftes anvertraut war. Wenn auch diese
Dignitit nach Erhebung Wiens zum Erz-
bistum 1723 den ,usus pontificalium” erhielt,
so wurden ihr doch damals Dechantei und
Kantorei vorgereiht, wodurch ein altes Vor-
recht verlorenging. Aus der Verbindung der
Propstei mit dem Amt des Universitits-
kanzlers erkliren sich die seit der Reorgani-
sation der Wiener Alma mater von 1386
nachweisbaren ,,Universititskanonikate”, die
1554 auf sechs verringert wurden und erst
durch das Hochschulorganisationsgesetz von
1873 vollstindig verschwanden, sowie die
Bindungen an die Wiener Stephanskirche, in



der noch zu Maria Theresias Zeiten Promo-
tionen stattfanden.

In thematisch enger Verbindung zu dieser
Studie steht der dem Wiener Kanonisten
Willibald M. Plschl gewidmete zweite Bei-
trag, der die Zusammenhinge 2zwischen
Kanzleramt und Propstei eines Pfalzkapi-
tels verfolgt. Als am niichsten liegendes
,Vorbild” wird fiir die von Rudolf IV. ge-
wiinschte ,Erzkanzler-Stellung” des Wiener
Propstes das exemte konigliche Kollegiat-
stift am Wyschehrad in Prag wahrscheinlich-
gemacht, dessen Propste jahrhundertelang
das oberste Kanzleramt von Béhmen beklei-
deten. Allein bereits nach Rudolfs Ableben
(1365) hat man in Wien diese Verbindung
wieder aufgegeben, da die Propste — soweit
man sieht — spiterhin niemals mehr diesen
Titel gebrauchen, wenn man von einer Er-
innerung im maximilianeischen Wappenbrief
von 1516 absieht, in dem der Dompropst
»Obrister Canntzler des Erzherzogthumb
Oesterreich” genannt wird. Selbstverstind-
lich befaBt sich G. in diesem Zusammenhang
auch mit der — analog zur Stellung des Pra-
ger Erzbischofs geschaffenen — Verbindung
zur Universitit, deren Kanzleramt von den
Propsten bis 1873 versehen wurde; seither
ist dieses auf die katholisch-theologische Fa-
kultit beschrinkt.

Mehr allgemein ausgerichtet ist demgegen-
iiber der dritte hier anzuzeigende Aufsatz,
der sich mit der Staatssymbolik von Kénigs-
kirchen befaBt und — was besonders dan-
kenswert vermerkt werden darf — einen
Uberblik {iber die abendlindischen Hofkir-
chen gibt, ausgehend von den imperialen
Kirchen im Ravennater Exarchat bis zu den
in den Lateranvertriigen von 1929 dem Hause
Savoyen zugestandenen ,chiese palatine”.
Vielleicht sollte man sich in diesem Zusam-
menhang auch mit der Frage befassen, in-
wieweit Rudolf IV., der im Spitherbst 1361
die Lagunenstadt besuchte, bei seinen Pli-
nen zur Schaffung einer ,capella regia Au-
striaca” von der Stellung San Marcos als
venezianischer Staatskirche beeinflut wurde.
Als Besonderheiten wirklicher Kénigskirchen
werden vom Vf. neben der Exemtion aus
dem Kirchenverbande die glanzvolle Gestal-
tung des Hofgottesdienstes, die Schatzkam-
mer der ,Heiltiimer”, die auf dem antiken
Bildrecht im Heiligtum fuBende Herrscher-
propaganda sowie die Gepflogenheit, hier
dynastische Grablegen zu schaffen, ausge-
wiesen.

Rom Alfred A. Strnad

BARTON PETER F., Ignatius Aurelius Fef-
ler. Vom Barodkkatholizismus zur Erwek-
kungsbewegung. (634.) Bohlaus Nfg., Graz
1969. Ln. S 448.—.

Geboren 1756 in Zurndorf (Burgenland),
wurde F. mit 17 Jahren Kapuziner. In Wien
lebend, konnte er mit kaiserlicher Hilfe die
Erlaubnis zum Besuch der Universitiit er-

zwingen. 1784 kam er als Professor (AT)
nach Lemberg. Nach vier Jahren gab er in
einer Art KurzschluBreaktion den Lehrstuhl
auf und floh nach Schlesien. Drei Jahre spa-
ter folgte, zeitlich fast mit einer Heirat
zusammenfallend, der Ubertritt zum Pro-
testantismus, ohne daf sich daraus jedoch
eine Konvertitenmentalitit entwickelt hiitte.
Das Ehepaar siedelte nach Berlin iiber. Wih-
rend dieser ganzen Jahre widmete sich F.
einer thematisch weitgespannten, auch schén-
geistigen Schriftstellerei. 1810 erhielt er eine
Professur an der orthodoxen Akademie in
Petersburg; Schwierigkeiten veranlaBten ihn
schon nach wenigen Monaten, wieder zu
gehen. Als 1816 zum dritten Mal ein Kind
starb, erlebte der Theologe, inzwischen je-
dem kirchlichen Leben entfremdet, beein-
druckt vom Auferstehungsglauben seiner
(zweiten) Frau, eine Bekehrung zum ent-
schiedenen, ,erweckten” Christentum. In sei-
ner Frommigkeit lassen sich fortan Elemente
der Herrenhuter Briidergemeinde feststellen.
Drei Jahre nach der ,Bekehrung” wurde
FeBller vom russischen Zaren zum evangeli-
schen Bischof des riesigen, neugebildeten
Kirchensprengels von Saratov ernannt. In
dieser Eigenschaft leistete er (bis 1833) Gro-
Bes fiir Seelsorge und Schulwesen der Wolga-
deutschen. Sechs Jahre spiter starb er.

Dieses nach auflen so sehr bewegte Leben
scheint ein Spiegelbild der inneren Entwick-
lung zu sein: Vom traditionellen Barock-
katholizismus Usterreichs kam F. zu Josephi-
nismus, extremem Jansenismus und Aufkli-
rung. Deismus, Rationalismus und Freimaue-
rei folgten. ,,Sturm und Drang” und die Ro-
mantik leiteten iiber zu Pietismus und Er-
weckungsbewegung. Man gewinnt den Ein-
druk, daB F. immer spiirte, was die Zeit
wollte und verlangte, So geraten seine Per-
sénlichkeit und Entwicklung oft in schillern-
des Zwielicht. Doch mag dieser Eindruck
tiuschen. Wenn F. neue Positionen bezog,
so betrachtete er die aufgegebenen als wich-
}t‘ige Stufen auf dem Weg zur vollen Wahr-
eit.
An dieser Stelle interessieren vor allem seine
katholische Zeit und die spiitere Haltung zur
alten Kirche. In Wien trat der junge Mdnch
als entschiedener Apologet des josephini-
schen Kirchensystems auf. Dies brachte ihn
in Gegensatz zu den kirchlichen Behdrden.
Die atl. Exegese an der Universitit Lemberg
diirfte nicht allzu originell gewesen sein. Sie
wurde aber dort als Fortschritt und Ereignis
gefeiert, Fiir die spitere Zeit konnen vor
allem die ,Ansichten von Religion und Kir-~
chenthum” (1805) genannt werden. Hier
wollte F. bei einem Uberblick iiber Inhalt
und Formen der christlichen Konfessionen,
dem ,eigentlichen Wesen” des Katholizismus
niherkommen. Er wurde dabei sehr von
jansenistischen Maximen der eigenen Ju-
gend gefiihrt, Allerdings wirkt dieses Bild-
vom ,wesentlichen Katholizismus” konstru-

87



