der noch zu Maria Theresias Zeiten Promo-
tionen stattfanden.

In thematisch enger Verbindung zu dieser
Studie steht der dem Wiener Kanonisten
Willibald M. Plschl gewidmete zweite Bei-
trag, der die Zusammenhinge 2zwischen
Kanzleramt und Propstei eines Pfalzkapi-
tels verfolgt. Als am niichsten liegendes
,Vorbild” wird fiir die von Rudolf IV. ge-
wiinschte ,Erzkanzler-Stellung” des Wiener
Propstes das exemte konigliche Kollegiat-
stift am Wyschehrad in Prag wahrscheinlich-
gemacht, dessen Propste jahrhundertelang
das oberste Kanzleramt von Béhmen beklei-
deten. Allein bereits nach Rudolfs Ableben
(1365) hat man in Wien diese Verbindung
wieder aufgegeben, da die Propste — soweit
man sieht — spiterhin niemals mehr diesen
Titel gebrauchen, wenn man von einer Er-
innerung im maximilianeischen Wappenbrief
von 1516 absieht, in dem der Dompropst
»Obrister Canntzler des Erzherzogthumb
Oesterreich” genannt wird. Selbstverstind-
lich befaBt sich G. in diesem Zusammenhang
auch mit der — analog zur Stellung des Pra-
ger Erzbischofs geschaffenen — Verbindung
zur Universitit, deren Kanzleramt von den
Propsten bis 1873 versehen wurde; seither
ist dieses auf die katholisch-theologische Fa-
kultit beschrinkt.

Mehr allgemein ausgerichtet ist demgegen-
iiber der dritte hier anzuzeigende Aufsatz,
der sich mit der Staatssymbolik von Kénigs-
kirchen befaBt und — was besonders dan-
kenswert vermerkt werden darf — einen
Uberblik {iber die abendlindischen Hofkir-
chen gibt, ausgehend von den imperialen
Kirchen im Ravennater Exarchat bis zu den
in den Lateranvertriigen von 1929 dem Hause
Savoyen zugestandenen ,chiese palatine”.
Vielleicht sollte man sich in diesem Zusam-
menhang auch mit der Frage befassen, in-
wieweit Rudolf IV., der im Spitherbst 1361
die Lagunenstadt besuchte, bei seinen Pli-
nen zur Schaffung einer ,capella regia Au-
striaca” von der Stellung San Marcos als
venezianischer Staatskirche beeinflut wurde.
Als Besonderheiten wirklicher Kénigskirchen
werden vom Vf. neben der Exemtion aus
dem Kirchenverbande die glanzvolle Gestal-
tung des Hofgottesdienstes, die Schatzkam-
mer der ,Heiltiimer”, die auf dem antiken
Bildrecht im Heiligtum fuBende Herrscher-
propaganda sowie die Gepflogenheit, hier
dynastische Grablegen zu schaffen, ausge-
wiesen.

Rom Alfred A. Strnad

BARTON PETER F., Ignatius Aurelius Fef-
ler. Vom Barodkkatholizismus zur Erwek-
kungsbewegung. (634.) Bohlaus Nfg., Graz
1969. Ln. S 448.—.

Geboren 1756 in Zurndorf (Burgenland),
wurde F. mit 17 Jahren Kapuziner. In Wien
lebend, konnte er mit kaiserlicher Hilfe die
Erlaubnis zum Besuch der Universitiit er-

zwingen. 1784 kam er als Professor (AT)
nach Lemberg. Nach vier Jahren gab er in
einer Art KurzschluBreaktion den Lehrstuhl
auf und floh nach Schlesien. Drei Jahre spa-
ter folgte, zeitlich fast mit einer Heirat
zusammenfallend, der Ubertritt zum Pro-
testantismus, ohne daf sich daraus jedoch
eine Konvertitenmentalitit entwickelt hiitte.
Das Ehepaar siedelte nach Berlin iiber. Wih-
rend dieser ganzen Jahre widmete sich F.
einer thematisch weitgespannten, auch schén-
geistigen Schriftstellerei. 1810 erhielt er eine
Professur an der orthodoxen Akademie in
Petersburg; Schwierigkeiten veranlaBten ihn
schon nach wenigen Monaten, wieder zu
gehen. Als 1816 zum dritten Mal ein Kind
starb, erlebte der Theologe, inzwischen je-
dem kirchlichen Leben entfremdet, beein-
druckt vom Auferstehungsglauben seiner
(zweiten) Frau, eine Bekehrung zum ent-
schiedenen, ,erweckten” Christentum. In sei-
ner Frommigkeit lassen sich fortan Elemente
der Herrenhuter Briidergemeinde feststellen.
Drei Jahre nach der ,Bekehrung” wurde
FeBller vom russischen Zaren zum evangeli-
schen Bischof des riesigen, neugebildeten
Kirchensprengels von Saratov ernannt. In
dieser Eigenschaft leistete er (bis 1833) Gro-
Bes fiir Seelsorge und Schulwesen der Wolga-
deutschen. Sechs Jahre spiter starb er.

Dieses nach auflen so sehr bewegte Leben
scheint ein Spiegelbild der inneren Entwick-
lung zu sein: Vom traditionellen Barock-
katholizismus Usterreichs kam F. zu Josephi-
nismus, extremem Jansenismus und Aufkli-
rung. Deismus, Rationalismus und Freimaue-
rei folgten. ,,Sturm und Drang” und die Ro-
mantik leiteten iiber zu Pietismus und Er-
weckungsbewegung. Man gewinnt den Ein-
druk, daB F. immer spiirte, was die Zeit
wollte und verlangte, So geraten seine Per-
sénlichkeit und Entwicklung oft in schillern-
des Zwielicht. Doch mag dieser Eindruck
tiuschen. Wenn F. neue Positionen bezog,
so betrachtete er die aufgegebenen als wich-
}t‘ige Stufen auf dem Weg zur vollen Wahr-
eit.
An dieser Stelle interessieren vor allem seine
katholische Zeit und die spiitere Haltung zur
alten Kirche. In Wien trat der junge Mdnch
als entschiedener Apologet des josephini-
schen Kirchensystems auf. Dies brachte ihn
in Gegensatz zu den kirchlichen Behdrden.
Die atl. Exegese an der Universitit Lemberg
diirfte nicht allzu originell gewesen sein. Sie
wurde aber dort als Fortschritt und Ereignis
gefeiert, Fiir die spitere Zeit konnen vor
allem die ,Ansichten von Religion und Kir-~
chenthum” (1805) genannt werden. Hier
wollte F. bei einem Uberblick iiber Inhalt
und Formen der christlichen Konfessionen,
dem ,eigentlichen Wesen” des Katholizismus
niherkommen. Er wurde dabei sehr von
jansenistischen Maximen der eigenen Ju-
gend gefiihrt, Allerdings wirkt dieses Bild-
vom ,wesentlichen Katholizismus” konstru-

87



iert; es entspricht nur wenig der Doktrin der
Zeit und den faktischen Verhiltnissen in der
romischen Kirche. F. kennt iibrigens keine
,allseinseligmachende” Kirche, sondern nur
Kirchenthiimer”, deren jede in besonderer
Weise ein ekklesiologisches Prinzip verkér-
pert: Das katholische Kirchentum die Kon-
sequenz, das evangelische die Freiheit, das
reformierte die Strenge und das mihrische
schlie@lich die Gottseligkeit. Allen Kirchen
gemeinsam aber ist ein ,protestantischer”
Grundzug,.

Das umfangreiche Werk ist griindlich gear-
beitet. Das gesamte gedruckte Schrifttum
FeBlers (iiber 60 Binde) wurde herangezo-
gen, zusammen mit einer weitgestreuten
Sekundirliteratur. An  unverdffentlichten
Schriften standen, neben einigen Archivalien,
vor allem Briefe zur Verfiigung.

Bamberg Rudolf Reinhardt

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

BAUER ARMIN VOLKMAR, Freiheit zur
Welt, Zum Weltverstindnis und Weltver-
hiltnis des Christen nach der Theologie
Friedrich Gogartens. (284.) Bonifatius-
Druckerei, Paderborn 1967. Ln. DM 19.80.

In einer Welt, die nicht mehr als Herr-
schaftsraum Gottes, sondern fast ausschlief-
lich als verantwortliche Aufgabe des Men-
schen gesehen wird, tritt sowohl an die
Kirche wie auch an den einzelnen Christen
die Frage heran nach Weltverstindnis und
Weltverhiltnis. Die Kirche gibt in einem
mutigen ersten Ansatz durch ihre Konzils-
aussage ,Gaudium et spes” Antwort auf
diese dringende Frage. Die Theologen, kei-
neswegs einig in ihren Meinungen, suchen
nach einer neuen Deutung. Der einzelne
Christ ist weithin unsicher angesichts dieser
Lage und iiberfordert. Jede Hilfe, die sich
zur Bewiltigung der Aufgabe anbietet, wird
darum dankbar begriiit werden.

VE. hat sich die nicht leichte Aufgabe ge-
stellt, in seinem Werk das Weltverstindnis
und Weltverhiiltnis des Christen in der Theo-
logie F. Gogartens darzulegen, dem in der
Behandlung dieser Frage im deutschen Raum
die Prioritdt zukommt. Das Werk gliedert
sich in drei Teile: Im 1. Teil (15—26) wer-
den Ausgangspunkt und Fragestellung klar-
gelegt sowie ein kurzer Uberblick iiber Le-
ben und Werk Gogartens geboten. Im Haupt-
teil (27—176) wird der Leser mit der Lehre
Gogartens iiber Weltverstindnis und Welt-
verhiltnis eingehend vertraut gemacht, der
die Beantwortung dieser Frage in vorchrist-
licher Zeit, in der durch Jesus heraufgefiihr-
ten Zeit, im Mittelalter, bei Luther und in
der Neuzeit untersucht und im ,personal-
geschichtlich” verstandenen christlichen Glau-
ben die Antwort fiir den Christen heute
sieht. Der 3. Teil (184—267) verdient die
grofite Beachtung des Interessierten. Nach der

88

Wiirdigung von Gogartens Arbeit und Ant-
wort nimmt Vf. kritisch Stellung zu den im
katholischen Raum vorliegenden Arbeiten
und Aussagen zum Thema, die durchaus
nicht immer als der Menschwerdung Christi
und seiner Botschaft entsprechende Antwor-
ten gelten konnen, wie u. a. an den Werken
von A. Auer, G. Thiels und J. B. Metz nach-
gewiesen wird. In einer dogmatischen Skizze
legt Vf. seine eigene wohlbegriindete Ant-
wort vor, die nicht nur der Beachtung, son-
dern vor allem der Befolgung in der Praxis
wert ist.

Schwaz Josef Steindl

DELHAYE PH. / TROISFONTAINES CL.
(Hg.). La Sécularisation, fin ou chance du
christianisme? (Mise en question 1.) (238.)
IDOC, Rome-Genéve. Duculot, Gembloux
1970. Kart. lam. BF 180.—.

Der Band umfalt neun Beitriige. Zum Vor-
teil, daR die aufgeworfenen Probleme unter
verschiedenen Aspekten gesehen werden,
tritt noch der wissenschaftliche Rang der
Autoren hinzu. Neben fiinf namhaften ka-
tholischen Theologen (F. Crespi, H. R.
Schlette, C. ]. Pinto de Oliveira, R. G. Weak-
land, J. M. Gonzales-Ruiz) und einer For-
schungsgruppe des Canisianums von Maa-
stricht kommen auch ein evangelischer Theo-
loge (G. Bassarak), ein Presbyterianer (C. W.
West) und ein Vertreter der syrisch-ortho-
doxen Kirche (P. Verghese) zu Wort.

In einer aufschluBreichen Einleitung umreifit
Cl, Troisfontaines das vieldiskutierte und
duBerst aktuelle Problem der Sikularisation,
das grundsitzlich von zwei Gesichtspunkten
aus betrachtet werden mufS: dem der Welt
und dem der Kirche. Wenn auch die An-
sichten der Autoren in diesen Studien mit-
unter betrichtlich voneinander abweichen
(wie kdnnte es anders seinl), so lassen sich
dennoch drei allgemeine Forschungstenden-
zen auf diesem noch recht wenig erschlos-
senen Arbeitsgebiet feststellen: das Bemii-
hen um eine giiltige Begriffsdefinition der
Sdkularisation, die Beurteilung dieses welt-
weiten Phinomens und schlieBlich seine Ziel-
setzung. Wichtig ist es dabei, festzuhalten,
daB der Sikularisationsprozef nicht einsei-
tig als etwas nur Negatives und Destruk-
tives gesehen werden darf, sondern positiv
eine menschlichere Welt und ein groferes
soziales Verantwortungsbewufltsein unter
den Menschen erstrebt (8). Auch innerhalb
der Kirche werden zwar ideologische oder
institutionelle Hindernisse, die das Zeugnis
des Evangeliums in der heutigen Zeit er-
schweren, abgebaut, anderseits geht es aber
gerade hier darum, diese neue Welt mit
echten christlichen Werten zu durchsetzen
(10). Manch einer der Autoren weist zwar
auf die moglichen Gefahren dieser Entwick-
lung hin (153 f.), doch im Grunde sind sie
alle eher optimistisch. Denn hat die Kirche
in der Vergangenheit auf pastoralem Gebiet



