
der noch zZzu Marıa Theresias Zeiten TOMO-
tionen stattfanden.

zwingen. 1784 er als Professor (AT)
nach Lemberg. Nach vier Jahren gab

thematisch Ng erbindung dieser B  iner Art Kurzschl:  reaktion den Lehrstuhl
Studie steht der dem Wiener Kanonisten auf und fich nach Schlesien. Dre Späa-
illibald Plöchl gewidmete Z7weite Bei- ter olgte, eitlich fast mit ıner Heirat
tTrag, der die Zusammenhänge zwischen zusammenfallend, der Übertritt ZUum Pro-
Kanzleramt und ropste: 1ines  @‘ Pfalzkapi- testantismus, ohne daß sich daraus jedo
tels verfolgt. nächsten liegendes eine Konvertitenmentalität ntwickelt hätte.
„Vorbild” wird für die VO  3 Rudoif g- Das Ehepaar siedelte nach Berlin ber.
wünschte „Erzkanzler-Stellung” des Wiener rend dieser SalızlecI Jahre widmete sich
ropstes das exemte königliche Kollegiat- iner thematisch we1tgespann en, aııch schön-
E yschehra! in Prag wahrscheinlich- geistigen Schriftstellerei. 1810 rhielt eine
gemacht, dessen Pröpste jahrhundertelang Professur der orthodoxen Akademie
das oberste Kanzleramt von Böhmen eklei- Petersburg; Schwierigkeiten veranlaßten ihn
deten. Allein bereits nach Rudolfs Ableben nach wenigen onaten, wieder z.u

(1365) hat 1en diese Verbindung gehen. Als 1816 n dritten S 21n Kind
wieder aufgegeben, da die Pröpste soweiıt starb, rlebte der Theologe, inzwischen Je-
S sieht späterhin niemals mehr diesen dem irchlichen Leben entfremdet, beein-

seinerTitel gebrauchen, Jenn on einer Er- druckt VO: Auferstehungsglauben
innerung 1m maximilianeischen Wappenbrief£ (zweiten) Frau, ıne ekehrung ZUIIL ent-
von 1516 bsieht, dem der Dompropst schiedenen, „erweckten“ Christentum. In S@1-
„Obrister Canntzler des Erzherzogthumb Ner Frömmigkeit lassen sich fortan Elemente
Oesterreich“ genannt ird Celbstverständ- der Herrenhuter Brüdergemeinde feststellen.
_  e befaßt sich diesem Zusammenhang Drei Jahre nach der „Bekehrung“” ur
auch mıit der analog Stellung des Pra- Feßler VO! russischen Zaren S evangeli-

Erzbischofs geschaffenen Verbindung schen Bischof des riesigen, neugebildeten
ur Universität, deren Kanzleramt von den Kirchensprengels von Saratov ernannt. In
Pröpsten  e bis 1873 versehen wurde  J  * ceither dieser Eigenschaft leistete bis Gro-
ist dieses auf die katholisch-theologische Fa- fDes für Seelsorge und chulwesen der Wolga-
kult:  A  ‚o beschränkt. deutschen. Sechs Jahre späater starh el.
Mehr allgemein ausgerichtet ist demgegen- Dieses nach ußen G( csehr bewegte Lebenüber der dritte hier anzuzeigende Aufsatz, scheint eın Spiegelbild der ınneren Entwick-der sich miı+t der Staatssymbolik Vo  » Königs- lung zu sein Vom traditionellen Barock-en befaßt und besonders dan-
kenswert vermerkt werden darf einen

katholizismus Osterreichs kam zu Josephi-
erblick über die abendländischen ofkir- NıSMUS, extremem Jansenismus und Auftfklä-

Deismus, Rationalismus und Freimaue-chen gibt, ausgehend VC  53 den imperialen reı folgten. „Sturm und Drang“ und die KOo-Kirchen 1imM Kavennater Exarchat bis den mantik leiteten über z eilsmus und Er-in den Lateranvertr:  ägen  SA 1929 dem Hause weckungsbewegung. Man gewinnt den Ein-Savoyen zugestan enen „chiese palatine”. immer spurte, wWas die ZeitVielleicht sollte S sich in diesem Zusam- wolllte und verlangte. So geraten seine Per-menhang auch miıt der Frage befassen, 1N-
wieweit Rudolf£ 1 der im Spätherbst eit und Entwicklung oft schillern-
die Lagunenstadt besuchte, bei seinen Plä- des wiıell Doch IAa dieser 1n
Zn Schaffung ıner  H4 „capella regia Au- täuschen. Wenn Positionen bezog,

So betrachtete die aufgegebenen als wich-
venezianischer Staatskirche beeinflußt wurde.
striaca” VO  g der Stellung San Marcos als tige Stufen auf dem Weg Vo

heit.Als Besonderheiten wirklicher Königskirchen dieser Gtelle interessieren VOor allem eınewerden VoO VE neben der xemtion 3 katholische eit und die spätere Haltung ZUTdem Kirchenverbande die glanzvolle Gestal-
tung des Hofgottesdienstes, die chatzkam- alten Kirche. Wien trat der Junge Mön

der „Heiltümer“  x die autf dem anti  ken als entschiedener Apologet des josephini-
Bildrecht Im Heiligtum fußende Herrscher- schen Kirchensystems auf. Dies brachte
propaganda OW1e  > die Gepflogenheit, hier in Gegensatz den kirchlichen Behörden.

Die atl. Exegese an der Universität Lemberg
wiesen.
ynastische Grablegen zu schaffen, SsSpe- -  en allzu originell BEWESECN sein. Sie

wurde aber dort als Fortschritt und EreignisRom Alfred Strnad gefeiert. Für die pätere eit können VOL
allem die „Ansichten ün Religion und Kir-BARTON PEIER F., Zznatius Aurelius Feß- chenthum“”ler. Vom Barockkatholizismus Z.UTX Erwe wollte bei ınem

(1805) genannt werden. 1er
erblick erkungsbewegung. Böhlaus fg., Graz

1969., 4458.—.
und Formen der christlichen Konfessionen,
dem „eigentlichen Wesen“ des Katholizismus

Geboren 1756 ın Zurndorf urgenland), näherkommen. Er wurde dabei csehr von
wurde miıt Jahren Kapuziner. In 1en jansenistischen Maximen der eigenen Ju-lebend, konnte mit aiserlicher Hilfe die gend geführt. Allerdings wirkt dieses Bild
Erlaubnis ZUummMm* Besuch der Universitaäat P1= S „wesentlichen Katholizismus“ konstru-

87

der noch zu Maria Theresias Zeiten Promo­
tionen stattfanden. 
In thematisch enger Verbindung zu dieser 
Studie steht der dem Wiener Kanonisten 
Willibald M. Plöchl gewidmete zweite Bei­
trag, der die Zusammenhänge zwischen 
Kanzleramt und Propstei eines Pfalzkapi­
tels verfolgt. Als am nächsten liegendes 
,,Vorbild" wird für die von Rudolf IV. ge­
wünschte „Erzkanzler-Stellung'' des Wiener 
Propstes das exemte königliche Kollegiat­
stift am Wyschehrad in Prag wahrscheinlich­
gemacht, dessen Pröpste jahrhundertelang 
das oberste Kanzleramt von Böhmen beklei­
deten. Allein bereits nach Rudolfs Ableben 
(1365) hat man in Wien diese Verbindung 
wieder aufgegeben, da die Pröpste - soweit 
man sieht - späterhin niemals mehr diesen 
Titel gebrauchen, wenn man von einer Er­
innerung im maximilianeischen Wappenbrief 
von 1516 absieht, in dem der Dompropst 
„Obrister Canntzler des Erzherzogthumb 
Oesterreich" genannt wird. Selbstverständ­
lich befaßt sich G. in diesem Zusammenhang 
auch mit der - analog zur Stellung des Pra­
ger Erzbischofs geschaffenen - Verbindung 
zur Universität, deren Kanzleramt von den 
Pröpsten bis 1873 versehen wurde; seither 
ist dieses auf die katholisch-theologische Fa­
kultät beschränkt. 
Mehr allgemein ausgerichtet ist demgegen­
über der dritte hier anzuzeigende Aufsatz, 
der sich mit der Staatssymbolik von Königs­
kirchen befaßt und - was besonders dan­
kenswert vermerkt werden darf - einen 
überblick über die abendländischen Hofkir­
chen gibt, ausgehend von den imperialen 
Kirchen im Ravennater Exarchat bis zu den 
in den Lateranverträgen von 1929 dem Hause 
Savoyen zugestandenen „chiese palatine". 
Vielleicht sollte man sich in diesem Zusam­
menhang auch mit der Frage befassen, in­
wieweit Rudolf IV., der im Spätherbst 1361 
die Lagunenstadt besuchte, bei seinen Plä­
nen zur Schaffung einer „capella regia Au­
striaca" von der Stellung San Marcos als 
venezianischer Staatskirche beeinflußt wurde. 
Als Besonderheiten wirklicher Königskirchen 
werden vom Vf. neben der Exemtion aus 
dem Kirchenverbande die glanzvolle Gestal­
tung des Hofgottesdienstes, die Schatzkam­
mer der „Heiltümer'', die auf dem antiken 
Bildrecht im Heiligtum fußende Herrscher­
propaganda sowie die Gepflogenheit, hier 
dynastische Grablegen zu schaffen, ausge­
wiesen. 
Rom Alfred A. Strnad 

BARTON PETER F., lgnatius Aurelius Fe/1-
ler. Vom Barockkatholizismus zur Erwek­
kungsbewegung. (634.) Böhlaus Nfg., Graz 
1969. Ln. S 448.-. 
Geboren 1756 in Zurndorf (Burgenland), 
wurde F. mit 17 Jahren Kapuziner. In Wien 
lebend, konnte er mit kaiserlicher Hilfe die 
Erlaubnis zum Besuch der Universität er-

zwingen. 1784 kam er als Professor (AT) 
nach Lemberg. Nach vier Jahren gab er in 
einer Art Kurzschlußreaktion den Lehrstuhl 
auf und ßoh nach Schlesien. Drei Jahre spä­
ter folgte, zeitlich fast mit einer Heirat 
zusammenfallend, der übertritt zum Pro­
testantismus, ohne daß sich daraus jedoch 
eine Konvertitenmentalität entwickelt hätte. 
Das Ehepaar siedelte nach Berlin über. Wäh­
rend dieser ganzen Jahre widmete sich F. 
einer thematisch weitgespannten, auch schön­
geistigen Schriftstellerei. 1810 erhielt er eine 
Professur an der orthodoxen Akademie in 
Petersburg; Schwierigkeiten veranlaßten ihn 
schon nach wenigen Monaten, wieder zu 
gehen. Als 1816 zum dritten Mal ein Kind 
starb, erlebte der Theologe, inzwischen je­
dem kirchlichen Leben entfremdet, beein­
druckt vom Auferstehungsglauben seiner 
(zweiten) Frau, eine Bekehrung zum ent­
schiedenen, ,,erweckten" Christentum. In sei­
ner Frömmigkeit lassen sich fortan Elemente 
der Herrenhuter Brüdergemeinde feststellen. 
Drei Jahre nach der „Bekehrung" wurde 
Feßler vom russischen Zaren zum evangeli­
schen Bischof des riesigen, neugebildeten 
Kirchensprengels von Saratov ernannt. In 
dieser Eigenschaft leistete er (bis 1833) Gro­
ßes für Seelsorge und Schulwesen der Wolga­
deutschen. Sechs Jahre später starb er. 
Dieses nach außen so sehr bewegte Leben 
scheint ein Spiegelbild der inneren Entwick­
lung zu sein: Vom traditionellen Barock­
katholizismus Österreichs kam F. zu Josephi­
nismus, extremem Jansenismus und Aufklä­
rung. Deismus, Rationalismus und Freimaue­
rei folgten. ,,Sturm und Drang" und die Ro­
mantik leiteten über zu Pietismus und Er­
weckungsbewegung. Man gewinnt den Ein­
druck, daß F. immer spürte, was die Zeit 
wollte und verlangte. So geraten seine Per­
sönlichkeit und Entwicklung oft in schillern­
des Zwielicht. Doch mag dieser Eindruck 
täuschen. Wenn F. neue Positionen bezog, 
so betrachtete er die aufgegebenen als wich­
tige Stufen auf dem Weg zur vollen Wahr­
heit. 
An dieser Stelle interessieren vor allem seine 
katholische Zeit und die spätere Haltung zur 
alten Kirche. In Wien trat der junge Mönch 
als entschiedener Apologet des josephini­
schen Kirchensystems auf. Dies brachte ihn 
in Gegensatz zu den kirchlichen Behörden. 
Die atl. Exegese an der Universität Lemberg 
dürfte nicht allzu originell gewesen sein. Sie 
wurde aber dort als Fortschritt und Ereignis 
gefeiert. Für die spätere Zeit können vor 
allem die „Ansichten von Religion und Kir­
chenthum" (1805) genannt werden. Hier 
wollte F. bei einem überblick über Inhalt 
und Formen der christlichen Konfessionen, 
dem „eigentlichen Wesen" des Katholizismus 
näherkommen. Er wurde dabei sehr von 
jansenistischen Maximen der eigenen Ju­
gend geführt. Allerdings wirkt dieses Bild· 
vom „wesentlichen Katholizismus" konstru-

87 



jert e5 entspricht 1Ur wenig der Doktrin der gung Gogartens Arbeit und Ant-
Zeit und den enerhältnissen der wort nımmt VE kritisch tellung z den
römischen Kirche kennt übrigens keine atholischen Raum vorliegenden Arbeiten
seinseligmachende‘  ‚4r Kirche, sondern und Aussagen ZUmM CHMa, urchaus
„Kirchenthümer”, deren jede besonderer nicht immer als der Menschwerdung Chrigsti
Weise ein ekklesiologisches rinZz1ip verkör- und seiner Botschaft entsprechende 'WOTr-
pert Das atholische Kirchentum Kon- ten gelten können, wWwie U, n den Werken
SCqUCNZ, das evangelische die Freiheit, das VO  ”3 Auer, Thiels und B. nach-
reformierte die Strenge und das TIS:! gewlesen wird. In einer dogmatischen Skizze
schließlich die Gottseligkeit. Allen Kirchen egt eıne eigene wohlbegründete Ant-
gemeinsam aber ist ein „protestantischer“ wort VOTI, die nicht UTr der Beachtung, SOIL-
Grun ZUE dern VOTr allem der Befolgung der Taxis
Das umfangreiche Werk ist gründlich 5e:  ' wert ist.
beitet. Das gesamte Schwaz Josef teindleßlers er wurde herangezo-
gCNn, mit Üner  D weitgestreuten ELHAYE TROISFONTAINES
Sekundärliteratur. unveröffentlichten (Hg.) La Secularisation, fin c(hance du
Schriften standen, neben einigen valien, christianisme? (Mise question 1.)
Vo allem Briefe Verfügung. IDOC, ome-Geneve. Duculot, Gembloux
Bamberg Rudolf Reinhardt 1970 Kart. lam. 180.—.

Der Banı: umfaßt Nn Beiträge. Zum Vor-
FUNDAMENTÄALTHEOLOGIE teil, d  A  daß d aufgeworfenen Probleme unter

verschiedenen Aspekten gesehen werden,
Freiheit zZU itt noch der wissenschaftliche Kang der

Welt. Zum Weltverständnis und Weltver- Autoren hinzıu. Neben namhaften ka-
tholischen eologen (F. Crespi,des Christen nach der Theologie

Bonitfatius- Schlette, Pinto de Oliveira, Weak-rTiedri Gogartens.
Druckerei, aderbDorn 1967 DM 19,80

(284.) land, Gonzales-Ruiz) und iner  B“ FOor-
schungsgruppe des Canisianums von Maa-

einer Welt, die nicht mehr als Herr- etricht kommen auch eın evangelischer Theo-
schaftsraum Gottes, sondern fast ausschließ- loge Bassarak), eın Presbyterianer

als verantwortliche Aufgabe des Men- es und ein Vertreter der syrisch-ortho-
schen gesehen wird, SOWO die doxen Kirche Verghese) ZUu Wort.
Kirche wıe auch den einzelnen Christen In einer aufschlußreichen Einleitung umreı!  @E
die Frage heran nach Weltverständnis und CL Troisfontaines das vieldiskutierte und
Weltverhältnis. Die Kirche gibt in einem äaußerst aktuelle Problem der Säkularisation,
mutigen ersten Ansatz durch ihre 1s-

werden muß dem der Welt
grundsätz von zwel Gesichtspunkten

aussage „Gaudium et spes  H4 Antwort auf
und dem der Kirche. Wenn auch die An-ese drängende FJ+rage. Die Theologen, kei-
sichten der Autoren diesen en miıt-NCSWECBS einig hren Meinungen, suchen

nach einer 1 eu Der einzelne uni beträchtlich voneinander abweichen
Christ ist weithin unsicher angesichts dieser (wie könnte anders sein!), o lassen sich
Lage und überfordert. Jede Hilfe, die sich ennQ: drei allgemeine Forschungstenden-
ZUT Bewältigung der Aufgabe anbietet, wird auf diesem noch recht wenig erschloös-

Ar begrüßt werden. Arbeitsgebiet feststellen: das emü-
3 hat sich nicht leichte Aufgabe g- hen n eine gültige Begriffsdefinition der
stellt, seinem Werk das Weltverständnis Säkularisation, Beurteilung eses welt-
und Weltverhältnis des Christen u |  ‚S der Theo- weiten Phänomens und chließlich seine Ziel-
ogie Gogartens darzulegen, dem in der setzung. Wichtig 1 e dabei, festzuhalten,
Behandlung eser rage eutschen Raum der Säkularisationsprozeß nicht einsel-
die Priorität zukommt. Das Werk gliedert tig als etwas NUüur Negatives und Destruk-
sich drei Teile Im L1, Teil (15—26) WerTr- Ves gesehen werden darf, sondern DOsSitiV
den Ausgangspunkt und Fragestellung klar- ein! menschlichere Welt und ein größeres
gelegt SO WE 21n kurzer Überblick über Le- soziales Verantwortungsbewußtsein unter
ben und Werk Gogartens geboten., Im Haupt- den Menschen erstrebt (8) Auch innerhalb
teil 27—176) wird der Leser o der - der Kirche werden ZAWat ideologische oder
Gogartens über Weltverständnis und Welt- institutionelle Hinde:  rnisse, die das Zeugnis
verhältnis eingehend gemacht, der des Evangeliums der heutigen Zeit ©1-
die Beantwortung dieser Frage vorchrist- schweren, abgebaut, anderseits geht aber
licher Zeit, der durch esus heraufgeführ- gerade hier darum, diese PUe®e Welt mit
ten eit, 1m ter, bei Luther und echten qOhristlichen Werten zu durchsetzen
der Neuzeit untersucht und im „personal- (10) Manch einer der utoren weist ZV

ben die Antwort
ges  chtlich” verstandenen christlichen Glau-

den Christen heute
auf die möglichen Gefahren eser Entwick-
lunzg (153 f.), doch 1 runde csind G1@e

sieht. Der 'eil 184—267) verdient alle eher optimistisch. Denn hat CL B-
größte Beachtung des Interessierten. Nach der in der Vergangenheit auf Dastoralem Gebiet

iert; es entsprkht nur wenig der Doktrin der 
Zeit und den faktischen Verhältnissen in der 
römischen Kirche. F. kennt übrigens keine 
,,allseinseligmachende" Kirche, sondern nur 
„Kirchenthümer", deren jede in besonderer 
Weise ein ekklesiologisches Prinzip verkör­
pert: Das katholische Kirchentum die Kon­
sequenz, das evangelische die Freiheit, das 
reformierte die Strenge und das mährische 
schließlich die Gottseligkeit. Allen Kirchen 
gemeinsam aber ist ein „protestantischer" 
Grundzug. 
Das umfangreiche Werk ist gründlich gear­
beitet. Das gesamte gedruckte Schrifttum 
Feßlers (über 60 Bände) wurde herangezo­
gen, zusammen mit einer weitgestreuten 
Sekundärliteratur. An unveröffentlichten 
Schriften standen, neben einigen Archivalien, 
vor allem Briefe zur Verfügung. 
Bamberg Rudolf Reinhardt 

FUNDAMENTALTHEOLOGIE 

BAUER ARMIN VOLKMAR, Freiheit zur 
Welt. Zum Weltverständnis und Weltver­
hältnis des Christen nach der Theologie 
Friedrich Gogartens. (284.) Bonifatius­
Druckerei, Paderborn 1967. Ln. DM 19.80. 

In einer Welt, die nicht mehr als Herr­
schaftsraum Gottes, sondern fast ausschließ­
lich als verantwortliche Aufgabe des Men­
schen gesehen wird, tritt sowohl an die 
Kirche wie auch an den einzelnen Christen 
die Frage heran nach Weltverständnis und 
Weltverhältnis. Die Kirche gibt in einem 
mutigen ersten Ansatz durch ihre Konzils­
aussage „Gaudium et spes" Antwort auf 
diese drängende Frage. Die Theologen, kei­
neswegs einig in ihren Meinungen, suchen 
nach einer neuen Deutung. Der einzelne 
Christ ist weithin unsicher angesichts dieser 
Lage und überfordert. Jede Hilfe, die sich 
zur Bewältigung der Aufgabe anbietet, wird 
darum dankbar begrüßt werden. 
Vf. hat sich die nicht leichte Aufgabe ge­
stellt, in seinem Werk das Weltverständnis 
und Weltverhältnis des Christen in der Theo­
logie F. Gogartens darzulegen, dem in der 
Behandlung dieser Frage im deutschen Raum 
die Priorität zukommt. Das Werk gliedert 
sich in drei Teile: Im 1. Teil (15-26) wer­
den Ausgangspunkt und Fragestellung klar­
gelegt sowie ein kurzer Oberblick über Le­
ben und Werk Gogartens geboten. Im Haupt­
teil (27-176) wird der Leser mit der Lehre 
Gogartens über Weltverständnis und Welt­
verhältnis eingehend vertraut gemacht, der 
die Beantwortung dieser Frage in vorchrist­
licher Zeit, in der durch Jesus heraufgeführ­
ten Zeit, im Mittelalter, bei Luther und in 
der Neuzeit untersucht und im „personal­
geschichtlich" verstandenen christlichen Glau­
ben die Antwort für den Christen heute 
sieht. Der 3. Teil (184-267) verdient die 
größte Beachtung des Interessierten. Nach der 

88 

Würdigung von Gogartens Arbeit und Ant­
wort nimmt Vf. kritisch Stellung zu den im 
katholischen Raum vorliegenden Arbeiten 
und Aussagen zum Thema, die durchaus 
nicht immer als der Menschwerdung Christi 
und seiner Botschaft entsprechende Antwor­
ten gelten können, wie u. a. an den Werken 
von A. Auer, G. Thiels und J. B. Metz nach­
gewiesen wird. In einer dogmatischen Skizze 
legt Vf. seine eigene wohl begründete Ant­
wort vor, die nicht nur der Beachtung, son­
dern vor allem der Befolgung in der Praxis 
wert ist. 
Schwaz Josef Steindl 

DELHA YE PH. / TROISFONT AINES CL. 
(Hg.). La Secularisation, fin ou chance du 
christianisme? (Mise en guestion 1.) (238.) 
IDOC, Rome-Geneve. Duculot, Gembloux 
1970. Kart. 1am. BF 180.-. 
Der Band umfaßt neun Beiträge. Zum Vor­
teil, daß die aufgeworfenen Probleme unter 
verschiedenen Aspekten gesehen werden, 
tritt noch der wissenschaftliche Rang der 
Autoren hinzu. Neben fünf namhaften ka­
tholischen Theologen (F. Crespi, H. R. 
Sehlette, C. ]. Pinto de Oliveira, R. G. Weak­
land, ]. M. Gonzales-Ruiz) und einer For­
schungsgruppe des Canisianums von Maa­
stricht kommen auch ein evangelischer Theo­
loge (G. Bassarak), ein Presbyterianer (C. W. 
West) und ein Vertreter der syrisch-ortho­
doxen Kirche (P. Verghese) zu Wort. 
In einer aufschlußreichen Einleitung umreißt 
Cl. Troisfontaines das vieldiskutierte und 
äußerst aktuelle Problem der Säkularisation, 
das grundsätzlich von zwei Gesichtspunkten 
aus betrachtet werden muß: dem der Welt 
und dem der Kirche. Wenn auch die An­
sichten der Autoren in diesen Studien mit­
unter beträchtlich voneinander abweichen 
(wie könnte es anders sein!), so lassen sich 
dennoch drei allgemeine Forschungstenden­
zen auf diesem noch recht wenig erschlos­
senen Arbeitsgebiet feststellen: das Bemü­
hen um eine gültige Begriffsdefinition der 
Säkularisation, die Beurteilung dieses welt­
weiten Phänomens und schließlich seine Ziel­
setzung. Wichtig ist es dabei, festzuhalten, 
daß der Säkularisationsprozeß nicht einsei­
tig als etwas nur Negatives und Destruk­
tives gesehen werden darf, sondern positiv 
eine menschlichere Welt und ein größeres 
soziales Verantwortungsbewußtsein unter 
den Menschen erstrebt (8). Auch innerhalb 
der Kirche werden zwar ideologische oder 
institutionelle Hindernisse, die das Zeugnis 
des Evangeliums in der heutigen Zeit er­
schweren, abgebaut, anderseits geht es aber 
gerade hier darum, diese neue Welt mit 
echten christlichen Werten zu durchsetzen 
(10). Manch einer der Autoren weist zwar 
auf die möglichen Gefahren dieser Entwick­
lung hin (153 f .), doch im Grunde sind sie 
alle eher optimistisch. Denn hat die Kirche 
in der Vergangenheit auf pastoralem Gebiet 


