sache, ,daf Gott im Geheimnis spricht”
(11—31), die prinzipiellen Erschwernisse und
damit die Bedingungen der Mbglichkeit des
Glaubens iiberhaupt. So weist er auf die
zuniichst befremdende und verdemiitigende,
ndmlich autoritative, sprachliche und dennoch
das Geheimnis nicht vollends lichtende Ver-
mittlung des Gotteswortes hin, die sich je-
doch zugleich als ,die dem Menschen wahr-
haft gemiBle Form einer gottlichen Offenba-
rung” (31) darstellt. Die spezifischen Glau-
bensschwierigkeiten des heutigen Menschen,
der in seiner Existenz von technischen, phi-
losophiegeschichtlichen und sozialen Gegeben-
heiten mitbedingt ist, sicht der Autor weni-
ger darin, da solche Einfliisse den Glauben
unmittelbar bedrohen, als vielmehr in ihrem
das personale Selbstsein zerstérenden Effekt.
Zufolge des naturwissenschaftlichen Denkens
und technischen Fortschritts setzte sich ein
teils skeptischer, teils hybrider Grundzug
menschlicher  Sinnerwartung durch; der
Glaube, wesentlich ,fides ex auditu’/, wird
aber von vornherein nicht mehr moglich,
wenn der Mensch die Demut, d. h. seine
Horfiahigkeit, einbiift.

Die auch in der Literatur (Pirandello, Nos-
sack, Frisch) dargestellte Identitdtskrise des
modernen Menschen fiihrt der Autor im
wesentlichen zuriidk auf den Weltverlust
(60 ff), der seinerseits als Ergebnis der
kartesianischen und marxschen Wende von
der Welt zur Natur und von der Theorie
zur Tat begriffen wird. Die heutige Industrie-
gesellschaft hat kein Interesse an der ihrer
selbst michtigen Person, sondern ausschlieB-
lich an dem von ihrem Profitdenken jeder-
zeit kalkulierbaren, zu einem ,Leben in
fremder Regie” (68) gewdhnten ,Typus'.
Doch ,,ohne Freiheit...kein Glaube” (73).
SchlieBlich ist der Mensch gefihrdet von den
zentralistischen und totalitaristischen Ten-
denzen politischer Systeme, denen sich allein
das emanzipatorische Interesse der einzelnen
Person — und nicht etwa ein indifferenter
Pluralismus — zu widersetzen vermag. Des-
halb analysiert und kritisiert der Vf. die
sogar von der Kirche iibernommenen, ihrem
Wesen zutiefst widersprechenden, autoritd-
ren Praktiken, die sich eher am Begriff mili-
tdrischer und infantiler Disziplin orientieren
(85 f) als an der Freiheit, dem ,Herzstiick
glaubiger Hingabe”” (95). Er erhebt die Frei-
heit in den Rang einer nota Ecclesiae (100)
und stellt sie vor allem der Einheit als deren
Regulativ gegeniiber, um sie vor ideologi-
sierendem Mifbrauch zu bewahren. So
schulde die Kirche als Raum der im Glau-
ben zur Freiheit Gerufenen ,dem heutigen
Menschen nichts so sehr wie einen Akt un-
miBlverstindlicher Abgrenzung von allen to-
talitiren Strukturen und Praktiken” (99 f).
Bei aller Glaubensproblematik handelt es
sich also ,letztlich um das Problem des
Menschen” (101), niherhin um dessen freies,
personales Selbstsein als der unverzichtbaren

Bedingung fiir den Glauben. Doch ist der
sich vollziehende Glaube selbst ein emanzi-
patorischer Akt, in dem sich der Mensch
in seinem Menschsein erst vollgiiltig iiber-
nimmt; als Antwort auf den wirkmachtigen
Anspruch Gottes ist er befreit ,,zur dienenden
Liebe” (124).

Wiirzburg Giinter Bleidkert

OKUMENE

LEHNER MAX/HASLER AUGUST B., Neues
Denken in der Kirche. (259.) Rex-Verlag,
Luzern 1968, Brosch. lam. DM/sfr 12.80,
S 89.60.

Der Aufbruch des Gottesvolkes zu neuen
Denkformen im Gefolge der konziliaren Ent-
wiklung seit 1960 erfait auf vielfiltige
Weise die Uffentlichkeit. Religitse Themen
konnen auf weitgehendes Interesse rechnen
— bis in traditionell skeptische oder agno-
stische Kreise und Publikationsorgane hinein.
Man kénnte fast von einer adventlichen Si-
tuation sprechen, sofern die Zeitdiagnosen
die Malaise der Gott-Losigkeit und ihrer
Folgen niichtern darzustellen verstehen. Wie
aber spiegelt sich dieser Aufbruch in der
ortlich verfaBten Kirchengemeinde wider? Er-
faBt er — oder vermag er zu erfassen —
die iiblichen tragenden Gruppen einer Pfarre,
eines noch tibersichtlichen stidtischen Gebie-
tes, wird er ihnen zum Impuls neuen Sen-
dungsbewuBtseins, des Erkennens und der
Ubernahme neuer Aufgaben? Oder aber ist
alles nur gekriuselte Oberfliche, die bald
genug bei Ende des bewegenden Windes
wieder glatt, ruhig, bequem sein wird?

Uns liegt fiir diese entscheidende Frage die-
ser Band aus der Reihe ,Der Christ in der
Zeit” vor; er bringt 8 Vortrige bzw. erweiter-
te und neugefafite Referate einer Veranstal-
tungsreihe in Rapperswil bei Ziirich; sie wur-
den dort zur Information der evangelischen
und katholischen Uffentlichkeit iiber das Kon-
zil und die Folgen des neuen konziliaren
Denkens gehalten. Zunichst gebiihrt unein-
geschrinktes Lob dem Initiator A. Hasler,
Sekretir des Kardinals Bea; er hat den Mut
und die Durchschlagskraft gehabt, fiir einen
mittleren, im Vorfeld einer Grofstadt lie-
genden Ort Minner als Referenten zu ge-
winnen, die sich der ortlichen Gemeinde so-
fort als Sachkenner auswiesen und durch
weitverbreiteten Ruf bekannt waren; so etwa
W. Dirks als katholischer und P. Vogel-
sanger als evangelischer Publizist (Schrift-
leiter der reprdsentativen Zeitschrift des
Schweizer Protestantismus , Reformatio”).

Bei den Themen wie: ,Das Aggiornamento
im Denken” (L. Kaufmann), ,Die Wandel-
barkeit der katholischen Kirche” (J. Feiner),
~Ergebnisse des Konzils” (P. Vogelsanger),
~Was lehrt uns die Bibel, was nicht?”
(R. Schmid), ,Ist unsere Liturgie erneuert?”
(E. Egloff), ,,Was konnen wir fiir die Einheit

91



der Christen tun?” (A. Hasler), ,Uber die
Stellung des Laien in der Kirche” (W. Dirks),
»Wandel des katholischen Eheverstindnisses”
(J. Duss-Von Werdt), ,Ist das Kirchenvolk
zu neuem Denken fihig und bereit?”
(M. Lehner), fijhlt man sich in jene schon
fast sagenhafte Zeit zuriickversetzt, in der die
Gemeinden der Bekennenden Kirche ihre
Evangelischen Wochen in den Stidten
Deutschlands hielten. Was damals in einer
Kampfsituation beste Form breitwirkender
Erwachsenenbildung in Glaubensfragen war,
ist in Rapperswil offenbar getragen von
jenem neu erwachten Interesse einer weiten

Offentlichkeit.

Hier ist der Bericht des Mittrigers der Ver-
anstaltungen und Mitherausgebers M. Lehner
besonders aufschlufireich. Man begniigte sich
nicht mit der zahlenmiigen Feststellung der
jeweils 400 bis 600 Besucher der Vortriige;
man ermittelte auf breiter Basis auch die
Reaktion der Altersgruppen nach Teilnahme
und Annahme oder Ablehnung. Sie erweist
vor allem die Ausstrahlung des neuen Den-
kens in der Kirche auf bisher weniger nahe-
stehende Kreise bei gleichzeitigem fast im-
mobilem Beiseitestehen ilterer Jahrginge.
Wichtig ist vor allem die Beobachtung, da
vom Pfarrgeistlichen eine Weiterbildung in
theologischen Fragen verlangt wird, da ja
jeder andere Beruf auf seinem Gebiet wei-
tere Bemiihungen um Vervollkommnung
zwingend auferlegt. Wenn man solche Uber-
legungen etwa mit gleichzeitigen, einschli-
gigen evangelischen Veroffentlichungen (z. B.
Rautenfeld, ,Fragen zur Kirchenreform®)
vergleicht, ergibt sich die dkumenische Ge-
meinschaft gleicher Fragestellungen und
Hemmnisse. Auch von der Wirksamkeit ihrer
Botschaft innerhalb der Gesellschaft her sind
die beiden groflen Konfessionen aufeinander
angewiesen. Je nidher sie einander kennen-
lernen, umso gleichartiger sehen sie ihre
Aufgaben und passen sie ihre seelsorger-
lichen Methoden einander an. Kaum ein Ka-
tholik kénnte besser und zutreffender die
Ergebnisse des Konzils vorstellen als Vogel-
sanger in seinem Bericht, in dem vor allem
die Charakterisierung der Stellung Papst
Paul VI. als positiv auffillt. Kénnte ein
Protestant heute besser als der Hg. A. Has-
ler die Hemmnisse beschwdren: ,Ebenso-
wenig hingt es unmittelbar von uns ab,
ob die Kirche bereit ist, sich an ihrer Spitze
zu reformieren. Wir konnen aber doch sehr
viel dafiir tun, daf dort, wo wir sind und
leben, Volksfrémmigkeit, Erscheinungsbild
und Ausdrucksformen der Kirche nicht die
anderen Christen abstofen. Wir meinen oft,
die intellektuelle und wissenschaftliche Ar-
beit der Theologen fiihre vor allem zur Ein-
heit zuriick. Die Geschichte belehrt uns hier
eines anderen, Die vortheologischen Faktoren
spielten bei allen Spaltungen eine grofe, ja
oft die entscheidende Rolle. So richten sie
auch heute noch gréite Dimme auf. Alle

92

theologischen Bemithungen richten wenig aus,
wenn sie nicht zuerst abgetragen werden.”

Mége denn das Rapperswiler Beispiel Schule
machen, im Verstehen der Christen unter-
einander und im Verstindnis Christi durch
heute beiseite Stehende, die vielleicht nur
auf die Offnung eines Zuganges durch unser
Wort warten!
Linz Leopold Temmel
MAY GEORG, Interkonfessionalismus in
der ersten Hiilfte des 19. Jahrhunderts. (124).
Schoningh, Paderborn 1969. Kart. DM 12.80.

Der wegen seiner wissenschaftlichen Frucht-
barkeit und Akribie wie auch wegen seiner
kritischen Einstellung zu einem mitunter
falsch verstandenen ,aggiornamento” glei-
chermaBlen bekannte Mainzer Kanonist legt
hier eine historische Studie vor. Wenngleich
er sich beinahe ausschlieflich an eine mit
staunenswertem Gelehrtenfleif gesammelte
und gesichtete Fiille von Fakten aus dem
zur Erforschung gestellten Zeitraum hilt
(allein der wissenschaftliche Apparat dieser
kurzen Studie umfaBt 448 Anmerkungen auf
48 Seiten) ist die Tendenz des Buches den-
noch unverkennbar. Aus der Betrachtung
historischer Tatsachen sollen Wertungskri-
terien Fflir die Beurteilung der heutigen Lage
auf dem Gebiet des Interkonfessionalismus
und etwaige Richtlinien fiir die Zukunft ge-
wonnen werden. Denn, ,da die Geschichte
sicher das Gedidhtnis und, recht verstanden,
in bestimmter Hinsicht so etwas wie das
Gewissen der Menschheit ist, stellt sie denen,
die vorgeben, fortzuschreiten, die (nicht
immer bequeme) Frage, wohin der ,Fort-
schritt’ fiithren soll” (7).

Ausgehend von der These E. Winters, daf8
wir in der Gegenwart gewissermaBen die
Vollstreckung des Testaments der Aufkld-
rung erleben, betrachtet Vf. das ausgehende
18. und das 19. Jahrhundert als den geistigen
Nihrboden vieler Ideen, die heute im Be-
reich des Religiosen zum Durchbruch gelan-
gen, u. a. der Idee des Interkonfessionalis-
mus. Dieser wird in der vorliegenden Studie
hinsichtlich seiner praktischen Verwirklichung
in Deutschland untersucht, d. h. in Bezug
auf Einrichtungen und Veranstaltungen vor-
wiegend gottesdienstlicher Art, bei denen
sich Geistliche und Laien verschiedener Kon-
fessionen zusammentaten und zusammen
auftraten. Gerade diese praktische Seite des
Interkonfessionalismus sieht Vf. vorwiegend
aus dem Ideengut der Aufklirung kommen,
die mit ihrer Tendenz zu einem undogma-
tischen Christentum eine mdglichst weitge-
hende Gemeinschaft von Katholiken und
Protestanten forderte (19). Freilich erblickt
V£. in dieser gottesdienstlichen Gemeinschaft
sofort die Gefahr des Indifferentismus, der
den Interkonfessionalismus ,wie ein Schat-
ten” (19) begleitet. Die einzelnen Abschnitte
der Arbeit sind durchwegs Themen aus der
unmittelbaren Praxis gewidmet, wie gemein-



