
GERHARD HNEIDER

Jesu geistgewirkte Empfängnis (Lk L, 341)
Zur nterpretation ©]  h!;l christologischen Aussage

v zn
1. S Problem
Wo heutzutage die Vorgeschichten der Evangelien nach Mt und nach erörtert
werden, eien besonders katholischerseits weı Probleme den Vordergrund

handelt sich die agen, ob Jesu Geburt in Bethlehem (Mit 2, f> 2, 4, 11)
„historisch” cel und ob Seine Empfängnis und Geburt US der Jungfrau Maria 1,
18-20: L1, ın dem Sinn ZUu verstehen sel, Jesus ke  ınen  » menschlichen
Vater gehabt habe Bisweilen hatte mman früher beide Fragen ur  . unzulässig erklären
wollen, indem 11l  (1 übrigens ZUu Recht darauf verwies, daß vom udentum her

Postulat gegeben habe, der essias .< zu Bethlehem und einer Jungfrau
geboren werden. WIr|  d mut einem solchen Verweis die Problematik icht
beseitigen onnen.  . Neuere katholische egese meint, dafß das heute häufig bemühte
Problem der Kindheitsgeschichte „weitgehend Produkt falscher Problemstellungen
se1 Die katholische Theologie wird 1m Unterschied ZUFr protestantischen Exegese stark
von der Alternative „Historisches Faktum oder Theologumenon“ bewegt?. Doch sollte
Al eich dessen bewußt sein, daß Für den Exegeten des NTs sich das „Problem e1ıner
späteren historisierenden Objektivierung und Materialisierung eiıner ursprünglich
anders ausgerichteten Glaubensaussage auch sonst, bei zentralen ussagen des
Kerygmas, stellt‘3
Obwohl die Vorgeschichten ın Mit 1— und T vm voneinander unabhängig SIN!  d,
stimmen 6cie zahlreichen Angaben überein. Schmi: vA 1n seinem Lk-Kommen-

allein elf Übereinstimmungen auf Die Empfängnis (und Geburt) Jesu durch
3‘|'.. Jungfrau Maria. hese ist mit Mann Oose verlobt.

Josef stammt dem Geschlechte Davids Die mpfängnis Jesu WI:  rd durch den
Geist bewirkt, ose icht der wirkliche Vater esu ist Die Empfängnis

Jesu geschah Zeit, da Maria bereits mıit ose verlobt, aber noch nicht das
Haus ihres Mannes heimgeführt WAar. Die eburt hingegen erfolgte nach der He:  11N-
führung Marias durch Josef. 7, Die eburt Jesu fiel (nach — 2, ausdrücklich, nach

1, wenigstens wahrsche: „die Tage des Önigs Herodes“”. Der Name
esu wurde schon ım VOTaUs durch einen Engel bestimmt. Jesus stammte dem
Geschlechte Davids 10 Er wurde 1n Bethlehem geboren. 11 Die Heilige Familie ZOß
nach der Geburt Jesu nach Nazareth. Wenn auch zugeben WIr  d, daß iele dieser
Punkte innerlich miteinander verbunden SIN!  d, SO laß die der Übereinstimmungen

Wirklichkeit geringer ist, muß INa doch die Kongruenz als Anzeichen ”
ten, den beiden Evangelisten weithin eiche ZTraditionen über 1e Geburt Jesu
vorgelegen haben. hese haben eben den Namen der Eltern die davidische Abstam-
MUN}N: und die geistgewirkte Empfängnis Jesu Christi bezeugt. Da aber das Zeugnis

der geistgewirkten Empfängnis esu ım nu den beiden 50R Kindheits-
geschichten gegnet, die jedenfalls nach dem re 7C niedergeschrieben wurden,

ı Sch  urmann, Aufbau, gena! und Geschichtswert der orgeschichte von Lukas 1—2*
Bit und Kirche (1966), 106—111; 1068.
Siehe Vögtle, Oftene Fragen ZUTX lukanischen Geburts- und Kindheitsgeschichte Bibel
und Leben 1970), 51—67; 52. Alternative wird efiu in dem ammelband
von Brosch und Hasenfuss (Hg.), Jungfrauengeburt gestern und heute, Essen 1969,
gi tbar.
A. Vöegtle, — z 53,
M Das Evangelium nach Lukas, Regensburg 90,

105

• 
GERHARD SCHNEIDER 

J esu geistgewirkte Empfängnis (Lk 1, 34 f) 
Zar Interpretation einer dtristologischen Aussage 

1. Das Problem 

Wo heutzutage die Vorgeschichten der Evangelien nach Mt und nach Lk erörtert 
werden, treten - besonders katholischerseits - zwei Probleme in den Vordergrund. 
Es handelt sich um die Fragen, ob J esu Geburt in Bethlehem (Mt 2, 5 f; Lk 2, 4, 11) 
,,historisch" sei und ob seine Empfängnis und Geburt aus der Jungfrau Maria (Mt 1, 
18-20; Lk 1, 26-38) in dem Sinn zu verstehen sei, daB Jesus keinen menschlichen 
Vater gehabt habe. Bisweilen hatte man früher beide Fragen für unzulässig erklären 
wollen, indem man - übrigens zu Recht - darauf verwies, daß es vom Judentum her 
kein Postulat gegeben habe, der Messias müsse zu Bethlehem und aus einer Jungfrau 
geboren werden. Doch wird man mit einem solchen Verweis die Problematik nicht 
beseitigen können. Neuere katholische Exegese meint, daß das heute so häufig bemühte 
Problem der Kindheitsgeschichte „weitgehend Produkt falscher Problemstellungen" 
sei1. Die katholische Theologie wird im Unterschied zur protestantischen Exegese stark 
von der Alternative „Historisches Faktum oder Theologumenon11 bewegt2. Doch sollte 
man sich dessen bewußt sein, daß für den Exegeten des NTs sich das „Problem einer 
späteren historisierenden Objektivierung und Materialisierung einer ursprünglich 
anders ausgerichteten Glaubensaussage auch sonst, sogar bei zentralen Aussagen des 
Kerygmas, stellt'13• 

Obwohl die Vorgeschichten in Mt 1-2 und Lk 1-2 voneinander unabhängig sind, 
stimmen sie in zahlreichen Angaben überein. J. Schmid zählt in seinem Lk-Kommen­
tar' allein elf Obereinstimmungen auf: 1. Die Empfängnis (und Geburt) Jesu durch 
eine Jungfrau namens Maria. 2. Diese ist mit einem Mann namens Josef verlobt. 
3. Josef stammt aus dem Geschlechte Davids. 4. Die Empfängnis Jesu wird durch den 
HI. Geist bewirkt, so daß Josef nicht der wirkliche Vater Jesu ist. 5. Die Empfängnis 
Jesu geschah zu einer Zeit, da Maria bereits mit Josef verlobt, aber noch nicht in das 
Haus ihres Mannes heimgeführt war. 6. Die Geburt hingegen erfolgte nach der Heim­
führung Marias durch Josef. 7. Die Geburt Jesu ßel (nach Mt 2, 1 ausdrücklich, nach 
Lk 1, 5 wenigstens wahrsdteinlich) in „die Tage des Königs Herodes". 8. Der Name 
Jesu wurde schon im voraus durch einen Engel bestimmt. 9. Jesus stammte aus dem 
Geschledtte Davids. 10. Er wurde in Bethlehem geboren. 11. Die Heilige Familie zog 
nach der Geburt Jesu nach Nazareth. Wenn man auch zugeben wird, daß viele dieser 
Punkte innerlich miteinander verbunden sind, so daß die Zahl der Obereinstimmungen 
in Wirklidtkeit geringer ist, muß man doch die Kongruenz als Anzeichen dafür wer­
ten, daß den beiden Evangelisten weithin gleiche Traditionen über die Geburt Jesu 
vorgelegen haben. Diese haben neben den Namen der Eltern die davidische Abstam­
mung und die geistgewirkte Empfängnis J esu Christi bezeugt. Da aber das Zeugnis 
von der geistgewirkten Empfängnis J esu im NT nur in den beiden sog. Kindheits­
geschichten begegnet, die jedenfalls nach dem Jahre 70 niedergeschrieben wurden, 

1 H. Smürmann, Aufbau, Eigenart und Geschichtswert der Vorgeschimte von Lukas 1-2: 
Bibel und Kirme 21 (1966), 106-111; 106. 

2 Siehe A. Vögtle, Offene Fragen zur lukanismen Geburts- und Kindheitsgeschimte: Bibel 
und Leben 11 (1970), 51--67; 52. Die genannte Alternative wird etwa in dem Sammelband 
von H. ]. Brosm und]. Hasenfuss (Hg.), Jungfrauengeburt gestern und heute, Essen 1969, 
simtbar. 

s A. Vögtle, a. a. O. 53. 
4 ]. Schmid, Das Evangelium nam Lukas, Regensburg 319S5, 90. 

105 



kann ‘ auch wenn der judénchristlidme rsprung dieser Überlieferung als sicher
gelten darf icht einer alten Tradition reden®.
Nun wurde immer  B: wieder der Versuch unterno:  n, cie späte Bezeugung der geist-
gewirkten Empfängnis Jesu S einer Art Familiengeheimnis, das zunächst stre.
gehütet worden e, erklären. Im Zusammenhang damit wollte inan auch

2, 51 b (vgl 2, 19) eınen Hinweis darauf sehen, dafß die beteiligten Personen
elbst, insbesondere Mar:  ia, die eigentliche „Quelle” für die übermittelten Nachrichten
darstellten®. wird InNan die genannten Stellen des icht als Angabe der Quelle
seines eugnisses ansehen dürfen?. bleibt en, Schmid diesem
Zusammenhang schreibt: „Die innerhalb der durch die Sache celbst gesteckten
Grenzen bleibende historische kann die eschichtlichkeit der hier (wie den
Evangelien überhaupt) erzählten Begebenheiten weder beweisen noch widerlegen.”®
Aufgabe der theologischen Exegese ist ©5, die vorliegenden JTexte ihrem Kontext
und ihrer Traditionsgeschichte her ZU interpretieren. wird sich zeigen, daf eine
solche Interpretation des „Christologumenon” VO  — der geistgewirkten Empfängnis
Jesu einer einseitig historisierenden und biologisch-materialisierenden Deutung ent-
gegensteht.
Bevor edoch der Iukanische JText und seıne Vorgeschichte eroörtert werden, 621 eın
ußerkanonisches Beispiel „beweisender” und historisierend-objektivierender Weiter-
bildung der kanonischen Kindheitserzählungen erwähnt. Im Protevangelium des Jako-

das e  > dem Jh stammt, äßt der Hohepriester Josef und Maria „das Prü-
fungswasser des Herrn‘“ 19 trinken und schickt 612e ın die Wüste. Doch G61€e kommen,
ohne Schaden geNOMMEN Zu haben, ZUurück S0 ist erwiesen, daß die Schwangers
Mariens nicht aus sündhaftem Verkehr herrührt (16, 1—3 0se informiert die
hebräische Hebamme Vor der Geburt des esuskindes über das Wissen, das Vom

Engel empfangen hatte (14, Ma:  T1a sel nicht seine Frau, „sondern ihre mpfängnis
ist aQUSs dem Geist“ (19, Die Zweiftfel der Hebamme werden dadurch behoben,
d  Q das Kind auf wunderbare Weise (Lichterscheinung der dunklen Höhle) geboren
wird (19, 2 Nachdem die Hebamme die verlassen hat, begegnet ihr Salome,
zZu der s1e Sagt „Salome, Salome, ich habe dir eın nıe dagewesenes Schauspiel zu
erzählen: eine ungfrau hat geboren, w  Jas doch die atur nicht zuläßt.““ CSalome hin-
S zweifelt ebenfalls zuerst und sprich! „(So ahr) der Herr, meın Gott lebt,

ich nicht Finger hinlege und ihren Zustand untersuche, werde ich
nich:  en glauben, eiıne Jungfrau geboren hat“” (19, Sie sich („handgreiflich“)
überzeugen: „Und Salome g1ing hine! und legte 61le bereit Untersuchung ihres
Zustandes Und SIe erhob eın Wehgeschrei und sprach ‚Wehe ıber meınen Frevel
und meınen Unglauben; denn ich habe den lebendigen Gott versucht: und siehe, mMEINEe
Hand fällt von Feuer verzehrt von mir ahb !‘ SI (20, Die Jungfräulichkeit der Mutltter

5 Übrigens wird nach der neuesten von Ch Burger (Jesus alc avıdsso| }
aditionsgeschichtliche Untersuchung, Göttingen nicht unbefangen wie S
VvVon eıner alten Davidssohn-Christologie ım NT sprechen können (s eb 132—135 1,
26—38; ferner 956 zZu R  N 1,

S mid,
1€e. F, Neirynck, „Maria bewaarde al de woorden in haar haart” (Lk 2, 51) Coll Brug

Gand. 5 (1959), 433—466; B, Meyer, „But Mary kept all these things (Lk 2I 51)
CBOQ 26 (1964), 31—49,
m

e Deutsche Übersetzung Hennecke Schneemelcher (Hg.), Neutestamentliche Apokry-
phen, Bd., I: Evangelien, Tübingen D7 T,

ul 5, 11—31
11 Siehe auch Bauer, } en Jesu 1 Zeitalter der neutestamentlichen Apokryphen,

Tübingen 1909, „Ihn [sc. den Protevangelisten] befriedigt die Darstellung des Matthäus
nicht, der Rechtfertigung der frau ur dem Joseph im Iraume Ohren kommen
Jäß Sie bot den Gegnern einen Zzu eqUECMEN Angriffspunkt.”

1C  J  J6

kann man - auch wenn der judenchristliche Ursprung dieser Oberlieferung als sicher 
gelten darf - nicht von einer alten Tradition reden5• 

Nun wurde immer wieder der Versuch unternommen, die späte Bezeugung der geist­
gewirkten Empfängnis Jesu aus einer Art Familiengeheimnis, das zunächst streng 
gehütet worden wäre, zu erklären. Im Zusammenhang damit wollte man auch in 
lk 2, 51 b (vgl. 2, 19) einen Hinweis darauf sehen, daß die beteiligten Personen i 
selbst, insbesondere Maria, die eigentliche „Quelle" für die übermittelten Nachrichten 
darstellten8• Doch wird man die genannten Stellen des Lk nicht als Angabe der Quelle 
seines Zeugnisses ansehen dürfen 7• Es bleibt zu bedenken, was Schmid in diesem 
Zusammenhang schreibt: ,,Die innerhalb der ihr durch die Sache selbst gesteckten 
Grenzen bleibende historische Kritik kann die Geschichtlichkeit der hier (wie in den 
Evangelien überhaupt) erzählten Begebenheiten weder beweisen noch widerlegen."8 

Aufgabe der theologischen Exegese ist es, die vorliegenden Texte in ihrem Kontext 
und von ihrer Traditionsgeschichte her zu interpretieren. Es wird sich zeigen, daß eine 
solche Interpretation des „Christologumenon" von der geistgewirkten Empfängnis 
Jesu einer einseitig historisierenden und biologisch-materialisierenden Deutung ent­
gegensteht. 
Bevor jedoch der lukanische Text und seine Vorgeschichte erörtert werden, sei ein 
außerkanonisches Beispiel „beweisender" und historisierend-objektivierender Weiter­
bildung der kanonischen Kindheitserzählungen erwähnt. Im Protevangelium des Jako­
bus9, das aus dem 2. Jh. stammt, läßt der Hohepriester Josef und Maria „das Prü­
fungswasser des Herrn"10 trinken und schickt sie in die Wüste. Doch sie kommen, 
ohne Schaden genommen zu haben, zurück. So ist erwiesen, daß die Schwangerschaft 
Mariens nicht aus sündhaftem Verkehr herrührt {16, 1-3)11• Josef informiert die 
hebräische Hebamme vor der Geburt des Jesuskindes über das Wissen, das er vom 
Engel empfangen hatte {14, 2): Maria sei nicht seine Frau, ,,sondern ihre Empfängnis 
ist aus dem HI. Geist" (19, 1). Die Zweifel der Hebamme werden dadurch behoben, 
daß das Kind auf wunderbare Weise (Lichterscheinung in der dunklen Höhle) geboren 
wird (19, 2). Nachdem die Hebamme die Höhle verlassen hat, begegnet ihr Salome, 
zu der sie sagt: ,,Salome, Salome, ich habe dir ein nie dagewesenes Schauspiel zu 
erzählen: eine Jungfrau hat geboren, was doch die Natur nicht zuläßt." Salome hin.;. 
gegen zweifelt ebenfalls zuerst und spricht: ,,(So wahr) der Herr, mein Gott lebt, 
wenn ich nicht meinen Finger hinlege und ihren Zustand untersuche, so werde ich 
nicht glauben, daß eine Jungfrau geboren hat" (19, 3). Sie kann sich (,,handgreiflich'1 
überzeugen: ,,Und Salome ging hinein und legte sie bereit zur Untersuchung ihres 
Zustandes. Und sie erhob ein Wehgeschrei und sprach: ,Wehe über meinen Frevel 
und meinen Unglauben; denn ich habe den lebendigen Gott versucht; und siehe, meine 
Hand fällt von Feuer verzehrt von mir abf'" (20, 1). Die Jungfräulichkeit der Mutter 

5 Obrigens wird man nach der neuesten Arbeit von Ch. Burger (Jesus als Davidssohn. Eine 
traditionsgeschichtliche Untersuchung, Göttingen 1970) nicht mehr so unbefangen wie zuvor 
von einer alten Davidssohn-Christologie im NT sprechen können (s. ebd. 132-135 zu Lk 1, 
26-38; vgl. ferner 166 zu Röm 1, 3 f.). 

0 Vgl. J. Schmid, a. a. 0. 83. 88. 
7 Siehe F. Neiryndc, ,,Maria bewaarde al de woorden in haar haart" (Lk 2, 19. 51): Coll. Brug. 

et Gand. 5 (1959), 433-466; B. F. Meyer, ,,But Mary kept all these things ... " (Lk 2, 19. 51): 
CBQ 26 (1964), 31-49. 

8 ]. Schmid, a. a. 0. 88. i" 
9 Deutsche Obersetzung in: E. Hennedce I W. Schneemelcher (Hg.), Neutestamentliche Apokry„ 

phen, Bd. I: Evangelien, Tübingen 31959, 277-290. 
1o Vgl. Nm s, 11-31. 
11 Siehe auch W. Bauer, Das Leben Jesu im Zeitalter der neutestamentlichen Apokryphen, 

Tübingen 1909, 58: ,,Ihn [sc. den Protevangelisten] befriedigt die Darstellung des Matthäus 
nicht, der die Rechtfertigung der Jungfrau nur dem Joseph im Traume zu Ohren kommen 
läBt. Sie bot den Gegnern einen allzu bequemen Angriffspunkt." 

106 



esu ist alsg nach dem Protevangelium des Jakobus eindeutig auch unmittelbar nach
der wunderbaren) eburt feststellbar gewesen!“,
L 1, f ımKon

ommt der Darstellung des Protevangeliums eine starke Tendenz 1n maiorem
gloriam Mariae Ausdruck, SO ist die Ilukanische Vorgeschichte entschieden
christologisch bestimmt 5ie ist, nicht anders als das Evangelium als Gattung, geradezu

dem egen der Christologie entstanden. Den vier Evangelien ist, YdSs den
ufbau betrifft, gemeinsam, Lal s1e als Höhepunkt die Passion mit dem Tod esu
erzählen und mit der Botschaft von der Auferstehung des Gekreuzigten schließen.
esem „Kern‘  xs bzw. Gipfelpunkt <.chalten 61e eine ansteigende Folge Szenen und
eden 3 dem soß Sffentlichen Leben und Wirken jesu OT. Dieser letzte Komplex,
der das Evangelium zu einer „Passion mıt ausführlicher Einleitung” macht, 5
allen Evangelien mit der aurte Jesu durch Johannes ein, ese auch Jo-
Evangelium nich!  e eigentlich zählt WT  d. Bemerkenswert ist, daß die spateren Evan-
gelien diesen („markinisch  d Grundbestand nach zweı SGeiten erweitern  o Seite
der „Kindhe:  1'  tll esu (Mt und Lk) Dzw. der „vorweltlichen Existenz des Christus
(Jo) und Osterseite (Mit, Lk, Jo) Daraus mussen  aa schließen, eın eminent
christologisches Interesse auch den Erweiterungen Der Grundbestand, der
sich Mk-Evangelium findet, hatte vVe allem die Aussage inn, der irdische
Jesus Von Nazareth, VO dem 1e Himmelsstimme bei seiner aure sagte, daß der
So  e Gottes cel 1, 11), habe sich durch sein Wirken und sSeın Todesschicksal als
der Sohn Gottes esen (vgl. I5, 39) Die beiden spateren Evangelien des NOD-
t+ischen Typus und Lk) gehen ber ese grundlegende Aussage hinaus. Sie wol-
len mit ihren Vorgeschichten zeigen, dieser Jesus nicht erst Von Taufe
der Messias und Sohn Gottes War, sondern Von Anfang anls
He Vorgeschichte des Lk-Evangeliums läß+ besonderer We  15€e cdas Interesse der
Gottessohnschaft Jesu erkennen, die mıit dem eist Verbindung gebracht wird

esus der ottes ist,  ® wird nicht Nur in der Verkündigungsszene (1,
ausgesprochen, sondern cteht indirekt auch der Geschichte, die das Ende des BanZeEN
Zyklus bildet!4, einem ersten Jesuswort (2, 49) eßlich zeigt auch die Genealo-
gle, die traditionsgeschichtlich den Vorgeschichten nahesteht (vgl Mit 1, 1—17), das
besondere Interesse der Gottessohnschaft Jesu (Lk 3, 1e Tatsache der
Gottessohnschaft Jesu folgt u55 der geistgewirkten pfängnis (1, Wenn esus
nach seiner Tautfe 1n der Kraft des Geistes wirkt (4, 1—14.18), SO zeigt 1,35, laß das
Fundament der Geisteskraft esu nich‘  . erst derTaufe gelegt wurde. „Be der Taufe
WIT'!  d eın schon vorhandener Geistbesitz tiviert Im Kontext des Lukas nimmt sich
1,35 WIE eın Kommentar ZU  I Taufperikope aus.//16
Die lukanische Vorgeschichte ıst aber nicht S  z 1m Zusammenhang der Taufperikope
Zu sehen, sondern auch Verbindung muit anderen Höhepunkten des Iukanischen
Werkes Der Verzicht auf e1iNne integrale Interpretation des lukanischen Werkes, der
die Kapitel 1 ausklammert, einer einseitigen Lk-Auslegung!?. Die
Worte des Engels an Maria erinnern auffällig die Weorte Jesu den Jüngern

Auch I[gnatius UÜO Anti:ochia (ad y-  h 19, 1) scheint das Wunder über die Erzeugung Jesu
h  1Naus  H auch auf die auszude en
Das Jo-Evangelium schließlich zieht diese Linie noch weiter UuS, G S im Prolog (Jo 1I
1—18) betont, das „Wort“ schon on Ewigkeit her („im Anfang”) bei Gott existherte
Die Erzählung Vo zwölfjährigen esus 1m Tempel stellt „das eigentliche Erzählungsinteresse

Ende csichtbar heraus: esus ist der ‚Sohn‘ KL Schürmann, ufbau, 10
deo “ar xAnONgETtAL viÖc ÜE0U. %Ar ezeichnet die Folgerung als selbstverständlich!

16 Räisänen, Die Mutter Jesu Neuen Testament, Helsinki 1969, 101.
17 mit echt Minear, Luke’s Use of the Birth Stories, ..  y Studies Luke-Acts, ed. by

Keck and Martyn, London 1968, 111—130.

07

,, 

Jesu ist also nach dem Protevangelium des Jakobus eindeutig auch unmittelbar nach 
der (wunderbaren) Geburt feststellbar gewesen12• 

2. Lk 1, 34 f im Kontext 
Kommt in der Darstellung des Protevangeliums eine starke Tendenz in maiorem 
gloriam Mariae virginis zum Ausdruck, so ist die lukanische Vorgeschichte entschieden 
dtristologisch bestimmt. Sie ist, nidtt anders als das Evangelium als Gattung, geradezu 
aus dem Anliegen der Christologie entstanden. Den vier Evangelien ist, was den 
Aufbau betrifft, gemeinsam, daß sie als Höhepunkt die Passion mit dem Tod Jesu 
erzählen und mit der Botschaft von der Auferstehung des Gekreuzigten sdtließen. 
Diesem „Kern" bzw. Gipfelpunkt sdtalten sie eine ansteigende Folge von Szenen und 
Reden aus dem sog. öffentlidten Leben und Wirken Jesu vor. Dieser letzte Komplex, 
der das Evangelium zu einer „Passion mit ausführlicher Einleitung" madtt, setzt in 
allen Evangelien mit der Taufe J esu durdt Johannes ein, wenn diese auch im J o­
Evangelium nidtt eigentlidt erzählt wird. Bemerkenswert ist, daß die späteren Evan­
gelien diesen {,,markinischen") Grundbestand nach zwei Seiten erweitern: zur Seite 
der „Kindheit" Jesu (Mt und Lk) bzw. der „vorweltlichen" Existenz des Christus 
(Jo) und zur Osterseite hin (Mt, Lk, Jo). Daraus müssen wir schließen, daB ein eminent 
christologisdtes Interesse auch zu den Erweiterungen führte. Der Grundbestand, der 
sich im Mk-Evangelium .6ndet, hatte vor allem die Aussage im Sinn, der irdische 
Jesus von Nazareth, von dem die Himmelsstimme bei seiner Taufe sagte, daß er der 
Sohn Gottes sei (Mk 1, 11), habe sich durch sein Wirken und sein Todesschicksal als 
der Sohn Gottes erwiesen (vgl. 15, 39). Die beiden späteren Evangelien des synop­
tischen Typus (Mt und Lk) gehen über diese grundlegende Aussage hinaus. Sie wol­
len mit ihren Vorgeschichten zeigen, daß dieser Jesus nicht erst von seiner Taufe an 
der Messias und Sohn Gottes war, sondern von Anfang an13• 

Die Vorgeschichte des Lk-Evangeliums läßt in besonderer Weise das Interesse an der 
Gottessohnschaft Jesu erkennen, die mit dem HI. Geist in Verbindung gebracht wird. 
DaB Jesus der Sohn Gottes ist, wird nicht nur in der Verkündigungsszene (1, 32.35) 
ausgesprochen, sondern steht indirekt audt in der Geschichte, die das Ende des ganzen 
Zyklus bildet14, in einem ersten Jesuswort (2, 49). Schließlich zeigt auch die Genealo­
gie, die traditionsgeschichtlich den Vorgeschichten nahesteht (vgl. Mt 1, 1-17), das 
besondere Interesse an der Gottessohnschaft Jesu (Lk 3, 23.38). Die Tatsache der 
Gottessohnschaft Jesu folgt aus der geistgewirkten Empfängnis (1, 35)15• Wenn Jesus 
nach seiner Taufe in der Kraft des Geistes wirkt (4, 1-14.18), so zeigt 1,35, daß das 
Fundament der Geisteskraft Jesu nicht erst in derTaufe gelegt wurde. ,,Bei der Taufe 
wird ein schon vorhandener Geistbesitz aktiviert ... Im Kontext des Lukas nimmt sich 
1,35 wie ein Kommentar zur Taufperikope aus. " 18 

Die lukanische Vorgeschichte ist aber nicht nur im Zusammenhang der Taufperikope 
zu sehen, sondern auch in Verbindung mit anderen Höhepunkten des lukanischen 
Werkes. Der Verzicht auf eine integrale Interpretation des lukanischen Werkes, der 
die Kapitel Lk 1-2 ausklammert, führt zu einer einseitigen Lk-Auslegung17• Die 
Worte des Engels an Maria erinnern auffällig an die Worte Jesu zu den Jüngern an 

11 Auch lgnatius von Antiochia (ad Eph 19, 1) scheint das Wunder über die Erzeugung Jesu 
hinaus auch auf die Geburt auszudehnen. 

13 Das Jo-Evangelium schließlich zieht diese Linie noch weiter aus, wenn es im Prolog (Jo 1, 
1-18) betont, daß das „Wort" schon von Ewigkeit her (,,im Anfang") bei Gott existierte. 

H Die Erzählung vom zwölfjährigen Jesus im Tempel stellt „das eigentliche Erzählungsinteresse 
am Ende sichtbar heraus: Jesus ist der ,Sohn'" (Schürmann, Aufbau, 106). 

15 Vgl. öu\ xui. ... xA11in)ana1. ulo; -fteoü. öto xal bezeichnet die Folgerung als selbstverständlich! 
18 H. Räisänen, Die Mutter Jesu im Neuen Testament, Helsinki 1969, 101. 
17 So mit Recht P. 5. Minear, Luke's Use of the Birth Stories, in: Studies in Luke-Acts, ed. by 

L. E. Keck and J. L. Martyn, London 1968, 111-130. 

107 



den Gteilen 24, 49 und Apg 1, handelt sich offenbar eine absichtliche
Parallelisierung. „Lk 1, scheint als ode gedient zu haben, als Lukas die Ver-
heißung ÄApg 1, R formulierte,‘’18 He geistgewirkte Empfängnis Jesu, die schon
seiner Taufe den Geistbesitz begründet, WEeIS' VOTAaus auf die Geistausgießung an

ngsten, die die Kirche für ihren Auftrag ausruüstet.  ..
Wenn nach der Gattung gefragt wird, der 1— angehört, G wird mit
Schürmann Zu der Ansicht gelangen können, (g 5 sich eine gläubige Erzählweise
nach der spätjüdischen Haggada handelt, ‚dıe aufgrund von Traditionen
die Ursprünge Jesu Gott gläubig bekennt und s1e@ mit M  e typologischen
verständnisses einerseits, apokalyptischer Ausdrucksmittel andererseits ZuUur Ausdeu-

bringt. abei ordnet S  1 vielleicht ohne den einen Begriff gegen den anderen
auszuspielen die umschriebene von Geschichtsschreibung besser der umfas-
senden ng der homologetischen der der kerygmatischen Geschichtsschreibung
z1u. 19 In den sieben Einzelerzählungen von —  — x spricht sich das Bekenntnis der
frühen Kirche zZu Christus auUus, ährend dem übrigen OrPus der Evangelien, wIie

sich schon Mk-Aufriß zeigt, eher eine kerygmatische Absicht zu Wort ommt
Die heute verbreitete Ansicht, handle sich christlichen Midrasch oder ü

midraschartige Erzählung, ist darum unzutreffend, weil sich hier icht um aktuali-
sierende Erklärung der Schrift handelt; elmehr werden die eignisse um die Geburt
Jesu mit Hilfe der meditierend 1ns Licht gerückt.
Was in diesem Sinn von 1— insgesamt gelten darf, trifft auch Verkündi-
gungsperikope 1m besonderen ZU, Sie ist 1Im Lichte von Is 7, (im =-Tex; gestal-
tet*%, deutet also 1e Herkunft und das Wesen Jesu Christi als Erfüllung einer at]
eissagung. Insofern aber die Verkündigung Mar  la der Verkündigung Zacha-
rmas (1, 5—25) nachgestaltet Ist und ihr einem Verhältnis der überbietenden
Parallelität steht, wird 61e kaum ursprünglich sich tradiert worden sSein.
scheinlich haben dem Evangelisten die sieben Einzelgeschichten bereits als Kranz VO  S

Erzählungen schriftlich vorgelegen, und MÄäl griechischer Sprache. Er hat 61e dann
verschiedentlich bearbeitet, SO daf 1a4l vorlukanisches Gut und Iukanische Redaktion

noch schwer scheiden 50 geschlossen die Geschichte 1, 26—38 sich heute
ganz 61e wird dennoch eine Traditionsgeschichte be  sitzen  s

Die verschiedenen Versuche einer quellenkritischen Scheidung V{ vorlukanischem
und ukanischem Material sind der Divergenz ihrer Ergebnisse?®! kaum er  NUu-

tigend, eine solche Traditionsgeschichte entwerfen. Dennoch wird die
A2— 33 ihrer altertümlichen Christologie das aäalteste Stü  Q, halten dürfen
Diese Einh:  eit ict aber m dem Ötü  , 1, 26—31 O CNg verbunden, ( 1dI annehmen
muß, im hellenistischen udenchristentum sel Verkündigung die ungfrau

der eise erzählt worden, das Stül  Q I, 26—33 alc Parallele zu der
Verkündigung Zacharias (Lk 1, 5—25) verstanden wurde. Die rm der Geschichte
entspricht at] Verkündigungsgeschichten??, S diese aber nich  er unbedingt als Vor-
agen VOTFräaus. Die entscheidenden Verse 34—35, die heute den Höhepunkt der eri-
kope bilden, gehen vermutlich auf die Hand des .  ZUurul  ck, wenn der Evangelist auch
dabei wıe die Parallele Mt 1, 18.20 zeigt auf bereits formuliertes Bekenntnisgut
zurück: Evangelist hat dann möglicherweise ei1ne Verbindung
Empftängnis des Johannes hergestelit, ndem sowohl in der Einleitung zu V.26 als
auch ıIn V.36 auf e  1e5e hinwies. Gleichzeitig hat dabei das Stilmittel der Rückfrage
ariens den Engel verwendet??, das 61 auch ın der Zachariasgeschichte

Ra:isanen, d. 102.
Schürmann, Lukasevangelium. Erster eil (1, 1—9, 50), Freiburg 1969, vgl über-

haupt eb:  D 21—24 und Ders., ufbau, 108
U  4 zweimalige Betonung, Mari  © napdEvosc 27), und den Wortlaut von 31.

1€e€. dazu den erblick bei isänen, 81—83,.
Siehe Gn 17, 15—22 18, 9—16:; Ex 3—4; R 6, 11—24; 13, 1—25
Dazu VOFr em Gewieß, Die Marienfrage, L 1, BZ 1961), 221—254

108

den Stellen 24, 49 und Apg 1, 8. Es handelt sich offenbar um eine absichtliche 
Parallelisierung. ,,Lk 1, 35 scheint als Modell gedient zu haben, als Lukas die Ver­
heißung in Apg 1, 8 formulierte."18 Die geistgewirkte Empfängnis Jesu, die schon vor 
seiner Taufe den Geistbesitz begründet, weist voraus auf die Geistausgießung an 
Pfingsten, die die Kirche für ihren Auftrag ausrüstet. 
Wenn nach der Gattung gefragt wird, der Lk 1-2 angehört, so wird man mit H. 
Schürmann zu der Ansicht gelangen können, daß es sich um eine gläubige Erzählweise 
nach Art der spätjüdischen Haggada handelt, ,,die - aufgrund von Traditionen -
die Ursprünge Jesu in Gott gläubig bekennt und sie mit Hilfe typologischen Schrift­
verständnisses einerseits, apokalyptischer Ausdrucksmittel andererseits zur Ausdeu­
tung bringt. Dabei ordnet man vielleicht - ohne den einen Begriff gegen den anderen 
auszuspielen - die so umschriebene Art von Geschichtsschreibung besser der umfas­
senden Gattung der homologetischen als der der kerygmatischen Geschichtsschreibung 
zu."19 In den sieben Einzelerzählungen von Lk 1-2 spricht sich das Bekenntnis der 
frühen Kirche zu Christus aus, während in dem übrigen Corpus der Evangelien, wie 
es sich schon im Mk-AufriB zeigt, eher eine kerygmatische Absicht zu Wort kommt. 
Die heute verbreitete Ansicht, es handle sich um christlichen Midrasch oder um 
midraschartige Erzählung, ist darum unzutreffend, weil es sich hier nicht um aktuali­
sierende Erklärung der Schrift handelt; vielmehr werden die Ereignisse um die Geburt 
Jesu mit Hilfe der Schrift meditierend ins Licht gerückt. 
Was in diesem Sinn von Lk 1-2 insgesamt gelten darf, trifft auch für die Verkündi­
gungsperikope im besonderen zu. Sie ist im lichte von Is 7, 14 (im LXX-Text) gestal­
tet20, deutet also die Herkunft und das Wesen Jesu Christi als Erfüllung einer atl 
Weissagung. Insofern aber die Verkündigung an Maria der Verkündigung an Zacha­
rias (1, 5-25) nachgestaltet ist und zu ihr in einem Verhältnis der überbietenden 
Parallelität steht, wird sie kaum ursprünglich für sich tradiert worden sein. Wahr­
scheinlich haben dem Evangelisten die sieben Einzelgeschichten bereits als Kranz von 
Erzählungen schriftlich vorgelegen, und zwar in griechischer Sprache. Er hat sie dann 
verschiedentlich bearbeitet, so daß man vorlukanisches Gut und lukanische Redaktion 
nur noch schwer scheiden kann. So geschlossen die Geschichte Lk 1, 26-38 sich heute 
im ganzen liest, sie wird dennoch eine Traditionsgeschichte besitzen. 
Die verschiedenen Versuche einer quellenkritischen Scheidung von vorlukanischem 
und lukanismem Material sind wegen der Divergenz ihrer Ergebnisse21 kaum ermu­
tigend, eine solche Traditionsgeschichte zu entwerfen. Dennoch wird man die W. 
32-33 wegen ihrer altertümlichen Christologie für das älteste Stück halten dürfen. 
Diese Einheit ist aber mit dem Stück 1, 26-31 so eng verbunden, daß man annehmen 
muß, im hellenistischen Judenchristentum sei die Verkündigung an die Jungfrau 
Maria in der Weise erzählt worden, daß das Stück 1, 26-33 als Parallele zu der 
Verkündigung an Zacharias (Lk 1, 5-25) verstanden wurde. Die Form der Geschichte 
entspricht atl Verkündigungsgeschichten22, setzt diese aber nicht unbedingt als Vor­
lagen voraus. Die entscheidenden Verse 34-35, die heute den Höhepunkt der Peri­
kope bilden, gehen vermutlich auf die Hand des Lk zurück, wenn der Evangelist auch 
dabei - wie die Parallele in Mt 1, 18.20 zeigt - auf bereits formuliertes Bekenntnisgut 
zurückgriff. Der Evangelist hat dann möglicherweise eine engere Verbindung zur 
Empfängnis des Johannes hergestellt, indem er sowohl in der Einleitung zu V.26 als 
auch in V.36 auf diese hinwies. Gleichzeitig hat er dabei das Stilmittel der Rückfrage 
Mariens an den Engel (V.34) verwendet23, das sich auch in der Zachariasgeschichte 

1a H. Räisänen, a. a. O. 102. 
10 H. Sc:hürmann, Das Lukasevangelium. Erster Teil (1, 1-9, 50), Freiburg 1969, 24; vgl. über-

haupt ebd. 21-24 und Ders., Aufbau, 108 f. 
20 Vgl. die zweimalige Betonung, daB Maria ffllQftevo; sei (V. 27), und den Wortlaut von V. 31. 
21 Siehe dazu den Oberblick bei Räisänen, a. a. 0. 81-83. 
22 Siehe Gn 17, 15-22; 18, 9-16; Ex 3-4; Ri 6, 11-24; 13, 1-25. 
:!3 Dazu vor allem J. Gewieß, Die Marienfrage, Lk 1, 34: BZ NF 5 (1961), 221-254. 

108 



(1, 19 f) findet und den at] Annuntiationsgeschichten entspricht“**, Er hat ferner l
einer dieser Geschichten das Wort Von der Allmacht Gottes (V.37 Gn 18, 14) aNngC-
fügt Den Schlußvers 18 Ina:  '3 dem Evangelisten oder eher der ursprünglichen
Erzählung der zuschreiben. Das Anliegen der Iukanischen Einfügung ist
dann In aufklärend-verteidigendes, Shnlich dem Anliegen, das Formulierung bei
Mt 1, 18.20 £führte. Die der Tradition vorhandene christologische Aussage der

+ geistgewirkten Empfängnis Jesu wird wohl Zweifler verteidigt und verschie-
denen Ansätzen begründet.
Wir haben behauptet, die VV.34 f bildeten den jetzigen Höhepunkt der Verkündi-
gungsgeschichte, und 611e seien VON Evangelisten formuliert. Das ist J1er zu belegen.
Zugleich kann damüit die Voraussetzung geschaffen werden, clie Ilukanische Aus-
sageabsicht der ganzen Perikope erhellen.
Vers ] sprach aber Maria ZUum Engel Wie wird das geschehen, da ich keinen
Mann erkenne?
Vers Und antworteie der Engel und sprach Heiliger Geist wird ber
dich ommen, und des Höchsten wird überschatten. Deshalb wird auch das
geborene 5  d) heilig genannt werden Sohn Gottes®S.
Zu Vers

Die Konstruktion einsv dE Subjekt OÖG Adressat (im usativ
kommt i be: VOFr 1, 34; 6, 9; 11, 39; 15, 22; 22, 52; Apg 12, Von den
genannten SGtellen S1NM! besonders 6, und 22, 52 aufschlußreich, weil G1e den
rgdg!stionellen Charakter der Einleitungswendung belegen und zudem eine rage

...  ewieß hat nachgewiesen, cie rage lukanisches SGtilmittel ist, das den
auf einen wichtigen Sachverhalt hinweist*® Als Beispiele ennt er Apg 3,

26—40; 16, 30; 13, 23; 16, 5.7; 17, U. 111.

3& Wenn auch VO: Wortlaut und her der Inhalt der Marienfrage kaum eindeutig
als Ilukanische Formulierung erwiesen werden ergibt sich den beiden
Beobachtungen (1.2), Jler Lukas Hinblick auf den Leser schreibt. „Der
ervorhebung der wunderbaren, jungfräulichen Geburt n  mg Geist dient die
rage Marias 1, 34 legt Sie wenigstens In dieser Form der Jungfrau
den Mund, damit die Leser die Bedeutung dessen erfassen, V. 35 verheißen
W:  rad.'727
7U Vers 35

Die Einleitungswendung die Antwort des Engels kann 1n ihrer tormalen GStruk-
(xat AnoKXOLELG Subjekt elnev Adressat l im Dativ]) als Ilukanisch

gelten. 5ie kommt LUr Mt 11, A} 24, Ä; x 14, 48; 1, 19,35; 4, OT, Doch
sind auch die Gtellen Lk 1, 60; 5.31; 7.40; 13, 2; 14, zu vergleichen. Da sich die
Konstruktion nicht in ÄApg findet, wird fragen, ob Gc1e vielleicht e1ne UDVOrFr-
Iukanische Tradition charakteristisch ist. Doch zel 5, diff Mk), auch
S sich auSs SO konstruieren kann (vgl auch ffMt)
2., TO) (L YLOV begegnet 1n den Evangelien und in Apg 1n folgender Häufig-
keit Mtit D, 4, 13, Jo 3, Apg 42mal. e Zahlen er den Gebrauch ohne
Artikel sind Mt 3, 1, 3, Jo 2, Apg Ec handelt sich auf jeden Fall ul  {
einen lukanischen Vorzugsterminus.

Räisanen, 8ö1, er inweis auf Mufntos Iglesias, F1 Evangelio de Ja Infancia
al Lucas las intancias de los heroes biblicos EstBibl (1957),

folgen der Übersetzung On Schürmann, Lukasevangelium, 41, der ese atuch 1im einzel-
be;  grün et.

Gewieß, . DA 7252
vA } Ebd.

109

(1, 19 f) 6ndet und den atl Annuntiationsgeschichten entspricht2'. Er hat ferner aus 
einer dieser Geschichten das Wort von der Allmacht Gottes (V.37 = Gn 18, 14) ange­
fügt. Den Schlußvers 38 kann man dem Evangelisten oder eher der ursprünglichen 
Erzählung der VV.26-33 zuschreiben. Das Anliegen der lukanischen Einfügung ist 
dann ein aufklärend-verteidigendes, ähnlich dem Anliegen, das zur Formulierung bei 
Mt 1, 18.20 führte. Die in der Tradition vorhandene christologische Aussage von der 
geistgewirkten Empfängnis Jesu wird wohl gegen Zweifler verteidigt und in verschie­
denen Ansätzen begründet. 

Wir haben behauptet, die VV.34 f bildeten den jetzigen Höhepunkt der Verkündi­
gungsgeschichte, und sie seien vom Evangelisten formuliert. Das ist hier zu belegen. 
Zugleich kann damit die Voraussetzung dafür geschaffen werden, die lukanische Aus­
sageabsicht in der ganzen Perikope zu erhellen. 
Vers 34: Es sprach aber Maria zum Engel: Wie wird das geschehen, da ich keinen 
Mann erkenne? 
Vers 35: Und es antwortete der Engel und sprach zu ihr: Heiliger Geist wird über 
dich kommen, und Kraft des Höchsten wird dich überschatten. Deshalb wird auch das 
geborene (Kind) heilig genannt werden - Sohn Gottes25• 

Zu Vers 34 

1. Die Konstruktion Elnev öe + Subjekt + ng6~ + Adressat (im Akkusativ) 
kommt im NT nur bei Lk vor: 1, 34; 6, 9; 11, 39; 15, 22; 22, 52; Apg 12, 8. Von den 
genannten . Stellen sind besonders Lk 6, 9 und 22, 52 aufschlußreich, weil sie den 
redaktionellen Charakter der Einleitungswendung belegen und zudem eine Frage 
einführen. 
2. J. Gewie8 hat nachgewiesen, daß die Frage ein lukanisches Stilmittel ist, das den 
Leser auf einen wichtigen Sachverhalt hinweist28• Als Beispiele nennt er Apg 8, 
26-40; 16, 30; Lk 13, 23; 16, 5.7; 17, 37 u. a. m. 
3. Wenn auch vom Wortlaut und Stil her der Inhalt der Marienfrage kaum eindeutig 
als lukanische Formulierung erwiesen werden kann, ergibt sich doch aus den beiden 
Beobachtungen (1.2), daß hier Lukas - im Hinblick auf den Leser - schreibt. ,,Der 
Hervorhebung der wunderbaren, jungfräulichen Geburt aus HI. Geist dient ... die 
Frage Marias 1, 34. Lukas legt sie - wenigstens in dieser Form - der Jungfrau in 
den Mund, damit die Leser die Bedeutung dessen ganz erfassen, was V. 35 verheißen 
wird."27 

Zu Vers 35 

1. Die Einleitungswendung für die Antwort des Engels kann in ihrer formalen Struk­
tur (xal MOX(n,ild~ + Subjekt + Elnev + Adressat [im Dativ]) als Iukanisch 
gelten. Sie kommt im NT nur Mt 11, 4; 24, 4; Mk 14, 48; Lk 1, 19.35; 4, 8 vor. Doch 
sind auch die Stellen Lk 1, 60; 5.31; 7.40; 13, 2; 14, 3 zu vergleichen. Da sich die 
Konstruktion nicht in Apg findet, wird man fragen, ob sie vielleicht für eine vor­
lukanisdte Tradition charakteristisch ist. Doch zeigt Lk 5, 31 (diff Mk), daß Lk auch 
von sich aus so konstruieren kann (vgl. auch Lk 4,8: diff Mt). 
2. (,:o) xveüµa äytov begegnet in den Evangelien und in Apg in folgender Häufig­
keit: Mt 5, Mk 4, Lk 13, Jo 3, Apg 42mal. Die Zahlen für den Gebrauch ohne 
Artikel sind: Mt 3, Mk 1, Lk 8, Jo 2, Apg 16. Es handelt sich auf jeden Fall um 
einen lukanischen Vorzugsterminus. 

H H. Räisänen, a. a. 0. 81, unter Hinweis auf S. Munios lglesias, EI Evangelio de la Infancia 
en S. Lucas y las infancias de los heroes b{blicos: EstBibl. 16 (1957), 329-382. 

26 Wir folgen der Obersetzung von Schürmann, Lukasevangelium, 41, der diese auch im einzel­
nen begründet. 

n ]. Gewieß, a. a. 0. 247-252. 
:n Ebd. 253. 

109 



A OX0OLAL ommt außerhalb des Iukanischen Werkes nNUur zweimal VOT.
hat 3 Apg Z Belege. Entscheidend den Iukanischen Charakter 1st Apg 8

wWo erbum Kommen des Geistes spricht
x  n liebt CS, „nach Kompositum muit der gleichen Präposition konstruie-
ren 28 ENEAÄEÜCETAL enl g£
5 „ÖUVALLG begegnet in der 1er vorliegenden abstrakten Bedeutung mal in
und mal ÄApg, LIUL: 2 mal ] Mkı.’/28 Dabei ıst VOr allem rAN beachten, lafß die
Nebenordnung von ÖVVaLLLG und Lukas charakteristisch isti
4, 14; Apg 1, 8; 6, 8.10; 10, 38 ;vgl.Lk 24, 48 f.

Das absolute LOTOG steht Gottesbezeichnung 1 U bei Lukas
L, 76; 6, 35° Apg 7, 4 880

ENLOXLACOO wird außer r  Ö (Verklärungsgeschichte) ANUur 35
und Apg 5 15 verwendet Die beiden nicht von abhängigen lukanischen Belege
gehen darin anımnen, dafß S1€ das erbum muıt dem Dativ konstruieren Wenn
S 17, 5 und 34 1111 Unterschied 1n der Verklärungsgeschichte
QUTOUS setzen, 0 werden ein völliges Bedecktwerden der ünger denken
Unterschied Überschattung in der der Schatten Jediglich auf F311t51
® xl c<teht 1111 mal bei (1 35 Apg I0O 29 24 26), 6 mal bei Paulus und
2 mal ebr Nur bei Lukas folgt auf dLO xl das Subjekt der Aussage jeweils als
pium Die Statistik zudem eiınfaches folgende Zahlen auf Mt

O, 2, Jo 0 ÄApg 8 übriges 42 Gtellen
>r TO YEVV! ıst substantiviertes Partizipium®* ÜDieses 1ST für bezeichnend
VIE Schürmann® nachweisen konnte So ommt R:  alsanen  ... zu dem Ergebnis,
der Versteil 35 c Ilukanischer Kommentar dem Vorhergehenden S@1'  34 Außerdem
WEeIls: darauf hin, 1a .  C den Parallelismus und das Metrum VONl 35 VeTI-
lasse und offenbar als Prosa beurteilen Sel‘  35 Doch wird eher von sich aAUSs

25 ['1 konstruiert haben (vgl lukanische Vorliebe für oppelungen)
ÜL YLOV xAnON sche  int sich e11ile feste Wendung ZU handeln (Is 4 K

vgl Lv O  A 23 2.37 Dabei 1St Ö YLOV Prädikatsnomen entsprechenden
Wendungen der und des folgt “aisiolar dem Prädikatsnomen regelmäßig
Somit 15T TO VEVVOLLEVOV als Subjekt zu nehmen, während vl  0G EOU „lose
Apposition” angefügt wirds®
Nach dieser Analyse der Schl: S  =— lauten hat 34 £ von sich formu-
iert abei wird 1an zugleich betonen mussen Er hat dennoch das Wesentliche S
V.35 der Tradition entnommen, die ereinsti  ungen mMIt Mt 18 20 ewel-
sen®$? D:  Hese Tradition wird als mündliche Überlieferung denken SCInN anderen-
falls hätte kaum dem ortlaut S0  C cehr sSeinen Stempel ufdrücken können

Schürmann, Der Paschamahlbericht, er 1953, 94; vgl Schneider, Verleugnung,
Verspottung und Verhör Jesu, München 1969,

C  e Schürmann, Lukasevangelium, 55, 1l
Vgl ebı  D 48,

äl Siehe Bauer, Griechisch-deutsches OrterDut zu den Schriften des Neuen Testaments,
Berlin , V, ELOXLACO Wahrscheinlich aber ist aıuch Mk O, ursprünglich QÜTOUS

lesen (siehe P 45
50 auch (pluralisch) Philo, plant. 15.

33 Schürmann, Jesu Abschiedsrede, Münster 1957, 71,. 121
4 H Käisänen, a. 100 *.

Ebd. 100.
Zum BANZEIS vgl Schürmann, Lukasevangelium, 54
Ahnlich H, S ürmann, d 55, der zugibt, der Evangelist 35 „theologisch
mitformuliert” hat.

110

3. b:egxoµaL kommt im NT außerhalb des lukanischen Werkes nur zweimal vor. 
Lk hat 3, Apg 4 Belege. Entscheidend für den lukanischen Charakter ist Apg 1, 8, 
wo das Verbum vom Kommen des HI. Geistes spricht. 

4. Lk liebt es, ,,nach einem Kompositum mit der gleichen Präposition zu konstruie­
ren"28: mAEUt1EtaL bd ae. 
5. ,,öuvaµts begegnet in der hier vorliegenden abstrakten Bedeutung 10 mal in Lk 
und 7 mal in Apg, nur 2 mal in Mk."29 Dabei ist vor allem zu beachten, daß die 
Nebenordnung von öuvaµts und nveüµa für Lukas charakteristisch ist: Lk 1, 17.35; 
4, 14; Apg 1, 8; 6, 8.10; 10, 38;vgl.Lk 24, 48 f. 

6. Das absolute {nptato; steht als Gottesbezeichnung im NT nur bei Lukas: Lk 
1, 32.35.76; 6, 35; Apg 7, 4880• 

7. &i"tttmtcitm wird außer Mk 9, 7 parr. (Verklärungsgeschichte) im NT nur Lk 1, 35 
und Apg 5, 15 verwendet. Die beiden nicht von Mk abhängigen lukanischen Belege 
gehen darin zusammen, daß sie das Verbum mit dem Dativ konstruieren. Wenn 
Mt 17, 5 und Lk 9, 34 im Untersdtled zu Mk 9, 7 in der Verklärungsgeschichte 
aütous setzen, so werden sie an ein (völliges) Bedecktwerden der Jünger denken im 
Untersdtled zu einer Oberschattung, in der der Schatten lediglich auf sie fällt31• 

8. ÖLo xa( steht im NT 3 mal bei Lk (1, 35; Apg 10, 29; 24, 26), 6 mal bei Paulus und 
2 mal in Hehr. Nur bei Lukas folgt auf ÖLo xat das Subjekt der Aussage jeweils als 
Partizipium. Die Statistik weist zudem für (einfaches) fü6 folgende Zahlen auf: Mt 1, 
Mk o, Lk 2, Jo o, Apg 8, übriges NT 42 Stellen. 

9. 'tt> yevvci>µevov ist substantiviertes Partizipium32. Dieses ist für Lk bezeichnend, 
wie Schürmann33 nachweisen konnte. So kommt H. Räisänen zu dem Ergebnis, daB 
der Versteil 35 c lukanischer Kommentar zu dem Vorhergehenden sei8'. Außerdem 
weist er darauf hin, daß V.35 c den Parallelismus und das Metrum von V.35 b ver­
lasse und offenbar als Prosa zu beurteilen sei35• Doch wird eher Lk von sich aus 
V.35 b konstruiert haben (vgl. die lukanische Vorliebe für Doppelungen). 

10. äytov XÄ'r)&r}aetat. Es scheint sich um eine feste Wendung zu handeln (ls 4, 3; 
vgl. Lv 21, 6; 23, 2.37 LXX). Dabei ist äywv Prädikatsnomen. In entsprechenden 
Wendungen der LXX und des NT folgt xaÄetaitat dem Prädikatsnomen regelmäßig. 
Somit ist ,:6 yevvc.oµevov als Subjekt zu nehmen, während ulo; -Oeoü als „lose 
Apposition" angefügt wird86• 

Nach dieser Analyse kann der Schluß nur lauten: Lk hat 1, 34 f von sich aus formu­
liert. Dabei wird man zugleich betonen müssen: Er hat dennoch das Wesentliche aus 
V.35 der Tradition entnommen, wie die Obereinstimmungen mit Mt 1, 18.20 bewei­
sen87. Diese Tradition wird als mündlidie Oberlieferung zu denken sein; anderen­
falls hätte Lk kaum dem Wortlaut so sehr seinen eigenen Stempel aufdrücken können. 

28 H. Schürmann, Der Paschamahlberkht, Münster 1953, 94; vgl. G. Schneider, Verleugnung, 
Verspottung und Verhör Jesu, München 1969, 75. 

29 H. Schürmann, Lukasevangelium, 55, Anm. 109. 
30 Vgl. ebd. 48, Anm. 57. 
31 Siehe W. Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments, 

Berlin 111958, s. v. btLaxt6.tro. Wahrscheinlich aber ist auch in Mk 9, 7 ursprünglich a'Ö't'ou; 
zu lesen (siehe P411 H• W q> al). 

a2 So auch (pluralisch) Philo, plant. 15. 
33 H. Schürmann, Jesu Abschiedsrede, Münster 1957, 5. 71. 74. 121. 
H H. Räisänen, a. a. O. 100 f. 
35 Ebd.100. 
38 Zum ganzen Punkt 10 vgl. H. Schürmann, Lukasevangelium, 54 f. 
37 Ähnlich H. Schürmann, a. a. 0. 55, der zugibt, daß der Evangelist an V. 35 „theologisch 

mitformuliert'' hat. 

110 



$ Tradition und
Abgesehen davon, laß das hohe usmaflß Iukanischer rägung eın erhöhtes theologi-
sches nteresse des Evangelisten in 1, 3A4 vermuten äßt, kann auch Von der Anlage
der gesamten Perikope 1, 26—38 her erkannt werden, clie betreffenden Verse den
Mittelpunkt oder den Zielpunkt der Darstellung bilden. Ehe WIr T1 die theologischen
Konhthuren des 1m einzelnen erkennen können, mussen  b die rage stellen, 1inwI1].e-
weıt dem Evangelisten die aterialien ZU dem entscheidenden V.35 durch die JIra-
dition überkommen Das wird durch einen Vergleich mit M{+ 1, 18.20 einıger-
maßen gelingen können. rst Von daher kann dann 1e Iukanische „Christologie der
geistgewirkten Empfängni:  I4 VO der der früheren Tradition abgehoben werden. Zu-

eich coll aber auch die Traditionsgeschichte und A  6 möglich der Ursprung
dieser christologischen Aussage erfragt werden.
A) Die DOr un Mt jegende Überlieferung
Sowohl 1, 34f als auch Mt 1, 18.20 erwecken den Eindruck, die Aussage V

der wunderbaren Empftängnis Jesu bereits verteidigt wird. Bei gibt die age „Wie
kann dies geschehen ?Il Zu erkennen, der Leserschaft die Empfängnis durch die
Jungfrau (vgl 1,27.31) nich‘  en unproblematisch WAäarFr. Zur Antwort verweist auf Gottes
Allmacht (vgl. 35b.36.37). Gottes eist wird Schofß der Jungfrau eın
erschaffen. Bei Mt „‚18—25 trıtt deutlicher e1ne apologetische Absicht zutage.
antwortet solchen, clie atz des Gemeindeglaubens zweifeln und die Empfäng-

Jesu offenbar auf „natürliche“ We:  116e erklären wollen®®. Wenn aber die dies-
bezüglichen Argumentationen der Evangelisten schon den vorhandenen Glaubenssatz
verteidigen, ist Zu fragen, ob hre weithin übereinstimmenden Begründungen
(besonders der Hinweis auf die ursächliche Wirkung des göttlichen eistes ıcht dem
eigentlichen Glaubenssatz gegenüber sekundär S12  d.
Im Hinblick auf ese rage mufß aber betont werden, In beiden Fällen die AT  \
mentierende Tendenz nicht eigentlich auf die jungfräuliche Empfängnis ausgeht. Viel-
mehr wird die Glaubensüberzeugung VO der geistgewirkten Empfängnis Fall
des Mt-Evangeliums e1Nne Argumentation verwendet, die ögtle beschreibt:
„Darin, die Szene icht mıiıt dem Reflexionszitat schließt, sondern mit
der Feststellung, Joseph das VCdC Engel Befohlene ausführte, ommt gerade
1e eigentliche Pointe dieses Exkurses Zı Ausdruck. Mit der Namengebung ist der
von seiıner rechtmäßigen TAau geborene Sohn rechtlich endgültig und unumstößlich

die { Joseph geknüpfte Geschlechter-Erbfolge ingesetzt, und z}  AT  Jar wıe der
Evangelist, clas spezifische Beweisanliegen der Genealogie aufnehmend, eben durch
die Schriftgemäßheit der Mitteilung und Anordnung des Engels bestätigt sieht
1,23 Is 7,14 ale der Messias.““99 Auf der Seite des Lk-Evangeliums tendiert die
Antwort des Engels nicht Jediglich auf eiıne Beantwortung des Wie der jungfräulichen
pfängnis Jesu, sondern 61e eipfelt der rädikation des Kindes des „Heiligen
und des „Sohn Gottes.‘“40 Insofern können WITr bei der Rückfrage nach dem VOI -

ynoptischen Glaubenssatz vVvon der geistgewirkten Emfängnis Jesu VOo!  en, dafß
dieser Satz von den beiden Evangelisten nicht eigentlich argumentierend und apologe-
tisch geschützt werden soll, sondern als unbestrittenes Bekenntnis einer christolo-
gischen Beweisführung verwendet wird.

Schürmann, Lukasevangelium, 1€e. schon 108€eUUS, Jungfrauensohn und ppen-kind. Untersuchungen ZUFC Geburtsgeschichte Jesu ım Lukasevangelium (erstmalig 1'  F
Botschaft und Geschichte. I, Tübingen 1953, 1—78; 24., Demgegenüber chreibt Vögtle,dafß sich SO. Apologetik „schwerlich als eigentliches oder einziges Mot:  1V nachweisen“”
asse (Die Genealogie V  it 1, 2— 16 und die mattihaische Kindheitsges  chte BZ. N] 11964]
245 58, 2062 [1965| 32—49 hier 243

Vögtle, (1964), 245:;: vgl auch Krämer, Die Menschwerdung Jesu Christi nach
Matthäus (Mit 1) (1964), 1—50;: besonders

40 Siehe Schürmann, Lukasevangelium,

111

3. Tradition und Redaktion 
Abgesehen davon, daß das hohe Ausmaß lukanischer Prägung ein erhöhtes theologi­
sches Interesse des Evangelisten in 1, 34 f vermuten läßt, kann auch von der Anlage 
der gesamten Perikope 1, 26-38 her erkannt werden, daß die betreffenden Verse den 
Mittelpunkt oder den Zielpunkt der Darstellung bilden. Ehe wir nun die theologischen 
Konturen des Lk im einzelnen erkennen können, müssen wir die Frage stellen, inwie­
weit dem Evangelisten die Materialien zu dem entscheidenden V.35 durch die Tra­
dition überkommen waren. Das wird durch einen Vergleich mit Mt 1, 18.20 einiger­
maßen gelingen können. Erst von daher kann dann die lukanische „Christologie der 
geistgewirkten Empfängnis" von der der früheren Tradition abgehoben werden. Zu­
gleich soll aber auch die Traditionsgeschichte und - wenn möglich - der Ursprung 
dieser christologischen Aussage erfragt werden. 

A) Die vor Lk und Mt liegende Gberlief erung 
Sowohl Lk 1, 34f als auch Mt 1, 18.20 erwecken den Eindruck, daß die Aussage von 
der wunderbaren Empfängnis Jesu bereits verteidigt wird. Bei Lk gibt die Frage „Wie 
kann dies geschehen .. 7" zu erkennen, daß der Leserschaft die Empfängnis durch die 
Jungfrau (vgl 1,27.31) nicht unproblematisch war. Zur Antwort verweist er auf Gottes 
Allmacht (vgl. VV. 35b.36.37). Gottes Geist wird im Schoß der Jungfrau ein Kind 
erschaffen. Bei Mt 1,18-25 tritt deutlicher eine apologetische Absicht zutage. Mt 
antwortet solchen, die an einem Satz des Gemeindeglaubens zweifeln und die Empfäng­
nis Jesu offenbar auf „natürliche" Weise erklären wollen38• Wenn aber die dies­
bezüglichen Argumentationen der Evangelisten schon den vorhandenen Glaubenssatz 
verteidigen, so ist zu fragen, ob ihre - weithin übereinstimmenden - Begründungen 
(besonders der Hinweis auf die ursächliche Wirkung des göttlichen Geistes) nicht dem 
eigentlichen Glaubenssatz gegenüber sekundär sind. 
Im Hinblick auf diese Frage muß aber betont werden, daß in beiden Fällen die argu­
mentierende Tendenz nicht eigentlich auf die jungfräuliche Empfängnis ausgeht. Viel­
mehr wird die Glaubensüberzeugung von der geistgewirkten Empfängnis im Fall 
des Mt-Evangeliums für eine Argumentation verwendet, die A. Vögtle so beschreibt: 
„Darin, daß die Szene 1, 18-25 nicht mit dem Reflexionszitat schließt, sondern mit 
der Feststellung, daß Joseph das vom Engel Befohlene ausführte, kommt gerade 
die eigentliche Pointe dieses Exkurses zum Ausdruck. Mit der Namengebung ist der 
von seiner rechtmäßigen Frau geborene Sohn rechtlich endgültig und unumstößlich 
in die an Joseph geknüpfte Geschlechter-Erbfolge eingesetzt, und zwar - wie der 
Evangelist, das spezi.6sche Beweisanliegen der Genealogie aufnehmend, eben durch 
die Schriftgemäßheit der Mitteilung und Anordnung des Engels bestätigt sieht 
1,23 = Is 7,14 - : als der Messias."39 Auf der Seite des Lk-Evangeliums tendiert die 
Antwort des Engels nicht lediglich auf eine Beantwortung des Wie der jungfräulichen 
Empfängnis Jesu, sondern sie gipfelt in der Prädikation des Kindes als des „Heiligen'' 
und des „Sohn Gottes."40 Insofern können wir bei der Rückfrage nach dem vor­
synoptischen Glaubenssatz von der geistgewirkten Emfängnis J esu voraussetzen, daß 
dieser Satz von den beiden Evangelisten nicht eigentlich argumentierend und apologe­
tisch geschützt werden soll, sondern als unbestriijenes Bekenntnis zu einer christolo­
gischen Beweisführung verwendet wird. 

ss H. Schürmann, Lukasevangelium, 57. Siehe schon M. Dibelius, Jungfrauensohn und Krippen­
kind. Untersuchungen zur Geburtsgeschichte Jesu im Lukasevangelium (erstmalig 1932), in: 
Botschaft und Geschichte. Bd. I, Tübingen 1953, 1-78; 24. Demgegenüber schreibt A. Vögtle, 
daß sich solche Apologetik „schwerlich als eigentliches oder gar einziges Motiv nachweisen" 
lasse (Die Genealogie Mt 1, 2-16 und die matthäische Kindheitsgeschichte: BZ NF 8 [1964] 
45-58. 239-262; 9 (1965] 32-49; hier 243). 

111 A. Vögtle, a. a. O. 8 (1964), 245; vgl. auch M. Kramer, Die Menschwerdung Jesu Christi nach 
Matthäus (Mt 1): Bibi. 45 (1964), 1-SO; besonders 4-6. 

,o Siehe H. Schürmann, Lukasevangelium, S3. 

111 



Die entscheidenden estandteile des Traditionsstückes bestehen $tensichtlich in den
beiden erminologischen Berührungspunkten der matthäischen und der
nischen Form (1 ü 2 Hinzu ommen ZWEe1 Berührungspunkte anderer (3

Die Ursache Maria ihr mpfängt, wird 11 Wirken des Geistes
gesehen Nach Mt 18 stellt sich VOT der eimführung Maria durch 0Sse! heraus,
daß schwanger ıst Der Evangelist nımmt schon die Botschaft des Engels Josef
VOTaus, laf die Schwangerschaft AVEVLATOG Ü yLOV F.hardanl V.20 bringt dann das
Wort des gels 0se! das ihm sagt, Ma;:  T1a durch das Wirken des heiligen
(eistes schwanger TO Yap &v QÜüTY yEvvNÜEV e AVEULATÖG viOV Damit
soll das Bedenken des 0se weggeraumt werden, das erwartete stamme UuS
ehebrecherischem Verkehr mıit , anderen Mann Die Präposition >  S  %3 111 erbin-
dung mut dem Verbum VEYVÜO, das SGtelle yeCcuse ZUu übersetzen
ist, Q+ die Wirksamkeit des göttlichen Geistes nach Analogie der Zeugung durch
den Mann verstehen‘! Anders verhält sich damit bei 1, 35 spril
zurückhaltender E  S „Komme des göttlichen Geistes „auf Maria, von e11€

„UÜberschattung“ der Jungfrau durch die des Höchsten“?* Damit wird nicht
euphemistisch Zeugungsakt umschrieben, sondern das Wirken des Geistes gekenn-
zeichnet Der Zielpunkt der Aussage ist die Folge des Geisteswirkens das Kind wird
(mit Recht) als ‚„‚nheilig” und „Sohn Gottes“” bezeichnet.
2, ist der Unterschied zwischen Mt und e1nen weiıt: B
punkt beurteilen. Nach Mt 1, 20  Ü wird das Kindi: Schoß der Mutter tTOÖ VEVVNÜEV
bezeichnet. Vor der eburt kann dieses substantivierte Partizipium (Aor.
pass.) HU „das Gezeugte i1neinen Bei (1 35) jedoch ist das Partizipium (Praes
pass TO VEVVOLEVOV gallz der Multter AUS gesehen und daher mıiıt ‚„das, wWas

geboren dll bzw allgemeiner Mut „das Kind” zu übersetzen®® Der Gedanke
PiNe zeugende ännliche Tätigkeit ist wWeNnıger direkt vorhanden bei M*
Somit (aus u 2.) geschlossen werden, daß in der vorsynoptischen Tradition

betreffende Christologumenon der zurückhaltenden assung des entsprochen
hat Denn die Entwicklung - insbesondere die Apokryphen ZEIBPEN, 11

Richtung e171€ biologisch-materiellen Ausfaltung der Glaubensaussage Der Nach-
liegt ursprünglich nicht auf der ‚„‚vaterlosen” Lebensentstehung, sondern auf der

Tatsache, lafs die 15 Jesu, des Heilbringers, zanz dem Wirken des Hi Geistes
zu verdanken 44

In beiden Fällen wird die entscheidende christologische Aussage Von -  ® Engel
gesprochen Sicherlich 1st das Stilmittel durch das der Offenbarungscharakter
der Aussage kenntlich gema wird Die vorliegende Tradition weiß sich bei
der Aussage s die geistgewirkte Empfängnis nicht 4 S konstatierbare und
empirisch beweisbare Tatsache handelt, csondern um die von Gott kommende vertiefte
eul der Person esu Übrigens hatte auch die oben postulierte Annun-
tiationsgeschichte der vorlukanischen Form 1, die entscheidende olo-
gische Aussage dem Engel den Mund gelegt 32 33)
x  r owohl bei Mt als bei wird das Christologumenon vVon der geistgewirkten
Empfängnis Jesu mur Is Verbindung gebracht ‚WAar erscheint der at] Text

Mt erst 1 Vers 23 als nachträgliches Reflexionszitat und IST insofern nicht
mıiıt dem Christologumenon verbunden wurde häufig betont, die

geistgewirkte Empfängnis Jesu onne  .. S der Urkirche nicht Is erschlossen
41 Bauer, Wörterbuch, V, YEVVÜO vgl Jo 1, 13; 3,

Siehe auch oben ZU 35: N
den eleg Philo, plant.  a und (vgl Herodot I 108), angesichts dessen nentschieden-

heit Bauers (a und 2) unberechtigt e
Die zeugende eit des Mannes WIr in der echischen Antike als eigentlich aktive
und entscheidende Ursache bei der Entstehung ein Menschen angesehen; vgl Balme,
Zeugungslehre, in Lexikon der alten Welt, ürich 1965, ‚31—33

112

Die entsdteidenden Bestandteile des Traditionsstückes bestehen offensidttlidt in den 
beiden terminologisdten Berührungspunkten zwisdten der matthäisdten und der luka­
nisdten Form (1. u. 2.). Hinzu kommen zwei Berührungspunkte anderer Art (3. u. 4.). 
1. Die Ursadte dafür, daß Maria ihr Kind empfängt, wird im Wirken des HZ. Geistes 
gesehen. Nadt Mt 1, 18 stellt sidt vor der Heimführung Mariä durdt Josef heraus, 
daB sie sdtwanger ist. Der Evangelist nimmt sdton die Botsdtaft des Engels an Josef 
voraus, daß die Sdtwangersdtaft ~ miE-6µa-ro; &:y(ou stammt. V.20 bringt dann das 
Wort des Engels an Josef, das ihm sagt, Maria sei durdt das Wirken des heiligen 
Geistes sdtwanger: 'tO "fClQ ev a-ö-rn YEWl)ilEV E?f. ~euµa-r6; EG'tl,V äyCou. Damit 
soll das Bedenken des Josef weggeräumt werden, das erwartete Kind stamme aus 
ehebredterisdtem Verkehr mit einem anderen Mann. Die Präposition lx in V erbin­
dung mit dem Verbum yevva.ro, das an unserer Stelle mit „zeugen" zu übersetzen 
ist, läßt die Wirksamkeit des göttlidten Geistes nadt Analogie der Zeugung durch 
den Mann verstehen41• Anders verhält es sich damit bei Lukas. Lk 1, 35 sprkht 
zurückhaltender vom „Kommen" des göttlichen Geistes „auf" Maria, von einer 
„Obersdtattung" der Jungfrau durdt die Kraft des Hödtsten42• Damit wird nidtt 
euphemistisdt ein Zeugungsakt umsdtrieben, sondern das Wirken des Geistes gekenn­
zeidtnet. Der Zielpunkt der Aussage ist die Folge des Geisteswirkens: das Kind wird 
(mit Recht) als „heilig" und als „Sohn Gottes" bezeidtnet. 
2. Ähnlidt ist der Unterschied zwischen Mt und Lk in einem zweiten Berührungs­
punkt zu beurteilen. Nadt Mt 1, 20 wird das Kind im Schoß der Mutter mit -ro yEWl')iltv 
bezeidtnet. Vor der Geburt kann dieses substantivierte Partizipium (Aor. 1 
pass.) nur „das Gezeugte" meinen. Bei Lk (1, 35) jedodt ist das Partizipium (Praes. 
pass.) -ro yevvcbµevov ganz von der Mutter aus gesehen und daher mit „das, was 
geboren wird" bzw. allgemeiner mit „das Kind" zu übersetzen43• Der Gedanke an 
eine zeugende männlidte Tätigkeit ist weniger direkt vorhanden als bei Mt. 
Somit kann (aus 1. u. 2.) gesdtlossen werden, daß in der vorsynoptisdten Tradition 
das betreffende Christologumenon der zurückhaltenden Fassung des Lk entsprochen 
hat. Denn die Entwicklung ging, wie insbesondere die Apokryphen zeigen, in die 
Ridttung einer biologisdt-materiellen Ausfaltung der Glaubensaussage. Der Nach­
druck liegt ursprünglidt nicht auf der „vaterlosen" Lebensentstehung, sondern auf der 
Tatsadte, daß die Existenz Jesu, des Heilbringers, ganz dem Wirken des HI. Geistes 
zu verdanken ist44• 

3. In beiden Fällen wird die entscheidende christologisdte Aussage von einem Engel 
gesprodten. Sidterlidt ist das ein Stilmittel, durdt das u. a. der Offenbarungsdtarakter 
der Aussage kenntlidt gemadtt wird. Die vorliegende Tradition weiß, daß es sich bei 
der Aussage über die geistgewirkte Empfängnis nidtt um eine konstatierbare und 
empirisdt beweisbare Tatsame handelt, sondern um die von Gott kommende vertiefte 
Deutung der Person J esu Christi. übrigens hatte auch die oben postulierte Annun­
tiationsgesdtidtte der vorlukanisdten Form (Lk 1, 26-33) die entsdteidende christolo­
gische Aussage dem Engel in den Mund gelegt (VV.32.33). 
4. Sowohl bei Mt als bei Lk wird das Christologumenon von der geistgewirkten 
Empfängnis Jesu mit Is 7, 14 in Verbindung gebracht. Zwar ersdteint der atl Text 
bei Mt erst im Vers 23 als nadtträgliches Reflexionszitat und ist insofern nidtt 
unmittelbar mit dem Christologumenon verbunden. Deshalb wurde häufig betont, die 
geistgewirkte Empfängnis Jesu könne von der Urkirche nicht aus Is 7, 14 erschlossen 

u Siehe W. Bauer, Wörterbuch, s. v. yevvltro 1 a; vgl. Jo 1, 13; 3, 6. 
42 Siehe auch oben zu V. 35: Nr. 7. 
43 Vgl. den Beleg bei Philo, plant.15 (vgl. Herodot I 108), angesichts dessen die Unentschieden­

heit W. Bauers (a. a. O. 1 a und 2) unberechtigt erscheint. 
" Die zeugende Tätigkeit des Mannes wird in der griechischen Antike als die eigentlich aktive 

und entscheidende Ursache bei der Entstehung eines Menschen angesehen; vgl. D. M. Balme, 
Zeugungslehre, in: Lexikon der alten Welt, Zürich 1965, 3331-3333. 

112 



worden sSen  45 indessen berücksichtigt, ın dem vorlukanischen Stü:  Q
1, 26—33 ereits der Bezug auf die c-Stelle offenkundig ist, Ja, die ganz!

Szene VvVon dieser Gtelle her komponiert erscheint (vgl besonders L, wird Iarn

mit einem solchen Urteil zurückhaltender Sein. Freilich ist mit Is 7, 14 nicht der
edanke der eistzeugung verbunden. Deshalb wird n behaupten können,
das Christologumenon auf urchristlicher Interpretation von Is 7, ennoch
scheint deutlich sein, ese Schriftstelle schon cehr bald mit dem christologi-
schen Glaubenssatz Verbindung gebracht worden ist.

B) Die urzeln des Christolozumenon
Nachdem schon die vorsynoptische Überlieferung von der geistgewirkten Empfängnis
esu nicht mıitf Sicherheit wiedergewonnen werden konnte, wird zugeben mussen,

weiteres Vordringen zZzu den Wurzeln dieser christologischen Aussage 8 cehr
hypothetisch gelingen kann Das schliefßt aber doch nicht clie Aussicht d mögliche
Wurzeln zu und unmögliche auszuschließen.
1. Wenn bedenkt, daß Vordergrund der Aussage die eist gewirkte
eugung bzw. Geburt Jesu steht, die durch göttliche Offenbarung bekannt wurde,
wird 111 zunächst Ps 2y erinnert, Gott dem messianischen König sagt
„Mein So  B bist du, heute habe ich dich gezeugt!” Die göttliche „Zeugun  ‚44 macht
ESUuSs ZUm Messias und Sohn Gottes eiıner nt] Aussage wird der Psalmvers auf
die Auferweckung Jesu bezogen Apz 13, 33) Eine sekundäre Textüberlieferung cieht
das „heute“ 1 der Taufe Jesu gekommen (Lk 3, 22 it) Die Qumrangemeinde besaß
das Theologumenon VO der göttlichen Zeugung des essias (1 ()5a 2, 11 £)
nschluß - Ps 2, 748 Dennoch wird 1Nan .<  mussen, gerade die entschei-
dende Aussage vVon der Zeugung durch Gottes Geist Qumran nicht vorliegt47,
D  1ese spezifische Aussage der orsynoptischen Überlieferung kann palästinischen
Judentum nicht belegt werden. Aus dem kann S  s e1ne „hellenistische“ Analogie
wIıe 4, 29 (vgl om  _ 4, 17.19; Jo 1, 13; 3, heranziehen. he entscheidende
rage jedoch wird lauten: Wie kam dazu, laß Inan Empfängnis und Geburt Jesu
“! dem Wirken des Geistes Zusammenhang brachte? Die Antwort WT' wohl

der Taufoffenbarung ausgehen müssen, die Jesus den So  B Gottes prädiziert,
und ZWAäaTl dem Augenblick, als der Geist Gottes auf ihn herabkommt (Mk 1,
1e diese Offenbarung Beziehung zu Ps 2, steht, WIT' dabei der Geistbesitz
Jesu mıt Se1lNner Gottessohnschaft Beziehung ges vgl Röm 1, 3 f 1, 35)

Nach der oben vorgetragenen Hypothese gab s bereits vorlukanisch eine erkün-
digungsgeschichte, die Jesu eburt durch die Jungfrau Maria ankündigte, allerdings
ohne Jesu pfängnis mut dem eist Verbindung Zzu bringen (Lk 1,

Dibelius hielt die ausgeführte Erzählung gegenüber dem eigentlichen (knapp
aussagenden) Christologumenon sekundäri® Wenn egcn der unzulässigen
Voraussetzung Dibelius’ s handle sich um eine egendäre Bildung dieses Urt:  ®,

45 etw:; mEvangelium nach Lukas, 47 (gegen Harnack
Siehe Betz, Von ott gezeugt, Urchristen! Kirche (35
eremias), Berlin

i Gegen Michel / Betz, s durch einen ettens! aus 3, und 7, 6 f,)
zZu der These kommen, „daß e sich bei der Zeugung £es51a45 un ınen Akt des schöpfe-
schen Gottesgeistes I (15) George, Jesus Fils de Dieu dans van
selon saınt Luc RB 72 1965), 185—209; 1971 mit 17.,. Legrand (L’arriere-planneo-testamentaire de Lc, I, RB Zo (1963], 161—192) möchte den Hintergrund von L 1, 35

einem „apokalyptischen ema  48 sehen, ursprünglich arusie beschrieben habe
(vgl 1, 3 £.) Dieses Schema ätten Christen zunächst auf „Verherrlichung

isti“ angewendet, ehe die Linie bis ur Empfängnis weiterzog. ] wolle damit SdgCll,
nicht U1 die Auferstehung schon eine „Parusie” Warl, sondern auch Jesu Empfängnis

ese Hypothese -  e& überzeugen, weil Sgie Röm 1, 3 £ unbekümmert
mı* 1, 35 in Verbindun brin

1Delus, Jungfrauenso und ppenkind,

113

worden sein45• Sobald man indessen berücksichtigt, daß in dem vorlukanischen Stück 
lk 1, 26-33 bereits der Bezug auf die Is-Stelle offenkundig ist, ja, daß die ganze 
Szene von dieser Stelle her komponiert erscheint (vgl. besonders 1, 26.31), wird man 
mit einem solchen Urteil zurückhaltender sein. Freilich ist mit Is 7, 14 nicht der 
Gedanke der Geistzeugung verbunden. Deshalb wird man nicht behaupten können, 
das Christologumenon beruhe auf urchristlicher Interpretation von Is 7, 14. Dennoch 
scheint deutlich zu sein, daß diese Schriftstelle schon sehr bald mit dem christologi­
schen Glaubenssatz in Verbindung gebracht worden ist. 

B) Die Wurzeln des Christologumenon 
Nachdem schon die vorsynoptische Oberlieferung von der geistgewirkten Empfängnis 
J esu nicht mit Sicherheit wiedergewonnen werden konnte, wird man zugeben müssen, 
daß ein weiteres Vordringen zu den Wurzeln dieser christologischen Aussage nur sehr 
hypothetisch gelingen kann. Das schließt aber doch nicht die Aussicht aus, mögliche 
Wurzeln zu nennen und unmögliche auszuschließen. 
1. Wenn man bedenkt, daß im Vordergrund der Aussage die vom HI. Geist gewirkte 
Zeugung bzw. Geburt Jesu steht, die durch göttliche Offenbarung bekannt wurde, so 
wird man zunächst an Ps 2, 7 erinnert, wo Gott dem messianischen König sagt: 
„Mein Sohn bist du, heute habe ich dich gezeugt!" Die göttliche „Zeugung" macht 
Jesus zum Messias und Sohn Gottes. In einer ntl Aussage wird der Psalmvers auf 
die Auferweckung Jesu bezogen (Apg 13, 33). Eine sekundäre Textüberlieferung sieht 
das „heute" in der Taufe Jesu gekommen (Lk 3, 22 D it). Die Qumrangemeinde besaß 
das Theologumenon von der göttlichen Zeugung des Messias (1 QSa 2, 11 f) im 
Anschluß an Ps 2, 746• Dennoch wird man sagen müssen, daß gerade die entschei­
dende Aussage von der Zeugung durch Gottes Geist in Qumran nicht vorliegt'7• 

Diese spezifische Aussage der vorsynoptischen Oberlieferung kann im palästinischen 
Judentum nicht belegt werden. Aus dem NT kann man eine „hellenistische" Analogie 
wie Gai 4, 29 (vgl. Röm 4, 17.19; Jo 1, 13; 3, 6) heranziehen. Die entscheidende 
Frage jedoch wird lauten: Wie kam es dazu, daß man Empfängnis und Geburt ]esu 
mit dem Wirken des HI. Geistes in Zusammenhang brachte? Die Antwort wird wohl 
von der Taufoffenbarung ausgehen müssen, die Jesus als den Sohn Gottes prädiziert, 
und zwar in dem Augenblick, als der Geist Gottes auf ihn herabkommt (Mk 1, 10 f). 
Wie diese Offenbarung in Beziehung zu Ps 2, 7 steht, so wird dabei der Geistbesitz 
Jesu mit seiner Gottessohnschaft in Beziehung gesetzt (vgl. Röm 1, 3 f; Lk 1, 3S). 

2. Nach der oben vorgetragenen Hypothese gab es bereits vorlukanisch eine Verkün­
digungsgeschichte, die J esu Geburt durch die Jungfrau Maria ankündigte, allerdings 
ohne Jesu Empfängnis mit dem HI. Geist in Verbindung zu bringen (Lk 1, 26-33). 
M. Dibelius hielt die ausgeführte Erzählung gegenüber dem eigentlichen (knapp 
aussagenden) Christologumenon für sekundär48• Wenn man wegen der unzulässigen 
Voraussetzung Dibelius' - es handle sich um eine legendäre Bildung - dieses Urteil 

45 Vgl. etwa J. Schmid, Evangelium nach Lukas, 47 (gegen A. Harnadc). 
48 Siehe 0. Michel I 0. Betz, Von Gott gezeugt, in: Judentum, Urchristentum, Kirche (FS. f. J. 

Jeremias), Berlin 21964, 3-23; 15. 
47 Gegen Michel I Betz, die nur durch einen Kettenschluß (aus 1 QH 3, 10 und 1 QH 7, 6 f.) 

zu der These kommen, ,,daß es sich bei der Zeugung des Messias um einen Akt des schöpfe­
rischen Gottesgeistes handeln muß" (15). Siehe A. George, Jesus Fils de Dieu dans l' evangile 
selon saint Luc: RB 72 (1965), 185-209; 191 mit Anm. 17. - L. Legrand (L'arriere-plan 
neo-testamentaire de Lc, I, 35: RB 70 [1963], 161-192) möchte den Hintergrund von Lk 1, 35 
in einem „apokalyptischen Schema" sehen, das ursprünglich die Parusie beschrieben habe 
(vgl. Röm 1, 3 f.). Dieses Schema hätten die Christen zunächst auf die „Verherrlichung 
Christi" angewendet, ehe Lk die Linie bis zur Empfängnis weiterzog. Er wolle damit sagen, 
daß nicht nur die Auferstehung schon eine „Parusie" war, sondern auch Jesu Empfängnis 
(185). Diese Hypothese kann m. E. nicht überzeugen, weil sie Röm 1, 3 f. zu unbekümmert 
mit Lk 1, 35 in Verbindung bringt. 

'8 M. Dibelius, Jungfrauensohn und Krippenkind, 35. 

8 
113 



nicht teilt, Sso wird Han dieser ung eine Überlieferung csehen dürfen, die
ebenso alt selin wıe das kurze Christologumenon 25 gehö: diese Er-
zählung, die weitgehend auf Is 7, fußt, griechisch sprechende Juden-
christentum. 5 ihrer Wurzeln liegt eben der Schriftstelle Is 71 14, die der

wenigstens auf eine Jungfrau ENSETEN Sinn bezogen werden konnte. Die
Erzählung steht aber auch in einer Beziehung at] Verkündigungsgeschichten Was
hier jeweils Wunder der Allmacht Gottes angekündigt wird, findet seine
gleichliche Überbietung, wei das AUS einer Jungfrau geboren wird. Dieses
Kind ıst der Messias, die entscheidende Gestalt der VOoO  I Gott geführten Heilsgeschichte!
Also steht die Geschichte auch 1er einer biblischen Tradition. WIFT'! dann von
sich 2US Analogie 1, die Ursächlichkeit des Geistes dieses Stüil  «M
eingefügt haben, vVvon der }  Pr der Tradition wußte Jesus ist nicht VO'

Geist erfüllt wıe Johannes (1, 15), csondern verdankt seıne istenz esem
ottesgeist (1, 35)

Die rage religionsgeschichtlicher Analogien spielt icht dem Sinn eiıne Rolle,
diese eigentliche Wurzeln ın Frage k:  oe,  amı!  en*?. ennoch collten 61e nicht außer

Betracht bleiben, weil sich ihnen zeigt, > die ellenistischen Judenchristen mit
ihrer christologischen Aussage bei den Heiden, die s1e ür gewiınnen wollten
oder BEWONNEN hatten, Anklang und Verständnis finden konnten®9.
Die ägyptischen Vorstellungen S der Zeugung durch den göttlichen Geist>! können
schon auf die Übersetzung vVon “’almah durch KApDVEVOG der eingewirkt ha-
ben® In diesem Zusammenhang ist E  auf zu verweisen, gerade Philo ;
Alexandria die Vorstellung bezeugt, bestimmte Gestalten der Heilsgeschichte, die
nach der eindeutig e1inen menschlichen ater hatten, sejen auf dem Wege
jungfräulicher mpfängnis durch Wunder Gottes 1ns  + Leben getreten“®, Wenn
Philo auch allegorischer eise die jungfräulichen Frauengestalten auf Tugenden
bezieht, SO liegt dennoch die Vorstellung zugrunde. Man kann angesichts
dessen nich‘  . Sagen, diese Vorstellung se1 dem uden! emd. 1e ist hellenisti-
schen Judentum eine solche Aussage über Christus dem Hellenisten
verständlich A  Venn auch Christusglauben her gesehen: mifßverständlich Se1in
konnte, bezeugt 1mM 2. Jh. Justin, en er den Juden Tryphon Zusammen-
hang mıit der jungfräulichen Empfängnis esu auf den Perseusmythus verweisen
ß
4, Alle möglichen Wurzeln und Vorstellungshintergründe weılsen SOM auf das
hellenistische udenchristentum Damit wird die ohnehin fragwürdige Theo  TIe  x einer
geheim gehaltenen Familientradition &.  ber die geistgewirkte Empfängnis Jesu einem
weiteren Punkt unwahrscheinlich. Zur Widerlegung dieser Theorie, die uffallender-
weise WIEe:  derum bei Schürmann®® begegnet, hat Vögtle kürzlich das tscheidende
zusammengestellt®® Hier 6ce1 wenigstens auf die Tatsache hingewiesen,

Schweizer (Th V1 378) „Wirkliche religionsgeschichtliche Par scheint B- 7{1
geben  &s GSiehe auch Hasenfuss, » Jungfrauengeburt der Re:  onsgeschichte, in
Brosch Hasenfuss, Jungfrauengeburt,.11—23.5{) Vgl Schürmann, Lukasevangelium, 61 : eligionsgeschichtliche Analogien vermoöogen „die
- Sprech- und Erzählweise, damit auch den gen Verbreitungsraum des PI-
lieferten verständlich zZzu machen  LA

Norden, Die Geburt des Kindes. Geschichte einer religiösen Idee (1924), eul Darm-
ctadt 1958, S(
Siehe Delling, nauOTEVOG, TW (1954), 824—38335; 831,
Philo, de erubım, 40—952, besonders 50; Delling, Z 831 Siehe auch
Plutarch, Numa 4, 6; quaestiones convivales, VIIN 1ı1.
Justin, Dial. 67, 2; 7U, 5,

Schürmann, Lukasevangelium, 61. Exemplarisch dafür Gaechter, Maria im Erden-
leben, Innsbruck 1953, 7 G T Vgl Ders., Der Verkündigungsbericht 1, 26—38: r  Ca
1969), 567—586 besonders

Vögtle, Offene bragen, D4

114

nicht teilt, so wird man in dieser Erzählung eine Oberlieferung sehen dürfen, die 
ebenso alt sein kann, wie das kurze Christologumenon. Allerdings gehört diese Er­
zählung, die weitgehend auf Is 7, 14 LXX fußt, ins griedtlsch sprechende Juden­
christentum. Eine ihrer Wurzeln liegt eben in der Schriftstelle Is 7, 14, die in der 
LXX wenigstens auf eine Jungfrau im engeren Sinn bezogen werden konnte. Die 
Erzählung steht aber auch in einer Beziehung zu atl Verkündigungsgesdtlchten. Was 
hier jeweils als Wunder der Allmacht Gottes angekündigt wird, .findet seine unver­
gleidtliche Oberbietung, wenn das Kind aus einer Jungfrau geboren wird. Dieses 
Kind ist der Messias, die entscheidende Gestalt der von Gott geführten Heilsgesdtlchte f 
Also steht die Gesdtlchte auch hier in einer biblischen Tradition. Lk wird dann von 
sich aus - in Analogie zu 1, 15 - die Ursächlichkeit des HI. Geistes in dieses Stück 
eingefügt haben, von der er aus der Tradition wußte. Jesus ist nicht nur vom 
HI. Geist erfüllt wie Johannes (1, 15), sondern er verdankt seine Existenz diesem 
Gottesgeist (1, 35). 
3. Die Frage religionsgeschichtlicher Analogien spielt nicht in dem Sinn eine Rolle, 
daß diese als eigentliche Wurzeln in Frage kämen49• Dennoch sollten sie nicht außer 
Betracht bleiben, weil sich in ihnen zeigt, daß die hellenistischen Judenchristen mit 
ihrer christologischen Aussage bei den Heiden, die sie für Christus gewinnen wollten 
oder gewonnen hatten, Anklang und Verständnis .finden konnten50• 

Die ägyptischen Vorstellungen von der Zeugung durch den göttlichen Geist51 können 
schon auf die Obersetzung von 'almiih durch jtagt>evo; in der LXX eingewirkt ha­
ben52. In diesem Zusammenhang ist darauf zu verweisen, daß gerade Philo von 
Alexandria die Vorstellung bezeugt, bestimmte Gestalten der Heilsgesdtlchte, die 
nach der Schrift eindeutig einen menschlichen Vater hatten, seien auf dem Wege 
hmgfräulicher Empfängnis durch ein Wunder Gottes ins Leben getreten53• Wenn 
Philo auch in allegorischer Weise die jungfräulichen Frauengestalten auf Tugenden 
bezieht, so liegt dennoch die genannte Vorstellung zugrunde. Man kann angesichts 
dessen nicht sagen, diese Vorstellung sei dem Judentum fremd. Sie ist im hellenisti­
schen Judentum bezeugt. Daß eine solche Aussage über Christus dem Hellenisten 
verständlich - wenn auch vom Christusglauben her gesehen: mißverständlich - sein 
konnte, bezeugt im 2. Jh. Justin, wenn er den Juden Tryphon im Zusammen­
hang mit der jungfräulichen Empfängnis Jesu auf den Perseusmythus verweisen 
lä8t5'. 
4. Alle möglichen Wurzeln und Vorstellungshintergründe weisen somit auf das 
hellenistische J udenduistentum. Damit wird die ohnehin fragwürdige Theorie einer 
geheim gehaltenen Familientradition über die geistgewirkte Empfängnis J esu in einem 
weiteren Punkt unwahrscheinlich. Zur Widerlegung dieser Theorie, die auffallender­
weise wiederum bei Schürmann55 begegnet, hat Vögtle kürzlich das Entscheidende 
zusammengestellt58• Hier sei wenigstens auf die Tatsache hingewiesen, daß es im NT 

,o E. Schweizer (ThW VIII 378): ,,Wirkliche religionsgeschichtliche Par scheint es nic:ht zu 
geben." Siehe auch ]. Hasenfuss, Die Jungfrauengeburt in der Religionsgeschic:hte, in: 
Brosch I Hasenfuss, Jungfrauengeburt,.11-23. 

GO Vgl. H. Schürmann, Lukasevangelium, 61: Religionsgeschic:htliche Analogien vermögen „die 
Denk-, Sprec:h- und Erzählweise, damit auc:h den günstigen Verbreitungsraum. des Ober­
lieferten verständlic:h zu machen". 

51 E. Norden, Die Geburt des Kindes. Geschichte einer religiösen Idee (1924), Neudruck Darm­
stadt 1958, 77 f. 80 f. 

111 Siehe G. Delling, :iae-Dtvo~, in: ThW V (1954), 824-835; 831, 34-40. 
63 Philo, de c:herubim, 40-52, besonders 43. 46. 50; dazu G. Delling, a. a. O. 831 f. Siehe auc:h 

Plutarch, Numa 4, 6; quaestiones convivales, VIII 1. 
" ]ustin, Dial. 67, 2; 70, 5. 
56 H. Schürmann, Lukasevangelium., 61. Exemplarisc:h dafür: P. Gaechter, Maria im Erden­

leben, Innsbruck 1953, 75-77. Vgl. Ders., Der Verkiindigungsberic:ht Lk 1, 26-38: ZI<Th 91 
(1969), 322-363. 567-586; besonders 576-579. 

H A. Vögtle, Offene Fragen, 59--64. 

114 



drei miteinander konkurrierende Vorstellungen gibt, die die Heilbringerwürde Jesu
begründen wollen. Neben der Menschwerdung e1ner praäexistenten Gestalt (bzw. der
Sendung des Sohnes) wird die Abstammung esu „AUuSs dem Samen Davids” vertreten,
„der £ortführende Aussage die vVon der eburt des Messias Bethlehem ent-
spricht””>7, dritte Vorstellung begegnet die pfängnis VC Geist. Da außer-
dem die Vorstellungen innerhalb der Kapitel 1—2 konkurrieren, die VvVon

Vögtle gestellte vorsichtige Frage bejahen „Erklärt sich der Umstand, laß
nich:  e die Erzählung zwölfjährigen Jesus, sondern auch die S der himm-
lischen Proklamation der Bethlehem erfolgten Messiasgeburt SUKaT noch be Lukas
das 1s5sen die geistgewirkte Empfängnis ıgnoriert, nicht doch AIl SCZWUNgHEN-
sten bei der allgemeinen vertretenen Hypothese, die beiden SÖzenen von der
geistgewirkten Empfängnis und VÖO  - der Geburt des Messias An der Gtadt Davids’
nicht historischer Überlieferung wurzeln, sondern verschiedenen Otufen und
Ansätzen der christologischen Reflexion (‚Sohn Davids’ und So  S es entsprun-
gecn

L 1, 44 In der lukanischen Christologie
hat insbesondere 1, seiner eigenen christologischen Absicht Ausdruck

Lehen. Doch auch der gesam(ten Verkündigungspe:  ope, wıe s1e heute 1,
26—38 vorliegt, ommen Konturen der ukanischen Christologie ZUI[I Vorschein

Der Zielpunkt Von 1, 34 £ ist den letzten Worten erreicht: clas Kind wird
„heilig genannt werden, So  g Gottes”. besteht kein Grund, hier v{ einer adop-
tianischen Christologie sprechen®?, Vielmehr der Evangelist Sagen, uhel"
h 8II und insbesondere „Sochn Gottes” sachgemäße christologische Bezeichnungen Jesu
SM  d, weil seine Empfängnis bewirkt wurde m „heiligen Geist”, der „Kraft
des Höchsten“” gekennzeichnet ist. Dem Parallelismus Von Geist und Kraft des
öchsten entspricht die Parallelität vVon „heilig” und „Sohn Gottes”. Jesus ist von
seiner eburt der eilige und der S0  e Gottes Wenn PSEC Qualifikation mit dem
Wirken des Gottesgeistes begründet wird, liegt doch noch keine Wesenschristologie

CNHEIEN Sinn VOILI, die Vorn einer physischen Gottessohnschaft spräche®, Der
„Heilige” 1st gänzlich den jenst Gottes ausgesondert und erwählt. Der „Sohn
Gottes” ist dem Vater grundsätzlich untergeordnet*!,
Wenn dem schöpferischen Wirken des Gottesgeistes die Existenz Jesu
zuschreibt, dann damit vielleicht cdie mıit eSsus beginnende eit die der
Neuen Schöpfung kennzeichnen®?, die Zeit, in der Gottes Geist als der Geist
nicht Christus heiligt (Apg 3, 14; 4, 27), sondern auch die Christen Apg 9,

Der Kontext In 1, 34 f G-  Pn die christologischen Absichten des Evangelisten
noch deutlicher. Er erzählt die Verkündigung an Maria als überbietende Parallele
der Verkündigung der Johannesgeburt, Ohne Zweifel geht die Parallelisierung z
einem guten Teil auf die Hand des Evangelisten zurück®3 Jesus wird auch

57 Ebd.
Vögtle, d. 62.

Grundmann, Das Evangelium nach Lukas, Berlin 1961, Hahn, ChristologischeHoheitstitel hre Geschichte frühen Christentum, Göttingen 3068
Siehe Hahn, ; 308; Voss, Die Christologie der lukanischen Schriften Grund-
zugen, Paris/Brügge 1965, 7 $ Schweizer, VIII 3758.
Mit Recht betont VOoan Conzelmann, Die Mitte der eit. Studien eologie des Lukas,
Tübingen T, 161.
Vgl C. Barrett, The Holy Spirit and the Gospel Tradition, London °1954, 21—24.,

r  o  z SGiehe neuerdings George, Le parall le entre Jean-Baptiste et Jesus LcC 1—2, B  ..
Melanges Bibliques (FS. f. B. Rigaux), Gembloux 1970, 47—171; 168 Weniger vorsichtigäaußerte sich seinerzeıt Erdmann, Die Vorgeschichte des Lukas- Matthäus-Evange-liums und Vergils vierte Ekloge, Göttingen 1932, Q—171.

115

drei miteinander konkurrierende Vorstellungen gibt, die die Heilbringerwürde J esu 
begründen wollen. Neben der Menschwerdung einer präexistenten Gestalt {bzw. der 
Sendung des Sohnes) wird die Abstammung J esu „aus dem Samen Davids" vertreten, 
,,der als fortführende Aussage die von der Geburt des Messias in Bethlehem ent­
spricht"67. Als dritte Vorstellung begegnet die Empfängnis vom 1-ll. Geist. Da außer­
dem die Vorstellungen innerhalb der Kapitel Lk 1-2 konkurrieren, kann man die von 
Vögtle gestellte vorsichtige Frage m. E. bejahen: ,,Erklärt sich der Umstand, daß 
nicht nur die Erzählung vom zwölfjährigen Jesus, sondern auch die von der himm­
lischen Proklamation der in Bethlehem erfolgten Messiasgeburt sogar noch bei Lukas 
das Wissen um die geistgewirkte Empfängnis ignoriert, nicht doch am ungezwungen­
sten bei der im allgemeinen vertretenen Hypothese, daß die beiden Szenen von der 
geistgewirkten Empfängnis und von der Geburt des Messias ,in der Stadt Davids' 
nicht in historischer Oberlieferung wurzeln, sondern in verschiedenen Stufen und 
Ansätzen der christologischen Reflexion (,Sohn Davids' und ,Sohn Gottes') entsprun­
gen sind 7"158 

C) Lk 1, 34 f in der lukanischen Christologie 
Lk hat insbesondere in 1, 34 f seiner eigenen christologischen Absicht Ausdruck ver­
liehen. Doch auch in der gesamten V erkündigungsperikope, wie sie heute in Lk 1, 
26-38 vorliegt, kommen Konturen der lukanischen Christologie zum Vorschein. 
1. Der Zielpunkt von 1, 34 f ist in den letzten Worten erreicht: das Kind wird 
,,heilig genannt werden, Sohn Gottes". Es besteht kein Grund, hier von einer adop­
tianischen Christologie zu sprechen59• Vielmehr will der Evangelist sagen, daß „hei­
lig" und insbesondere „Sohn Gottes" sachgemäße christologische Bezeichnungen J esu 
sind, weil seine Empfängnis bewirkt wurde vom „heiligen Geist", der als „Kraft 
des Höchsten" gekennzeichnet ist. Dem Parallelismus von HI. Geist und Kraft des 
Höchsten entspricht die Parallelität von „heilig" und „Sohn Gottes". Jesus ist von 
seiner Geburt an der Heilige und der Sohn Gottes. Wenn diese Qualifikation mit dem 
Wirken des Gottesgeistes begründet wird, liegt doch noch keine Wesensduistologie 
im engeren Sinn vor, die von einer physischen Gottessohnschaft spräche60• Der 
„Heilige" ist gänzlich für den Dienst Gottes ausgesondert und erwählt. Der „Sohn 
Gottes" ist dem Vater grundsätzlich untergeordnet61• 

Wenn Lk dem schöpferischen Wirken des Gottesgeistes die Existenz Jesu Christi 
zusdu-eibt, dann will er damit vielleicht die mit Jesus beginnende Zeit als die der 
Neuen Schöpfung kennzeichnen62, als die Zeit, in der Gottes Geist als der HI. Geist 
nicht nur Christus heiligt (Apg 3, 14; 4, 27), sondern auch die Christen (Apg 9, 
13.32). 

2. Der Kontext von 1, 34 f macht die christologischen Absichten des Evangelisten 
noch deutlicher. Er erzählt die Verkündigung an Maria als überbietende Parallele zu 
der Verkündigung der Johannesgeburt. Ohne Zweifel geht die Parallelisierung zu 
einem guten Teil auf die Hand des Evangelisten zurück68• Jesus wird - auch in 

67 Ebd. 62. 
58 A. Vögtle, a. a. 0. 62. 
119 So W. Grundmann, Das Evangelium nach Lukas, Berlin 1961, 56; F. Hahn, Christologische 

Hoheitstitel. Ihre Geschichte im frühen Christentum, Göttingen 31966, 306. 
80 Siehe F. Hahn, a. a. 0. 308; G. Voss, Die Christologie der lukanischen Schriften in Grund­

zügen, Paris/Brügge 1965, 79; E. Schweizer, ThW VIII 378. 
81 Mit Recht betont von H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des Lukas, 

Tübingen '1962, 161. 
81 Vgl. C. K. Barrett, The Holy Spirit and the Gospel Tradition, London 21954, 21-24. 
83 Siehe neuerdings A. George, Le parallele entre Jean-Baptiste et Jesus en Lc 1-2, in: 

Melanges Bibliques (FS. f. B. Rigaux), Gembloux 1970, 147-171; 168. Weniger vorsichtig 
äußerte sich seinerzeit G. Erdmann, Die Vorgeschichte des Lukas- und Matthäus-Evange• 
liums und Vergils vierte Ekloge, Göttingen 1932, 9-11. 

11S 



ogie Annuntiationsgeschichten cdie entscheidende Gestalt der gott-
lichen Heilsgeschichte gekennzeichnet, die bsolut Dienst Gottes steht, G1e

Dasein ausschließlich dem Wirken des Geistes verd. ähren: Johannes „groß
VOor dem Herrn 1st (1, 15), wird Jesus absolut „groß“ genannt (1, 32) Sosehr die
Gestalt des Johannes mit der des Messias zusammengesehen wird, umn beide
Akteure eines einheitlichen Geschichtshandelns Gottes zZu kennzeichnen Jesus ıst
mehr der Vorläufer-Prophet. WITC: auch die Verhaltensweise der Jung-
frau Maria miıt der des Zacharias verglichen werden mussen.  b Das Interesse des
Evangelisten geht B-  . auf eine Biographie Mariens, sondern auf ihren Vorbild-
charakter den Gläubigen®, Maria ist Vorbild des gläubigen Menschen, der sich
trotz  L£ aller Fragen dem Wort Gottes unterstellt (1, 38.45; vgl auch 1, 34)°, Zacha-
Mnas hingegen fordert runde eın Zeichen (1, 18) Eine weıiıt: Parallele kann
der Tatsache gesehen werden, daf Johannes im ebet VvVon Zacharias erbeten worden
V (1, 13), die Verkündigung Maria aber nich dergleichen erzählt. Das
Mariens ist HdILZ Geschenk der Gnade®, ährend Johannes der menschlichen Aktivi-
tat seines Vaters seın Leben verdankt, der B gebetet hat und das
zeugte. ennoch ist dieser Gnadencharakter, Jesus das Geschenk Gottes die
Menschheit ist, nicht die vorwiegende Aussage des Theologumenon®?,
3, Neuere Versuche ZU) ukanischen eologie haben einen antignostischen TIenor
des Ilukanischen Werkes erkennen wollen®. Wenn ese Hypothese auch einseiti;
gelten muß, wird lli[ !i doch beachten, C4  \n  ”C im Unterschied apokryphen (gnostisie-
renden) Kindheitserzählungen®, keine Wundertat des esuskindes erzählt. iel-
mehr betont er gerade menschliche Wachstum des Kindes, das ‚„heranwuchs und
erstarkte, indem muit eishell erFfüllt wurde  ‚s 2, 40; vgl 2, 52) Anders
beim Vorläufer Johannes der entsprechenden edaktionellen Wendung nicht
gesagt, laß das „Iim Geiste erstarkte“ (1, Jesus 1st eben Anfang
wesentlich ım S] des Gottesgeistes. Er ist mit Gott verbunden einer Tiefe, cdie
at] und jüdische Vorstellungen über den Messias übersteigt. Er iıst der „Sohn Gottes“

einem absolut neuen Sinn.

Die Ansicht, VM  l'!l werde alg Repräsentantin Israels vorgestellt (so Vor em Laurentin,
und eologie der lukanischen Kindheitsgeschichte, Stuttgart 1'  'F wird Von

ıisanen (a. 86—92) mit gutenen in rage gestellt.
1€e. allem auch L 2, 51 1mM chte 3,

KEXAOLTOLEVN 28); X&ÄOLG 30)
Siehe einseitige Interpretation des Holiländischen Katechismus: De NILEUWE Katechismus,
Hilversum/Antwerpen 1966,
Als Repräsentant sei Ch Talbert genann! Luke and the Gnostics, Examination of
the Lucan Purpose, Nashville/New ork 1966; Anti-Gnostic Tendency ucan
Christology: NI  G 14 (1967/68), 259—271.
Beispiele bietet Vor allem die „Kindheitserzählung des Thomas“” ennecKe Schneemelcher
I
Dazu George, 63) 154 mıiıt 1,

116

Analogie zu atl Annuntiationsgeschichten - als die entscheidende Gestalt der gött­
lichen Heilsgeschichte gekennzeichnet, die so absolut im Dienst Gottes steht, daß sie 
ihr Dasein aussdaeßlich dem Wirken des Geistes veooankt. Während Johannes „groß 
vor dem Herrn" ist (1, 15), wird Jesus absolut „groß" genannt (1, 32). Sosehr die 
Gestalt des Johannes mit der des Messias zusammengesehen wird, um beide als 
Akteure eines einheitlichen Geschichtshandelns Gottes zu kennzeichnen - Jesus ist 
mehr als der Vorläufer-Prophet. Schließlich wird auch die Verhaltensweise der Jung­
&au Maria mit der des Zacharias verglichen werden müssen. Das Interesse des 
Evangelisten geht nicht auf eine Biographie Mariens, sondern auf ihren Vorbild­
charakter für den Gläubigen64• Maria ist Vorbild des gläubigen Menschen, der sich 
trotz aller Fragen dem Wort Gottes unterstellt (1, 38.45; vgl. auch 1, 34)65• Zacha­
rias hingegen fordert im Grunde ein Zeichen (1, 18). Eine weitere Parallele kann in 
der Tatsache gesehen werden, daß Johannes im Gebet von Zacharias erbeten worden 
war (1, 13), die Verkündigung an Maria aber nichts dergleichen erzählt. Das Kind 
Mariens ist ganz Geschenk der Gnade66, während Johannes der menschlichen Aktivi­
tät seines Vaters sein Leben verdankt, der um das Kind gebetet hat und das Kind 
zeugte. Dennoch ist dieser Gnadencharakter, daß Jesus das Geschenk Gottes an die 
Menschheit ist, nicht die vorwiegende Aussage des Theologumenon67• 

3. Neuere V ersuche zur lukanischen Theologie haben einen antignostischen Tenor 
des lukanischen Werkes erkennen wollen68• Wenn diese Hypothese auch als einseitig 
gelten muß, wird man doch beachten, daß im Unterschied zu apokryphen (gnostisie­
renden) I<indheitserzählungen69, Lk keine Wundertat des Jesuskindes erzählt. Viel­
mehr betont er gerade das menschliche Wachstum des Kindes, das „heranwuchs und 
erstarkte, indem es mit Weisheit erfüllt wurde11 (Lk 2, 40; vgl. 2, 52). Anders als 
beim Vorläufer Johannes wird in der entsprechenden redaktionellen Wendung nicht 
gesagt, daß das Kind „im Geiste erstarkte" (1, 80)7°. Jesus ist eben von Anfang an 
wesentlich im Besitz des Gottesgeistes. Er ist mit Gott verbunden in einer Tiefe, die 
atl und jüdische Vorstellungen über den Messias übersteigt. Er ist der „Sohn Gottes" 
in einem absolut neuen Sinn. 

°' Die Ansicht, Maria werde als Repräsentantin Israels vorgestellt (so vor allem R. Laurentin, 
Struktur und Theologie der lukanischen Kindheitsgeschichte, Stuttgart 1967), wird von 
H. Räisänen (a. a. 0. 86-92) mit guten Gründen in Frage gestellt. 

81 Siehe vor allem auch Lk 2, 19. 51 im Uchte von Lk 8, 15. 
68 vg1. xsx«eL-rroµ.svri cv. 28); x«eL; cv. 30). 
87 Siehe die einseitige Interpretation des Holländischen Katedtlsmus: De nieuwe Katechismus, 

Hilversum/ Antwerpen 1966, 89 f. 
68 Als Repräsentant sei Ch. H. Talbert genannt: Luke and the Gnostics. An Examination of 

the Lucan Purpose, Nashville/New York 1966; An Anti-Gnostic Tendency in Lucan 
Christology: NTS 14 (1967/68), 259-271. 

69 Beispiele bietet vor allem die „Kindheitserzählung des Thomas" (Hennecke ! Schneemelcher 
I 290-299). 

10 Dazu A. George, a. a. 0. (Anm. 63) 154 mit Anm. 1. 

116 


