Fma

GERHARD SCHNEIDER
Jesu geistgewirkte Empfangnis (Lk1,34f)
Zur Interpretation einer dhristologischen Aussage

1. Das Problem

Wo heutzutage die Vorgeschichten der Evangelien nach Mt und nach Lk erdrtert
werden, treten — besonders katholischerseits — zwei Probleme in den Vordergrund.
Es handelt sich um die Fragen, ob Jesu Geburt in Bethlehem (Mt 2, 5f; Lk 2, 4, 11)
,historisch” sei und ob seine Empfingnis und Geburt aus der Jungfrau Maria (Mt 1,
18—20; Lk 1, 26—38) in dem Sinn zu verstehen sei, da8 Jesus keinen menschlichen
Vater gehabt habe. Bisweilen hatte man frither beide Fragen fiir unzulissig erkliren
wollen, indem man — {ibrigens zu Recht — darauf verwies, daf es vom Judentum her
kein Postulat gegeben habe, der Messias miisse zu Bethlehem und aus einer Jungfrau
geboren werden. Doch wird man mit einem solchen Verweis die Problematik nicht
beseitigen konnen. Neuere katholische Exegese meint, daf8 das heute so hiufig bemiihte
Problem der Kindheitsgeschichte ,weitgehend Produkt falscher Problemstellungen”
seil, Die katholische Theologie wird im Unterschied zur protestantischen Exegese stark
von der Alternative , Historisches Faktum oder Theologumenon” bewegt®. Doch sollte
man sich dessen bewufSt sein, da8 fiir den Exegeten des NTs sich das ,Problem einer
spiteren historisierenden Objektivierung und Materialisierung einer urspriinglich
anders ausgerichteten Glaubensaussage auch sonst, sogar bei zentralen Aussagen des
Kerygmas, stellt3,

Obwohl die Vorgeschichten in Mt 1-2 und Lk 1-2 voneinander unabhingig sind,
stimmen sie in zahlreichen Angaben iiberein. J. Schmid zihlt in seinem Lk-Kommen-
tart allein elf Ubereinstimmungen auf: 1. Die Empfingnis (und Geburt) Jesu durch
eine Jungfrau namens Maria. 2. Diese ist mit einem Mann namens Josef verlobt.
3. Josef stammt aus dem Geschlechte Davids. 4. Die Empfingnis Jesu wird durch den
Hl. Geist bewirkt, so dafl Josef nicht der wirkliche Vater Jesu ist. 5. Die Empfingnis
Jesu geschah zu einer Zeit, da Maria bereits mit Josef verlobt, aber noch nicht in das
Haus ihres Mannes heimgefiihrt war. 6. Die Geburt hingegen erfolgte nach der Heim-
fithrung Marias durch Josef. 7. Die Geburt Jesu fiel (nach Mt 2, 1 ausdriicklich, nach
Lk 1, 5 wenigstens wahrscheinlich) in ,,die Tage des Kénigs Herodes”, 8. Der Name
Jesu wurde schon im voraus durch einen Engel bestimmt. 9. Jesus stammte aus dem
Geschlechte Davids. 10. Er wurde in Bethlehem geboren. 11. Die Heilige Familie zog
nach der Geburt Jesu nach Nazareth. Wenn man auch zugeben wird, daf viele dieser
Punkte innerlich miteinander verbunden sind, so da die Zahl der Ubereinstimmungen
in Wirklichkeit geringer ist, muf man doch die Kongruenz als Anzeichen dafiir wer-
ten, daB den beiden Evangelisten weithin gleiche Traditionen iiber die Geburt Jesu
vorgelegen haben. Diese haben neben den Namen der Eltern die davidische Abstam-
mung und die geistgewirkte Empfingnis Jesu Christi bezeugt. Da aber das Zeugnis
von der geistgewirkten Empfingnis Jesu im NT nur in den beiden sog. Kindheits-
geschichten begegnet, die jedenfalls nach dem Jahre 70 niedergeschrieben wurden,

1 H. Schiirmann, Aufbau, Eigenart und Geschichtswert der Vorgeschichte von Lukas 1—2:
Bibel und Kirche 21 (1966), 106—111; 106.

2 Siche A. Vdgtle, Offene Fragen zur lukanischen Geburts- und Kindheitsgeschichte: Bibel
und Leben 11 (1970), 51—67; 52. Die genannte Alternative wird etwa in dem Sammelband
Vi?;: {’-1 ]. Brosch und ]. Hasenfuss (Hg.), Jungfrauengeburt gestern und heute, Essen 1969,
sichtbar.

3 A, Vigtle, a. a. O. 53.

4 ]. Schmid, Das Evangelium nach Lukas, Regensburg 31955, 90.

105



kann man ~ auch wenn der judenchristliche Ursprung dieser Uberlieferung als sicher
gelten darf — nicht von einer alten Tradition redenS.

Nun wurde immer wieder der Versuch unternommen, die spite Bezeugung der geist-
gewirkten Empfingnis Jesu aus einer Art Familiengeheimnis, das zunichst streng
gehiitet worden wire, zu erkliren. Im Zusammenhang damit wollte man auch in
Lk 2, 51b (vgl. 2, 19) einen Hinweis darauf sehen, daf die beteiligten Personen
selbst, insbesondere Maria, die eigentliche ,Quelle” fiir die iibermittelten Nachrichten
darstellten®. Doch wird man die genannten Stellen des Lk nicht als Angabe der Quelle
seines Zeugnisses ansehen diirfen’. Es bleibt zu bedenken, was Schmid in diesem
Zusammenhang schreibt: ,,Die innerhalb der ihr durch die Sache selbst gesteckten
Grenzen bleibende historische Kritik kann die Geschichtlichkeit der hier (wie in den
Evangelien iiberhaupt) erzihlten Begebenheiten weder beweisen noch widerlegen.”®
Aufgabe der theologischen Exegese ist es, die vorliegenden Texte in ihrem Kontext
und von ihrer Traditionsgeschichte her zu interpretieren. Es wird sich zeigen, daB8 eine
solche Interpretation des ,Christologumenon” von der geistgewirkten Empfingnis
Jesu einer einseitig historisierenden und biologisch-materialisierenden Deutung ent-
gegensteht.

Bevor jedoch der lukanische Text und seine Vorgeschichte erértert werden, sei ein
auBerkanonisches Beispiel ,beweisender” und historisierend-objektivierender Weiter-
bildung der kanonischen Kindheitserzihlungen erwdhnt. Im Protevangelium des Jako-
bus?, das aus dem 2. Jh. stammt, 148t der Hohepriester Josef und Maria ,das Prii-
fungswasser des Herrn”? trinken und schickt sie in die Wiiste. Doch sie kommen,
ohne Schaden genommen zu haben, zuriick. So ist erwiesen, da die Schwangerschaft
Mariens nicht aus siindhaftem Verkehr herrithrt (16, 1—3)!!. Josef informiert die
hebriische Hebamme vor der Geburt des Jesuskindes iiber das Wissen, das er vom
Engel empfangen hatte (14, 2): Maria sei nicht seine Frau, ,sondern ihre Empfingnis
ist aus dem HI. Geist” (19, 1). Die Zweifel der Hebamme werden dadurch behoben,
daf das Kind auf wunderbare Weise (Lichterscheinung in der dunklen Héhle) geboren
wird (19, 2). Nachdem die Hebamme die Hohle verlassen hat, begegnet ihr Salome,
zu der sie sagt: ,Salome, Salome, ich habe dir ein nie dagewesenes Schauspiel zu
erzihlen: eine Jungfrau hat geboren, was doch die Natur nicht zuldBt.” Salome hin-
gegen zweifelt ebenfalls zuerst und spricht: ,,(So wahr) der Herr, mein Gott lebt,
wenn ich nicht meinen Finger hinlege und ihren Zustand untersuche, so werde ich
nicht glauben, daf eine Jungfrau geboren hat”” (19, 3). Sie kann sich (,,handgreiflich”)
iiberzeugen: ,Und Salome ging hinein und legte sie bereit zur Untersuchung ihres
Zustandes. Und sie erhob ein Wehgeschrei und sprach: ,Wehe iiber meinen Frevel
und meinen Unglauben; denn ich habe den lebendigen Gott versucht; und siche, meine
Hand fillt von Feuer verzehrt von mir ab!’“ (20, 1). Die Jungfriulichkeit der Mutter

5 Obrigens wird man nach der neuesten Arbeit von Ch. Burger (Jesus als Davidssohn. Eine
traditionsgeschichtliche Untersuchung, Géttingen 1970) nicht mehr so unbefangen wie zuvor
von einer alten Davidssohn-Christologie im NT sprechen kénnen (s. ebd. 132—135 zu Lk 1,
26—38; vgl. ferner 166 zu Rém 1, 3 £.).

8 Vgl. J. Schmid, a. a. O. 83. 88.

7 Siehe F. Neirynck, ,Maria bewaarde al de woorden in haar haart” (Lk 2, 19. 51): Coll. Brug.
et Gand. 5 (1959), 433—466; B. F. Meyer, ,But Mary kept all these things ...” (Lk 2, 19. 51):
CBQ 26 (1964), 31—49.

8 J. Schmid, a. a. O. 88.

? Deutsche Ubersetzung in: E. Hennecke / W. Schneemelcher (Hg.), Neutestamentliche Apokry-
phen, Bd. I: Evangelien, Tiibingen 31959, 277—290.

10 Vgl. Nm 5, 11—31.

1 Giehe auch W. Bauer, Das Leben Jesu im Zeitalter der neutestamentlichen Apokryphen,
Tiibingen 1909, 58: ,,Jhn [sc. den Protevangelisten] befriedigt die Darstellung des Matthius
nicht, der die Rechtfertigung der Jungfrau nur dem Joseph im Traume zu Ohren kommen
148t. Sie bot den Gegnern einen allzu bequemen Angriffspunkt.”

106

-a,

-y



Jesu ist also nach dem Protevangelium des Jakobus eindeutig auch unmittelbar nach
der (wunderbaren) Geburt feststellbar gewesen!2,

2.Lk 1, 34 f im Kontext

Kommt in der Darstellung des Protevangeliums eine starke Tendenz in maiorem
gloriam Mariae virginis zum Ausdruc, so ist die lukanische Vorgeschichte entschieden
christologisch bestimmt. Sie ist, nicht anders als das Evangelium als Gattung, geradezu
aus dem Anliegen der Christologie entstanden. Den vier Evangelien ist, was den
Aufbau betrifft, gemeinsam, daB sie als Hohepunkt die Passion mit dem Tod Jesu
erzihlen und mit der Botschaft von der Auferstehung des Gekreuzigten schliefen.
Diesem , Kern” bzw. Gipfelpunkt schalten sie eine ansteigende Folge von Szenen und
Reden aus dem sog. 6ffentlichen Leben und Wirken Jesu vor. Dieser letzte Komplex,
der das Evangelium zu einer ,Passion mit ausfiihrlicher Einleitung” macht, setzt in
allen Evangelien mit der Taufe Jesu durch Johannes ein, wenn diese auch im Jo-
Evangelium nicht eigentlich erzihlt wird. Bemerkenswert ist, da die spéteren Evan-
gelien diesen (,,markinischen’’) Grundbestand nach zwei Seiten erweitern: zur Seite
der ,Kindheit” Jesu (Mt und Lk) bzw. der ,vorweltlichen” Existenz des Christus
(Jo) und zur Osterseite hin (Mt, Lk, Jo). Daraus miissen wir schliefen, da8 ein eminent
christologisches Interesse auch zu den Erweiterungen fiihrte. Der Grundbestand, der
sich im Mk-Evangelium findet, hatte vor allem die Aussage im Sinn, der irdische
Jesus von Nazareth, von dem die Himmelsstimme bei seiner Taufe sagte, daf er der
Sohn Gottes sei (Mk 1, 11), habe sich durch sein Wirken und sein Todesschicksal als
der Sohn Gottes erwiesen (vgl. 15, 39). Die beiden spiteren Evangelien des synop-
tischen Typus (Mt und Lk) gehen iiber diese grundlegende Aussage hinaus. Sie wol-
len mit ihren Vorgeschichten zeigen, dafl dieser Jesus nicht erst von seiner Taufe an
der Messias und Sohn Gottes war, sondern von Anfang an?S,

Die Vorgeschichte des Lk-Evangeliums li8t in besonderer Weise das Interesse an der
Gottessohnschaft Jesu erkennen, die mit dem Hl. Geist in Verbindung gebracht wird.
Da8 Jesus der Sohn Gottes ist, wird nicht nur in der Verkiindigungsszene (1, 32.35)
ausgesprochen, sondern steht indirekt auch in der Geschichte, die das Ende des ganzen
Zyklus bildet!4, in einem ersten Jesuswort (2, 49). SchlieBlich zeigt auch die Genealo-
gie, die traditionsgeschichtlich den Vorgeschichten nahesteht (vgl. Mt 1, 1-17), das
besondere Interesse an der Gottessohnschaft Jesu (Lk 3, 23.38). Die Tatsache der
Gottessohnschaft Jesu folgt aus der geistgewirkten Empfiingnis (I, 35)!5. Wenn Jesus
nach seiner Taufe in der Kraft des Geistes wirkt (4, 1-14.18), so zeigt 1,35, da das
Fundament der Geisteskraft Jesu nicht erst in derTaufe gelegt wurde. ,,Bei der Taufe
wird ein schon vorhandener Geistbesitz aktiviert. .. Im Kontext des Lukas nimmt sich
1,35 wie ein Kommentar zur Taufperikope aus.’18

Die lukanische Vorgeschichte ist aber nicht nur im Zusammenhang der Taufperikope
zu sehen, sondern auch in Verbindung mit anderen Hohepunkten des lukanischen
Werkes. Der Verzicht auf eine integrale Interpretation des lukanischen Werkes, der
die Kapitel Lk 1—2 ausklammert, fiihrt zu einer einseitigen Lk-Auslegung!’. Die
Worte des Engels an Maria erinnern auffillig an die Worte Jesu zu den Jiingern an

12 Auch Ignatius von Antiochia (ad Eph 19, 1) scheint das Wunder iiber die Erzeugung Jesu
hinaus auch auf die Geburt auszudehnen.

13 Das Jo-Evangelium schlieBlich zieht diese Linie noch weiter aus, wenn es im Prolog (Jo 1,
1—18) betont, daB das ,Wort” schon von Ewigkeit her (,im Anfang”) bei Gott existierte.

14 Die Erzihlung vom zwdlfjahrigen Jesus im Tempel stellt ,das eigentliche Erzihlungsinteresse
am Ende sichtbar heraus: Jesus ist der ,Sohn’  (Schiirmann, Aufbau, 106).

15 Vgl. 81 %ot . . . xAndioerar vidg Heod. 810 xal bezeichnet die Folgerung als selbstverstindlich!

18 H, Rdisdnen, Die Mutter Jesu im Neuen Testament, Helsinki 1969, 101.

17 So mit Recht P. S. Minear, Luke’s Use of the Birth Stories, in: Studies in Luke-Acts, ed. by
L. E. Keck and J. L. Martyn, London 1968, 111—130.

107



den Stellen 24, 49 und Apg 1, 8. Es handelt sich offenbar um eine absichtliche
Parallelisierung. ,Lk 1, 35 scheint als Modell gedient zu haben, als Lukas die Ver-
heiBung in Apg 1, 8 formulierte.”!8 Die geistgewirkte Empfingnis Jesu, die schon vor
seiner Taufe den Geistbesitz begriindet, weist voraus auf die Geistausgiefung an
Pfingsten, die die Kirche fiir ihren Auftrag ausriistet.

Wenn nach der Gattung gefragt wird, der Lk 1—2 angehort, so wird man mit H.
Schiirmann zu der Ansicht gelangen kénnen, da es sich um eine gldubige Erzihlweise
nach Art der spitjiidischen Haggada handelt, ,die — aufgrund von Traditionen —
die Urspriinge Jesu in Gott gliubig bekennt und sie mit Hilfe typologischen Schrift-
verstindnisses einerseits, apokalyptischer Ausdrucksmittel andererseits zur Ausdeu-
tung bringt. Dabei ordnet man vielleicht — ohne den einen Begriff gegen den anderen
auszuspielen — die so umschriebene Art von Geschichtsschreibung besser der umfas-
senden Gattung der homologetischen als der der kerygmatischen Geschichtsschreibung
zu.”? In den sieben Einzelerzihlungen von Lk 1—2 spricht sich das Bekenntnis der
frithen Kirche zu Christus aus, wihrend in dem iibrigen Corpus der Evangelien, wie
es sich schon im Mk-Aufriff zeigt, eher eine kerygmatische Absicht zu Wort kommt.
Die heute verbreitete Ansicht, es handle sich um christlichen Midrasch oder um
midraschartige Erzihlung, ist darum unzutreffend, weil es sich hier nicht um aktuali-
sierende Erklirung der Schrift handelt; vielmehr werden die Ereignisse um die Geburt
Jesu mit Hilfe der Schrift meditierend ins Licht geriickt.

Was in diesem Sinn von Lk 1—2 insgesamt gelten darf, trifft auch fiir die Verkiindi-
gungsperikope im besonderen zu. Sie ist im Lichte von Is 7, 14 (im LXX-Text) gestal-
tet?, deutet also die Herkunft und das Wesen Jesu Christi als Erfiillung einer atl
Weissagung. Insofern aber die Verkiindigung an Maria der Verkiindigung an Zacha-
rias (1, 5—25) nachgestaltet ist und zu ihr in einem Verhiltnis der iiberbietenden
Parallelitit steht, wird sie kaum urspriinglich fiir sich tradiert worden sein. Wahr-
scheinlich haben dem Evangelisten die sieben Einzelgeschichten bereits als Kranz von
Erzdhlungen schriftlich vorgelegen, und zwar in griechischer Sprache. Er hat sie dann
verschiedentlich bearbeitet, so da man vorlukanisches Gut und lukanische Redaktion
nur noch schwer scheiden kann. So geschlossen die Geschichte Lk 1, 26—38 sich heute
im ganzen liest, sie wird dennoch eine Traditionsgeschichte besitzen.

Die verschiedenen Versuche einer quellenkritischen Scheidung von vorlukanischem
und lukanischem Material sind wegen der Divergenz ihrer Ergebnisse?! kaum ermu-
tigend, eine solche Traditionsgeschichte zu entwerfen. Dennoch wird man die VV.
32—33 wegen ihrer altertiimlichen Christologie fiir das ilteste Stiick halten diirfen.
Diese Einheit ist aber mit dem Stiick 1, 26—31 so eng verbunden, daf man annehmen
muB, im hellenistischen Judendhristentum sei die Verkiindigung an die Jungfrau
Maria in der Weise erzihlt worden, da das Stiidk 1, 26—33 als Parallele zu der
Verkiindigung an Zacharias (Lk 1, 5-25) verstanden wurde. Die Form der Geschichte
entspricht atl Verkiindigungsgeschichten??, setzt diese aber nicht unbedingt als Vor-
lagen voraus. Die entscheidenden Verse 34—35, die heute den Hohepunkt der Peri-
kope bilden, gehen vermutlich auf die Hand des Lk zuriick, wenn der Evangelist auch
dabei — wie die Parallele in Mt 1, 18.20 zeigt — auf bereits formuliertes Bekenntnisgut
zuriickgriff. Der Evangelist hat dann méglicherweise eine engere Verbindung zur
Empfingnis des Johannes hergestellt, indem er sowohl in der Einleitung zu V.26 als
auch in V.36 auf diese hinwies. Gleichzeitig hat er dabei das Stilmittel der Riickfrage
Mariens an den Engel (V.34) verwendet?, das sich auch in der Zachariasgeschichte

18 H, Rdéisdnen, a. a. O. 102.

19 H. Schiirmann, Das Lukasevangelium. Erster Teil (1, 1—9, 50), Freiburg 1969, 24; vgl. iiber-
haupt ebd. 21—24 und Ders., Aufbau, 108 f.

2 Vgl. die zweimalige Betonung, da8 Maria rapdévog sei (V. 27), und den Wortlaut von V. 31.

21 Siehe dazu den Uberblick bei Rdisdnen, a. a. O. 81—83.

2 Siehe Gn 17, 15—22; 18, 9—16; Ex 3—4; Ri 6, 11—24; 13, 1—25.

3 Dazu vor allem J. Gewie, Die Marienfrage, Lk 1, 34: BZ NF 5 (1961), 221—254.

108



(1, 19 f) findet und den atl Annuntiationsgeschichten entspricht®. Er hat ferner aus
einer dieser Geschichten das Wort von der Allmacht Gottes (V.37 = Gn 18, 14) ange-
fiigt. Den SchluBvers 38 kann man dem Evangelisten oder eher der urspriinglichen
Erzihlung der VV.26—33 zuschreiben. Das Anliegen der lukanischen Einfiigung ist
dann ein aufklirend-verteidigendes, ihnlich dem Anliegen, das zur Formulierung bei
Mt 1, 18.20 fithrte. Die in der Tradition vorhandene christologische Aussage von der
geistgewirkten Empfingnis Jesu wird wohl gegen Zweifler verteidigt und in verschie-
denen Ansiitzen begriindet.

Wir haben behauptet, die VV.34 f bildeten den jetzigen Hohepunkt der Verkiindi-
gungsgeschichte, und sie seien vom Evangelisten formuliert. Das ist hier zu belegen.
Zugleich kann damit die Voraussetzung dafiir geschaffen werden, die lukanische Aus-
sageabsicht in der ganzen Perikope zu erhellen,

Vers 34: Es sprach aber Maria zum Engel: Wie wird das geschehen, da ich keinen
Mann erkenne?

Vers 35: Und es antwortete der Engel und sprach zu ihr: Heiliger Geist wird iiber
dich kommen, und Kraft des Hochsten wird dich iiberschatten. Deshalb wird auch das
geborene (Kind) heilig genannt werden — Sohn Gottes?.

Zu Vers 34

1. Die Konstruktion elnev 8¢ + Subjekt + ngdg + Adressat (im Akkusativ)
kommt im NT nur bei Lk vor: 1, 34; 6, 9; 11, 39; 15, 22; 22, 52; Apg 12, 8. Von den
genannten Stellen sind besonders Lk 6, 9 und 22, 52 aufschlufireich, weil sie den
redaktionellen Charakter der Einleitungswendung belegen und zudem eine Frage
einfithren.

2. J. Gewie hat nachgewiesen, dafl die Frage ein lukanisches Stilmittel ist, das den
Leser auf einen wichtigen Sachverhalt hinweist?¢, Als Beispiele nennt er Apg 8,
26—40; 16, 30; Lk 13, 23; 16, 5.7; 17, 37 u. a. m.

3. Wenn auch vom Wortlaut und Stil her der Inhalt der Marienfrage kaum eindeutig
als lukanische Formulierung erwiesen werden kann, ergibt sich doch aus den beiden
Beobachtungen (1.2), daf8 hier Lukas — im Hinblick auf den Leser — schreibt. ,,Der
Hervorhebung der wunderbaren, jungfriulichen Geburt aus Hl. Geist dient...die
Frage Marias 1, 34. Lukas legt sie — wenigstens in dieser Form — der Jungfrau in
den Mund, damit die Leser die Bedeutung dessen ganz erfassen, was V.35 verheiflen
wird.”¥

Zu Vers 35

1. Die Einleitungswendung fiir die Antwort des Engels kann in ihrer formalen Struk-
tur (noi Gmoxpudels + Subjekt + elnev + Adressat [im Dativ]) als lukanisch
gelten. Sie kommt im NT nur Mt 11, 4; 24, 4; Mk 14, 48; Lk 1, 19.35; 4, 8 vor. Doch
sind auch die Stellen Lk 1, 60; 5.31; 7.40; 13, 2; 14, 3 zu vergleichen. Da sich die
Konstruktion nicht in Apg findet, wird man fragen, ob sie vielleicht fiir eine vor-
lukanische Tradition charakteristisch ist. Doch zeigt Lk 5, 31 (diff Mk), daB Lk auch
von sich aus so konstruieren kann (vgl. auch Lk 4,8: diff Mt).

2. (vd) nvebpa Gywov begegnet in den Evangelien und in Apg in folgender Hiufig-
keit: Mt 5, Mk 4, Lk 13, Jo 3, Apg 42mal. Die Zahlen fiir den Gebrauch chne
Artikel sind: Mt 3, Mk 1, Lk 8, Jo 2, Apg 16. Es handelt sich auf jeden Fall um
einen lukanischen Vorzugsterminus.

2 H. Rdisdnen, a. a. O, 81, unter Hinweis auf S. Muriios Iglesias, El Evangelio de la Infancia
en S. Lucas y las infancias de los héroes biblicos: EstBibl. 16 (1957), 329—382.

2 Wir folgen der Ubersetzung von Schiirmann, Lukasevangelium, 41, der diese auch im einzel-
nen begriindet.

2 ], Gewieg, a. a. O. 247—252.

¥ Ebd. 253.

109



3. énéoyopor kommt im NT auBerhalb des lukanischen Werkes nur zweimal vor.
Lk hat 3, Apg 4 Belege. Entscheidend fiir den lukanischen Charakter ist Apg 1, 8,
wo das Verbum vom Kommen des Hl. Geistes spricht.

4. Lk liebt es, ,nach einem Kompositum mit der gleichen Priposition zu konstruie-
ren’®8; ¢neheboeTon &l of.

5. ,0bvoug begegnet in der hier vorliegenden abstrakten Bedeutung 10 mal in Lk
und 7 mal in Apg, nur 2 mal in Mk.”?® Dabei ist vor allem zu beachten, dal die
Nebenordnung von dtvapg und smvelpa fiir Lukas charakteristisch ist: Lk 1, 17.35;
4,14; Apg 1, 8; 6, 8.10; 10, 38;vgl.Lk 24, 48 f.

6. Das absolute inioveg steht als Gottesbezeichnung im NT nur bei Lukas: Lk
1, 32.35.76; 6, 35; Apg 7, 48%, :

7. guonbto wird auer Mk 9, 7 parr. (Verklirungsgeschichte) im NT nur Lk 1, 35
und Apg 5, 15 verwendet. Die beiden nicht von Mk abhingigen lukanischen Belege
gehen darin zusammen, daf sie das Verbum mit dem Dativ konstruieren. Wenn
Mt 17, S und Lk 9, 34 im Unterschied zu Mk 9, 7 in der Verklirungsgeschichte
adtols setzen, so werden sie an ein (volliges) Bedecktwerden der Jiinger denken im
Unterschied zu einer Uberschattung, in der der Schatten lediglich auf sie fallt31.

8. 810 »al steht im NT 3 mal bei Lk (1, 35; Apg 10, 29; 24, 26), 6 mal bei Paulus und
2 mal in Hebr. Nur bei Lukas folgt auf 810 %afl das Subjekt der Aussage jeweils als
Partizipium. Die Statistik weist zudem fiir (einfaches) 816 folgende Zahlen auf: Mt 1,
Mk 0, Lk 2, Jo 0, Apg 8, iibriges NT 42 Stellen.

9. 10 yevvdpuevov ist substantiviertes Partizipium®. Dieses ist fiir Lk bezeichnend,
der Versteil 35 ¢ lukanischer Kommentar zu dem Vorhergehenden sei®t. AuBerdem
weist er darauf hin, da V.35 c den Parallelismus und das Metrum von V.35b ver-
lasse und offenbar als Prosa zu beurteilen sei®®. Doch wird eher Lk von sich aus
V.35 b konstruiert haben (vgl. die lukanische Vorliebe fiir Doppelungen).

10. Gywov xAndijoetar. Es scheint sich um eine feste Wendung zu handeln (Is 4, 3;
vgl. Lv 21, 6; 23, 2.37 LXX). Dabei ist &ywv Pridikatsnomen. In entsprechenden
Wendungen der LXX und des NT folgt xakeioBor dem Priidikatsnomen regelmifig.
Somit ist 16 yevvdpevov als Subjekt zu nehmen, wihrend vidg Heod als ,lose
Apposition” angefiigt wirdse,

Nach dieser Analyse kann der Schluf nur lauten: Lk hat 1, 34 f von sich aus formu-
liert. Dabei wird man zugleich betonen miissen: Er hat dennoch das Wesentliche aus
V.35 der Tradition entnommen, wie die Ubereinstimmungen mit Mt 1, 18.20 bewei-
sen%”. Diese Tradition wird als miindliche Uberlieferung zu denken sein; anderen-
falls hiitte Lk kaum dem Wortlaut so sehr seinen eigenen Stempel aufdriicken kénnen.

28 H, Schiirmann, Der Paschamahlbericht, Miinster 1953, 94; vgl. G. Schneider, Verleugnung,
Verspottung und Verhdr Jesu, Miinchen 1969, 75.

2 H. Schitrmann, Lukasevangelium, 55, Anm. 109.

3 Vgl. ebd. 48, Anm. 57.

31 Siehe W, Bauer, Griechisch-deutsches Worterbuch zu den. Schriften des Neuen Testaments,
Berlin 51958, s. v. émondto. Wahrscheinlich aber ist auch in Mk 9, 7 urspriinglich adtovg
zu lesen (siche P4 H* W g al).

32 So auch (pluralisch) Philo, plant. 15.

33 H, Schiirmann, Jesu Abschiedsrede, Miinster 1957, 5. 71. 74. 121.

34 H. Raiisinen, a. a. O. 100 f.

35 Ebd. 100.

38 Zum ganzen Punkt 10 vgl. H. Schiirmann, Lukasevangelium, 54 f.

37 Xhnlich H. Schiirmann, a. a. O. 55, der zugibt, da der Evangelist an V. 35 ,theologisch
mitformuliert” hat.

110



3. Tradition und Redaktion

Abgesehen davon, daf das hohe Ausmaf lukanischer Prigung ein erhthtes theologi-
sches Interesse des Evangelisten in 1, 34 £ vermuten li8t, kann auch von der Anlage
der gesamten Perikope 1, 26—38 her erkannt werden, daff die betreffenden Verse den
Mittelpunkt oder den Zielpunkt der Darstellung bilden. Ehe wir nun die theologischen
Konturen des Lk im einzelnen erkennen konnen, miissen wir die Frage stellen, inwie-
weit dem Evangelisten die Materialien zu dem entscheidenden V.35 durch die Tra-
dition iiberkommen waren. Das wird durch einen Vergleich mit Mt 1, 18.20 einiger-
maBen gelingen konnen. Erst von daher kann dann die lukanische ,,Christologie der
geistgewirkten Empfingnis” von der der fritheren Tradition abgehoben werden. Zu-
gleich soll aber auch die Traditionsgeschichte und — wenn méglich — der Ursprung
dieser christologischen Aussage erfragt werden,

A) Die vor Lk und Mt liegende Uberlieferung

Sowohl Lk 1, 34f als auch Mt 1, 18.20 erwecken den Eindruck, dal die Aussage von
der wunderbaren Empfingnis Jesu bereits verteidigt wird. Bei Lk gibt die Frage , Wie
kann dies geschehen.. ?”” zu erkennen, dafl der Leserschaft die Empfingnis durch die
Jungfrau (vgl 1,27.31) nicht unproblematisch war. Zur Antwort verweist er auf Gottes
Allmacht (vgl. VV. 35b.36.37). Gottes Geist wird im Schoff der Jungfrau ein Kind
erschaffen. Bei Mt 1,18—25 tritt deutlicher eine apologetische Absicht zutage. Mt
antwortet solchen, die an einem Satz des Gemeindeglaubens zweifeln und die Empfiing-
nis Jesu offenbar auf ,natlirliche” Weise erkliren wollen3®. Wenn aber die dies-
beziiglichen Argumentationen der Evangelisten schon den vorhandenen Glaubenssatz
verteidigen, so ist zu fragen, ob ihre — weithin iibereinstimmenden — Begriindungen
(besonders der Hinweis auf die ursichliche Wirkung des gottlichen Geistes) nicht dem
eigentlichen Glaubenssatz gegeniiber sekundir sind.

Im Hinblik auf diese Frage muf8 aber betont werden, dafl in beiden Fillen die argu-
mentierende Tendenz nicht eigentlich auf die jungfriuliche Empfingnis ausgeht. Viel-
mehr wird die Glaubensiiberzeugung von der geistgewirkten Empfingnis im Fall
des Mt-Evangeliums fiir eine Argumentation verwendet, die A. Vogtle so beschreibt:
,Darin, da die Szene 1,18-25 nicht mit dem Reflexionszitat schlieBt, sondern mit
der Feststellung, daf Joseph das vom Engel Befohlene ausfithrte, kommt gerade
die eigentliche Pointe dieses Exkurses zum Ausdruck. Mit der Namengebung ist der
von seiner rechtmiBigen Frau geborene Sohn rechtlich endgiiltig und unumstsglich
in die an Joseph gekniipfte Geschlechter-Erbfolge eingesetzt, und zwar — wie der
Evangelist, das spezifische Beweisanliegen der Genealogie aufnehmend, eben durch
die Schriftgemifheit der Mitteilung und Anordnung des Engels bestitigt sieht
1,23 = Is 7,14 — : als der Messias.”3® Auf der Seite des Lk-Evangeliums tendiert die
Antwort des Engels nicht lediglich auf eine Beantwortung des Wie der jungfriulichen
Empfingnis Jesu, sondern sie gipfelt in der Pridikation des Kindes als des , Heiligen”
und des ,,Sohn Gottes.”4? Insofern kénnen wir bei der Riickfrage nach dem vor-
synoptischen Glaubenssatz von der geistgewirkten Emfingnis Jesu voraussetzen, daf
dieser Satz von den beiden Evangelisten nicht eigentlich argumentierend und apologe-
tisch geschiitzt werden soll, sondern als unbestrittenes Bekenntnis zu einer christolo-
gischen Beweisfiihrung verwendet wird.

88 H., Schilrmann, Lukasevangelium, 57. Siehe schon M. Dibelius, Jungfrauensohn und Krippen-
kind. Untersuchungen zur Geburtsgeschichte Jesu im Lukasevangelium (erstmalig 1932), in:
Botschaft und Geschichte. Bd. I, Tiibingen 1953, 1—78; 24. Demgegeniiber schreibt A. Végtle,
daB sich solche Apologetik ,,schwerlich als eigentliches oder gar einziges Motiv nachweisen”
lasse (Die Genealogie Mt 1, 2—16 und die matthiische Kindheitsgeschichte: BZ NF 8 [1964]
45--58, 239—262; 9 [1965] 32—49; hier 243).

A, Végtle, a. a. O. 8 (1964), 245; vgl. auch M. Krimer, Die Menschwerdung Jesu Christi nach
Matthius (Mt 1) : Bibl. 45 (1964), 1—50; besonders 4—6.

4 Siehe H. Schilrmann, Lukasevangelium, 53.

111



Die entscheidenden Bestandteile des Traditionsstiickes bestehen offensichtlich in den
beiden terminologischen Beriithrungspunkten zwischen der matthdischen und der luka-
nischen Form (1. u. 2.). Hinzu kommen zwei Beriihrungspunkte anderer Art (3. u. 4.).

1. Die Ursache dafiir, da Maria ihr Kind empfingt, wird im Wirken des Hl. Geistes
gesehen. Nach Mt 1, 18 stellt sich vor der Heimfithrung Marid durch Josef heraus,
daf sie schwanger ist. Der Evangelist nimmt schon die Botschaft des Engels an Josef
voraus, daf# die Schwangerschaft & mvebpavog dylov stammt. V.20 bringt dann das
Wort des Engels an Josef, das ihm sagt, Maria sei durch das Wirken des heiligen
Geistes schwanger: 10 yag é&v adrfj yevwnlév &x nvedpards Zovwv dylov. Damit
soll das Bedenken des Josef weggeriumt werden, das erwartete Kind stamme aus
ehebrecherischem Verkehr mit einem anderen Mann. Die Priposition éx in Verbin-
dung mit dem Verbum yevvéw, das an unserer Stelle mit ,zeugen” zu iibersetzen
ist, 148t die Wirksamkeit des gottlichen Geistes nach Analogie der Zeugung durch
den Mann verstehen®!. Anders verhiilt es sich damit bei Lukas. Lk 1, 35 spricht
zuriickhaltender vom ,Kommen” des gottlichen Geistes ,auf’ Maria, von einer
,Uberschattung” der Jungfrau durch die Kraft des Hochsten*2. Damit wird nicht
euphemistisch ein Zeugungsakt umschrieben, sondern das Wirken des Geistes gekenn-
zeichnet. Der Zielpunkt der Aussage ist die Folge des Geisteswirkens: das Kind wird
(mit Recht) als ,heilig” und als ,,Sohn Gottes” bezeichnet.

2. Ahnlich ist der Unterschied zwischen Mt und Lk in einem zweiten Beriihrungs-
punkt zu beurteilen. Nach Mt 1, 20 wird das Kind im Schof der Mutter mit 10 yevvndév
bezeichnet. Vor der Geburt kann dieses substantivierte Partizipium (Aor. 1
pass.) nur ,das Gezeugte” meinen. Bei Lk (1, 35) jedoch ist das Partizipium (Praes.
pass.) 10 yevvopevov ganz von der Mutter aus gesehen und daher mit ,das, was
geboren wird” bzw. allgemeiner mit ,das Kind” zu iibersetzen®s. Der Gedanke an
eine zeugende minnliche Titigkeit ist weniger direkt vorhanden als bei Mt.

Somit kann (aus 1. u. 2.) geschlossen werden, daf8 in der vorsynoptischen Tradition
das betreffende Christologumenon der zuriidkhaltenden Fassung des Lk entsprochen
hat. Denn die Entwicklung ging, wie insbesondere die Apokryphen zeigen, in die
Richtung einer biologisch-materiellen Ausfaltung der Glaubensaussage. Der Nach-
druck liegt urspriinglich nicht auf der ,vaterlosen” Lebensentstehung, sondern auf der
Tatsache, daB die Existenz Jesu, des Heilbringers, ganz dem Wirken des HI. Geistes
zu verdanken ist#.

3. In beiden Fillen wird die entscheidende christologische Aussage von einem Engel
gesprochen. Sicherlich ist das ein Stilmittel, durch das u. a. der Offenbarungscharakter
der Aussage kenntlich gemacht wird. Die vorliegende Tradition weif, da8 es sich bei
der Aussage iiber die geistgewirkte Empfingnis nicht um eine konstatierbare und
empirisch beweisbare Tatsache handelt, sondern um die von Gott kommende vertiefte
Deutung der Person Jesu Christi. Ubrigens hatte auch die oben postulierte Annun-
tiationsgeschichte der vorlukanischen Form (Lk 1, 26—33) die entscheidende christolo-
gische Aussage dem Engel in den Mund gelegt (VV.32.33).

4. Sowohl bei Mt als bei Lk wird das Christologumenon von der geistgewirkten
Empfingnis Jesu mit Is 7, 14 in Verbindung gebracht. Zwar erscheint der atl Text
bei Mt erst im Vers 23 als nachtrigliches Reflexionszitat und ist insofern nicht
unmittelbar mit dem Christologumenon verbunden. Deshalb wurde hiufig betont, die
geistgewirkte Empfingnis Jesu kénne von der Urkirche nicht aus Is 7, 14 erschlossen

41 Siche W. Bauer, Worterbudh, s. v. yevvdo 1 a; vgl. Jo 1, 13; 3, 6.

42 Siehe auch oben zu V. 35: Nr. 7.

43 Vgl. den Beleg bei Philo, plant.15 (vgl. Herodot 1 108), angesichts dessen die Unentschieden-
heit W. Bauers (a. a. O. 1 a und 2) unberechtigt erscheint.

4 Die zeugende Titigkeit des Mannes wird in der griechischen Antike als die eigentlich aktive
und entscheidende Ursache bei der Entstehung eines Menschen angesehen; vgl. D. M. Balme,
Zeugungslehre, in: Lexikon der alten Welt, Ziirich 1965, 3331—3333.

112



worden sein®. Sobald man indessen beriicksichtigt, da88 in dem vorlukanischen Stiick
Lk 1, 26—33 bereits der Bezug auf die Is-Stelle offenkundig ist, ja, daf8 die ganze
Szene von dieser Stelle her komponiert erscheint (vgl. besonders 1, 26.31), wird man
mit einem solchen Urteil zuriidkhaltender sein. Freilich ist mit Is 7, 14 nicht der
Gedanke der Geistzeugung verbunden. Deshalb wird man nicht behaupten kénnen,
das Christologumenon beruhe auf urchristlicher Interpretation von Is 7, 14. Dennoch
scheint deutlich zu sein, daB diese Schriftstelle schon sehr bald mit dem christologi-
schen Glaubenssatz in Verbindung gebracht worden ist.

B) Die Wurzeln des Christologumenon

Nachdem schon die vorsynoptische Uberlieferung von der geistgewirkten Empfingnis
Jesu nicht mit Sicherheit wiedergewonnen werden konnte, wird man zugeben miissen,
dafl ein weiteres Vordringen zu den Wurzeln dieser christologischen Aussage nur sehr
hypothetisch gelingen kann, Das schlieBt aber doch nicht die Aussicht aus, mégliche
Waurzeln zu nennen und unmégliche auszuschliefen.

1. Wenn man bedenkt, daf im Vordergrund der Aussage die vom HIl. Geist gewirkte
Zeugung bzw. Geburt Jesu steht, die durch géttliche Offenbarung bekannt wurde, so
wird man zunichst an Ps 2, 7 erinnert, wo Gott dem messianischen Kénig sagt:
~Mein Sohn bist du, heute habe ich dich gezeugt!” Die géttliche ,,Zeugung” madcht
Jesus zum Messias und Sohn Gottes. In einer ntl Aussage wird der Psalmvers auf
die Auferweckung Jesu bezogen (Apg 13, 33). Eine sekundire Textiiberlieferung sieht
das ,heute” in der Taufe Jesu gekommen (Lk 3, 22 D it). Die Qumrangemeinde besaf3
das Theologumenon von der géttlihen Zeugung des Messias (1 QSa 2, 11f) im
Anschlu an Ps 2, 7. Dennoch wird man sagen miissen, daf gerade die entschei-
dende Aussage von der Zeugung durch Gottes Geist in Qumran nicht vorliegtt?.

Diese spezifische Aussage der vorsynoptischen Uberlieferung kann im paldstinischen
Judentum nicht belegt werden. Aus dem NT kann man eine ,hellenistische” Analogie
wie Gal 4, 29 (vgl. R6m 4, 17.19; Jo 1, 13; 3, 6) heranzichen. Die entscheidende
Frage jedoch wird lauten: Wie kam es dazu, da man Empfingnis und Geburt Jesu
mit dem Wirken des Hl. Geistes in Zusammenhang brachte? Die Antwort wird wohl
von der Taufoffenbarung ausgehen miissen, die Jesus als den Sohn Gottes pridiziert,
und zwar in dem Augenblick, als der Geist Gottes auf ihn herabkommt (Mk 1, 10 f).
Wie diese Offenbarung in Beziehung zu Ps 2, 7 steht, so wird dabei der Geistbesitz
Jesu mit seiner Gottessohnschaft in Beziehung gesetzt (vgl. Rém 1, 3 f; Lk 1, 35).

2. Nach der oben vorgetragenen Hypothese gab es bereits vorlukanisch eine Verkiin-
digungsgeschichte, die Jesu Geburt durch die Jungfrau Maria ankiindigte, allerdings
ohne Jesu Empfingnis mit dem HI. Geist in Verbindung zu bringen (Lk 1, 26—33).
M. Dibelius hielt die ausgefiihrte Erzihlung gegeniiber dem eigentlichen (knapp
aussagenden) Christologumenon fiir sekunddr‘®, Wenn man wegen der unzulidssigen
Voraussetzung Dibelius’ — es handle sich um eine legendire Bildung — dieses Urteil

45 Vgl. etwa J. Schmid, Evangelium nach Lukas, 47 (gegen A. Harnack).

4 Sjehe O. Michel / O. Betz, Von Gott gezeugt, in: Judentum, Urchristentum, Kirche (FS. f. J.
Jeremias), Berlin 21964, 3—23; 15.

47 Gegen Michel / Betz, die nur durch einen Kettenschluf (aus 1 QH 3, 10 und 1 QH 7, 6 £.)
zu der These kommen, ,,daB es sich bei der Zeugung des Messias um einen Akt des schpfe-
rischen Gottesgeistes handeln muB” (15). Siehe A. George, Jésus Fils de Dieu dans I’ évangile
selon saint Luc: RB 72 (1965), 185—209; 191 mit Anm. 17. — L. Legrand (L’arriére-plan
néo-testamentaire de L, I, 35: RB 70 [1963], 161—192) méchte den Hintergrund von Lk 1, 35
in einem ,apokalyptischen Schema” sehen, das urspriinglich die Parusie beschrieben habe
(vgl. R6m 1, 3£f.). Dieses Schema hiitten die Christen zuniichst auf die , Verherrlichung
Christi” angewendet, ehe Lk die Linie bis zur Empfingnis weiterzog. Er wolle damit sagen,
dal nicht nur die Auferstehung schon eine ,Parusie” war, sondern auch Jesu Empfingnis
(185). Diese Hypothese kann m. E. nicht iiberzeugen, weil sie R6m 1, 3 f. zu unbekiimmert
mit Lk 1, 35 in Verbindung bringt.

4 M. Dibelius, Jungfrauensohn und Krippenkind, 35.

s 113



nicht teilt, so wird man in dieser Erzihlung eine Uberlieferung sehen diirfen, die
ebenso alt sein kann, wie das kurze Christologumenon. Allerdings gehort diese Er-
zihlung, die weitgehend auf Is 7, 14 LXX fuBt, ins griechisch sprechende Juden-
christentum. Eine ihrer Wurzeln liegt eben in der Schriftstelle Is 7, 14, die in der
LXX wenigstens auf eine Jungfrau im engeren Sinn bezogen werden konnte. Die
Erzihlung steht aber auch in einer Beziehung zu atl Verkiindigungsgeschichten. Was
hier jeweils als Wunder der Allmacht Gottes angekiindigt wird, findet seine unver-
gleichliche Uberbietung, wenn das Kind aus einer Jungfrau geboren wird. Dieses
Kind ist der Messias, die entscheidende Gestalt der von Gott gefiihrten Heilsgeschichte!
Also steht die Geschichte auch hier in einer biblischen Tradition. Lk wird dann von
sich aus — in Analogie zu 1, 15 — die Ursichlichkeit des Hl. Geistes in dieses Stiick
eingefiigt haben, von der er aus der Tradition wuflte. Jesus ist nicht nur vom
HI. Geist erfiillt wie Johannes (1, 15), sondern er verdankt seine Existenz diesem
Gottesgeist (1, 35).

3. Die Frage religionsgeschichtlicher Analogien spielt nicht in dem Sinn eine Rolle,
dafl diese als eigentliche Wurzeln in Frage kimen®. Dennoch sollten sie nicht aufer
Betracht bleiben, weil sich in ihnen zeigt, daf die hellenistischen Judenchristen mit
ihrer christologischen Aussage bei den Heiden, die sie fiir Christus gewinnen wollten
oder gewonnen hatten, Anklang und Verstindnis finden konnten®®,

Die dgyptischen Vorstellungen von der Zeugung durch den gottlichen Geist® kdnnen
schon auf die Ubersetzung von ’almah durch magBévog in der LXX eingewirkt ha-
ben®?, In diesem Zusammenhang ist darauf zu verweisen, da gerade Philo von
Alexandria die Vorstellung bezeugt, bestimmte Gestalten der Heilsgeschichte, die
nach der Schrift eindeutig einen menschlichen Vater hatten, seien auf dem Wege
jungfriulicher Empfingnis durch ein Wunder Gottes ins Leben getreten’. Wenn
Philo auch in allegorischer Weise die jungfriulichen Frauengestalten auf Tugenden
bezieht, so liegt dennoch die genannte Vorstellung zugrunde. Man kann angesichts
dessen nicht sagen, diese Vorstellung sei dem Judentum fremd. Sie ist im hellenisti-
schen Judentum bezeugt. Daf8 eine solche Aussage iiber Christus dem Hellenisten
verstindlich — wenn auch vom Christusglauben her gesehen: mifverstindlich — sein
konnte, bezeugt im 2. Jh. Justin, wenn er den Juden Tryphon im Zusammen-
hang mit der jungfriulichen Empfingnis Jesu auf den Perseusmythus verweisen
L85,

4. Alle moglichen Wurzeln und Vorstellungshintergriinde weisen somit auf das
hellenistische Judenchristentum, Damit wird die ohnehin fragwiirdige Theorie einer
geheim gehaltenen Familientradition iiber die geistgewirkte Empfingnis Jesu in einem
weiteren Punkt unwahrscheinlich. Zur Widerlegung dieser Theorie, die auffallender-
weise wiederum bei Schiirmann®® begegnet, hat Viogtle kiirzlich das Entscheidende
zusammengestellt’®, Hier sei wenigstens auf die Tatsache hingewiesen, daff es im NT

4 E. Schweizer (ThW VIII 378): ,Wirkliche religionsgeschichtliche Par scheint es nicht zu
geben.” Siehe auch J. Hasenfuss, Die Jungfrauengeburt in der Religionsgeschichte, in:
Brosch / Hasenfuss, Jungfrauengeburt,.11—23.

8 Vgl. H. Schiirmann, Lukasevangelium, 61: Religionsgeschichtliche Analogien vermdgen ,die
Denk-, Sprech- und Erzihlweise, damit auch den giinstigen Verbreitungsraum des Uber-
lieferten verstindlich zu machen”.

51 E. Norden, Die Geburt des Kindes. Geschichte einer religitsen Idee (1924), Neudruck Darm-
stadt 1958, 77 f. 80 f. .

%2 Siehe G. Delling, napdévog, in: ThW V (1954), 824—835; 831, 34—40.

83 Philo, de cherubim, 40—52, besonders 43. 46. 50; dazu G. Delling, a. a. O. 831 f. Siehe auch
Plutarch, Numa 4, 6; quaestiones convivales, VIII 1.

84 Justin, Dial. 67, 2; 70, 5.

55 H, Schiirmann, Lukasevangelium, 61. Exemplarisch daflir: P. Gaechter, Maria im Erden-
leben, Innsbruck 1953, 75—77. Vgl. Ders., Der Verkiindigungsbericht Lk 1, 26—38: ZKTh 91
(1969), 322—363. 567—586; besonders 576—579.

88 A, Vigtle, Offene Fragen, 59—64.

114



drei miteinander konkurrierende Vorstellungen gibt, die die Heilbringerwiirde Jesu
begriinden wollen. Neben der Menschwerdung einer préexistenten Gestalt (bzw. der
Sendung des Sohnes) wird die Abstammung Jesu ,,aus dem Samen Davids” vertreten,
oder als fortfithrende Aussage die von der Geburt des Messias in Bethlehem ent-
spricht57, Als dritte Vorstellung begegnet die Empfingnis vom Hl. Geist. Da aufier-
dem die Vorstellungen innerhalb der Kapitel Lk 1—2 konkurrieren, kann man die von
Vigtle gestellte vorsichtige Frage m. E. bejahen: ,Erklirt sich der Umstand, daf8
nicht nur die Erzihlung vom zwélfjihrigen Jesus, sondern auch die von der himm-
lischen Proklamation der in Bethlehem erfolgten Messiasgeburt sogar noch bei Lukas
das Wissen um die geistgewirkte Empfingnis ignoriert, nicht doch am ungezwungen-
sten bei der im allgemeinen vertretenen Hypothese, da8 die beiden Szenen von der
geistgewirkten Empfingnis und von der Geburt des Messias ,in der Stadt Davids’
nicht in historischer Uberlieferung wurzeln, sondern in verschiedenen Stufen und
Ansitzen der dhristologischen Reflexion (,Sohn Davids’ und ,Sohn Gottes’) entsprun-
gen sind?"%8

C) Lk 1, 34 f in der lukanischen Christologie

Lk hat insbesondere in 1, 34 f seiner eigenen christologischen Absicht Ausdruck ver-
lichen. Doch auch in der gesamten Verkiindigungsperikope, wie sie heute in Lk 1,
26—38 vorliegt, kommen Konturen der lukanischen Christologie zum Vorschein.

1. Der Zielpunkt von 1, 34 f ist in den letzten Worten erreicht: das Kind wird
»heilig genannt werden, Sohn Gottes”. Es besteht kein Grund, hier von einer adop-
tianischen Christologie zu sprechen®®. Vielmehr will der Evangelist sagen, da8 ,hei-
lig” und insbesondere ,Sohn Gottes” sachgemifle christologische Bezeichnungen Jesu
sind, weil seine Empfingnis bewirkt wurde vom ,heiligen Geist”, der als ,Kraft
des Héchsten” gekennzeichnet ist. Dem Parallelismus von HIl. Geist und Kraft des
Hbédhsten entspricht die Parallelitit von ,heilig” und ,,Sohn Gottes”. Jesus ist von
seiner Geburt an der Heilige und der Sohn Gottes. Wenn diese Qualifikation mit dem
Wirken des Gottesgeistes begriindet wird, liegt doch noch keine Wesenschristologie
im engeren Sinn vor, die von einer physischen Gottessohnschaft spriche®. Der
oHeilige” ist ginzlich fiir den Dienst Gottes ausgesondert und erwihlt. Der ,,Sohn
Gottes” ist dem Vater grundsitzlich untergeordnet®t,

Wenn Lk dem schopferischen Wirken des Gottesgeistes die Existenz Jesu Christi
zuschreibt, dann will er damit vielleicht die mit Jesus beginnende Zeit als die der
Neuen Schopfung kennzeichnen®2, als die Zeit, in der Gottes Geist als der Hl. Geist
nicht nur Christus heiligt (Apg 3, 14; 4, 27), sondern auch die Christen (Apg 9,
13.32).

2. Der Kontext von 1, 34 f macht die christologischen Absichten des Evangelisten
noch deutlicher. Er erzihlt die Verkiindigung an Maria als iiberbietende Parallele zu
der Verkiindigung der Johannesgeburt. Ohne Zweifel geht die Parallelisierung zu
einem guten Teil auf die Hand des Evangelisten zuriick®. Jesus wird — auch in

57 Ebd. 62.

88 A, Vogtle, a. a. O. 62.

% So W. Grundmann, Das Evangelium nach Lukas, Berlin 1961, 56; F. Hahn, Christologische
Hoheitstitel. Thre Geschichte im frithen Christentum, Gottingen 31966, 306.

¢ Siehe F. Hahn, a. a. O. 308; G. Voss, Die Christologie der lukanischen Schriften in Grund-
ziigen, Paris/Briigge 1965, 79; E. Schweizer, ThW VIII 378.

81 Mit Recht betont von H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des Lukas,
Tiibingen 41962, 161.

2 Vgl. C. K. Barrett, The Holy Spirit and the Gospel Tradition, London 21954, 21—24.

¢ Siehe neuerdings A. George, Le paralldle entre Jean-Baptiste et Jésus en Lc 1—2, in:
Mélanges Bibliques (FS. f. B. Rigaux), Gembloux 1970, 147—171; 168. Weniger vorsichtig
duBerte sich seinerzeit G. Erdmann, Die Vorgeschichte des Lukas- und Matthius-Evange-
liums und Vergils vierte Ekloge, Géttingen 1932, 9—11.

" 115



Analogie zu atl Annuntiationsgeschichten — als die entscheidende Gestalt der gott-
lichen Heilsgeschichte gekennzeichnet, die so absolut im Dienst Gottes steht, daf} sie
ihr Dasein ausschlieflich dem Wirken des Geistes verdankt. Wihrend Johannes ,,grof8
vor dem Herrn” ist (1, 15), wird Jesus absolut ,grof” genannt (1, 32). Sosehr die
Gestalt des Johannes mit der des Messias zusammengesehen wird, um beide als
Akteure eines einheitlichen Geschichtshandelns Gottes zu kennzeichnen — Jesus ist
mehr als der Vorldufer-Prophet. SchlieBlich wird auch die Verhaltensweise der Jung-
frau Maria mit der des Zacharias verglichen werden miissen. Das Interesse des
Evangelisten geht nicht auf eine Biographie Mariens, sondern auf ihren Vorbild-
charakter fiir den Gliubigen®. Maria ist Vorbild des gliubigen Menschen, der sich
trotz aller Fragen dem Wort Gottes unterstellt (1, 38.45; vgl. auch 1, 34)%, Zacha-
rias hingegen fordert im Grunde ein Zeichen (1, 18). Eine weitere Parallele kann in
der Tatsache gesehen werden, daf8 Johannes im Gebet von Zacharias erbeten worden
war (1, 13), die Verkiindigung an Maria aber nichts dergleichen erzihlt. Das Kind
Mariens ist ganz Geschenk der Gnade®, wihrend Johannes der menschlichen Aktivi-
tit seines Vaters sein Leben verdankt, der um das Kind gebetet hat und das Kind
zeugte. Dennoch ist dieser Gnadencharakter, da Jesus das Geschenk Gottes an die
Menschheit ist, nicht die vorwiegende Aussage des Theologumenon®’.

3. Neuere Versuche zur lukanischen Theologie haben einen antignostischen Tenor
des lukanischen Werkes erkennen wollen®. Wenn diese Hypothese auch als einseitig
gelten muf,, wird man doch beachten, daf im Unterschied zu apokryphen (gnostisie-
renden) Kindheitserzihlungen®, Lk keine Wundertat des Jesuskindes erzihlt. Viel-
mehr betont er gerade das menschliche Wachstum des Kindes, das ,heranwuchs und
erstarkte, indem es mit Weisheit erfiillt wurde” (Lk 2, 40; vgl. 2, 52). Anders als
beim Vorliufer Johannes wird in der entsprechenden redaktionellen Wendung nicht
gesagt, daB das Kind ,,im Geiste erstarkte” (1, 80)7°. Jesus ist eben von Anfang an
wesentlich im Besitz des Gottesgeistes. Er ist mit Gott verbunden in einer Tiefe, die
atl und jiidische Vorstellungen iiber den Messias iibersteigt. Er ist der ,,Sohn Gottes”
in einem absolut neuen Sinn.

8 Dije Ansicht, Maria werde als R rasentantin Israels vorgestellt (so vor allem R. Laurentin,
Struktur und Theologie der 1 anischen Kindheitsgeschichte, Stuttgart 1967), wird von
H. Rdisdnen (a. a. O. 86—92) mit guten Griinden in Frage gestellt.

85 Sjehe vor allem auch Lk 2, 19. 51 im Lichte von Lk 8, 15.

8 Vgl. xexagivopévy (V. 28); xbos (V. 30).

67 Siehe die einseitige Interpretation des Hollidndischen Katechismus: De nieuwe Katechismus,
Hilversum/Antwerpen 1966, 89 f.

88 Als Reprisentant sei Ch. H. Talbert genannt: Luke and the Gnostics. An Examination of
the Lucan Purpose, Nashville/New York 1966; An Anti-Gnostic Tendency in Lucan
Christology: NTS 14 (1967/68), 259—271.

6 Beispiele bietet vor allem die , Kindheitserzdhlung des Thomas” (Hennedke / Schneemelcher
I 290—299).

1 Dazu A. George, a. a. O. (Anm. 63) 154 mit Anm. 1.

116



