Plurales Angebot

Eine Einbahnlsung wird jedoch wie in vielen zhnlichen Fillen kaum eine optimale
Lésung bringen. ,,Jede Einseitigkeit und jede Verlagerung der Seelsorge in eine einzige
Stelle, zum Beispiel in den industriellen Betrieb, wiirde vom Durchschnittsarbeiter mit
Ignorierung quittiert”, hat J. Schasching schon vor Jahren betont!®. Die Losung wird
auch kaum darin bestehen, Arbeiter in mehrere Gemeinden zu integrieren. Somit
scheint sich folgende Losung am ehesten anzubieten: Die Hauptmiihe wird der Ein-
gliederung der Pendler in ihre Wohnpfarre gelten. Die Kontakte einer kategorialen
Seelsorge im Betrieb, in der Freizeit, in den &ffentlichen Verkehrsmitteln und anderswo,
die ja nicht in jedem Fall schon volle Gemeindebildung anstreben, sondern sehr wohl
blo8 einer der Grundfunktionen christlicher Gemeinden, etwa der Verkiindigung oder
der Diakonie dienen kénnen!$, werden dann jeweils im Dienst der Integration in die
Wohngemeinde stehen. Es ist ja ein schon wiederholt erhobener Imperativ, dafl die
kategoriale Pastoral mit der territorialen koordiniert werden miisse!?.

Ob dann eine solche aufbauende Pastoral als erfolgreich angesehen werden kannm,
wird nicht zuletzt vom MaSstab abhéngen. Es sei hier nur noch die Frage gestellt, ob
fiir die Pendler (wie auch fiir andere Berufsgruppen unserer Industriegesellschaft) auf
Grund ihrer belasteten Lebenssituation der Mafistab einer vollen Rollenerwartung
gelten kann. Fiir die Gruppe der in Schicht arbeitenden VOEST-Pendler scheint in
vielen Belangen (vor allem im Kirchgang) eine fragmentarische Erfiillung kirchlicher
Gebote das erreichbare Maximum zu sein. Um so mehr Gewicht wire freilich dann
der Verkiindigung des Glaubens, der zur gelebten Liebe werden soll, beizumessen.

18 ], Schasching, Kirche und industrielle Gesellschaft, Wien 1960, 220 f.
18 Synode Wien, Dokumente 1, Mérz 1969, 4 (Res. 9 und 10).
17 P, M. Zulehner, Sozialskologie und Arbeiterseelsorge, in: Der Seelsorger 6/Nov. 1967, 404 ff.

CLAUS SCHEDL

Der gestaltlose Gott und das Wort

Kritische Pentateuchgedanken

In der Reihe Bonner biblische Beitrige erschien 1969 eine theologische Dissertation von
P. R. Merendino!, in der wahrlich ein harter Bohrer angesetzt wird, um zum Urgestein des
Pentateuchs vorzudringen. Beginnen wir mit einer Nebensache! Zum Unterschied von den
fritheren BBB finden sich diesmal auch Register, und zwar ein Namensregister und ein
44 Seiten umfassendes Schriftstellenverzeichnis. Es wurde praktisch das ganze Buch Dt
nochmals verzettelt. Man fragt sich, cui bonum? Doch dariiber kann man verschiedener
Meinung sein. Wichtiger sind die neuen Erkenntnisse, zu denen Vf. mit Hilfe der im Unter-
titel genannten Methoden vorstéit. Wir bringen zuerst die Endergebnisse, zeigen an einem
Beispiel die Arbeitsmethode und treten dann zur Gegenkritik an, in der vergessene Schrift-
methoden aufgenommen und zu neuen Zielen gefiihrt werden sollen.

A) Die drei Wachstumsringe des Deuteronomischen Gesetzbuches

Innerhalb des Dt betrachtet man die Kap. 12—26 als einen in sich festgefiigten Blod,
der vorwiegend Gesetze bringt und daher in juristischem Sinn als Corpus juris mosaici
bezeichnet werden kann. Hier meint Vf. folgende drei Wachstumsringe ausscheiden
zu kénnen:

1 Merendino Rosario Pius, Das deuteronomische Gesetz. Eine literarkritische, gattungs- und
{iberlieferungsgeschichtliche Untersuchung zu Dt 12—26. (BBB, Bd. 31) (XXVI u. 458.)
Hanstein, Bonn 1969. Brosch. DM 58.80.

159



1. Die vordeuteronomische Tradition: Das jetzt vorliegende Corpus von Gesetzes-
sammlungen habe seine Vorstadien gehabt. Nach der literarkritischen Methode werden
folgende Texteinheiten unterschieden: a) Bestimmungen biirgerlichen Rechts, b) Ehe-
bestimmungen, ¢) Kulttexte, d) To’eba-,Greuel”-texte, e) Bi’arta-,, Austilgungs”-texte,
f) selbstindige apodiktische Reihen, g) einzelne liturgische Texte. Mit Hilfe der gat-
tungs- und iiberlieferungsgeschichtlichen Methode wird ihnen ein ,Sitz im Leben”
zugewiesen. Es fidnden sich: katechismusartige Unterweisung, Legalinterpretation,
predigtartige Belehrung usw. Die ,,Greuelgesetze” seien im kasuistischen, die Humani-
titsbestimmungen im apodiktischen Stil geformt. Eine erste Sammlung dieses Materials
sei wahrscheinlich zur Zeit des Kénigs Hiskijah im Rahmen seiner Reformbewegung
erfolgt. In der Zeit zwischen Hiskijah und Josijah sei diese Sammlung umgestaltet
worden. Uber das weitere Schicksal der vordeuteronomischen Textgestalt kénne man
nichts Sicheres aussagen.

2. Die deuteronomische Redaktion: Die erste redaktionelle Zusammenfassung des
iiberlieferten Materials sei nicht vor der Reform des Kénigs Josijah im Jahre 622
erfolgt, d. h. also nach der Reform. Damit kommen wir in die turbulente Zeit des
Propheten Jeremijah. Oder sollen wir gleich bis in die Zeit nach dem Untergang Jeru-
salems (586) herabgehen?! Jedenfalls habe dieser grofe Redaktor das iiberlieferte
Gesetzesmaterial zu einem vollstindigen Corpus zusammengefaBt. Dabei habe er das
Material teilweise in der iiberkommenen Reihenfolge belassen, teilweise aber anders
geordnet; er habe jedoch ,das vorgefundene Material mit gréSter Zuriidkhaltung” (403)
bearbeitet. Somit kénne man beim deuteronomischen Redaktor eigentlich nicht von
einer schopferischen, schriftstellerischen Titigkeit reden. Sein Anliegen war haupt-
sichlich, eine richtige, organisch gebaute Sammlung zustande zu bringen (404). Man
kann von einer regelrechten ,,Ausgabe” gesetzlicher Stoffe als einem geschlossenen Cor-
pus reden. ,Ausgabe” bedeutet in diesem Fall zwar nicht, da88 die betreffenden Texte
erst jetzt zum Teil oder ganz schriftlich tradiert werden nach einer mehr oder weniger
langen Geschichte miindlicher Uberlieferung. Betrachtet man die Art und Weise, wie
die Vorlagen literarisch aufgebaut sind und wie die betreffenden Bearbeitungen vor
sich gegangen sind, so kann man sich nicht des Eindruckes erwehren. .., da8 es sich
von Anfang an um einen bewuflten literarischen Prozef und nicht um eine rein
miindliche Tradition gehandelt hat. Die Gesetze waren geschrieben, wurden als
geschriebene Texte vorgetragen, erliutert, erginzt und gelernt (406).

3. Die nachdeuteronomische Redaktion: Die Ausgabe des deuteronomischen Redaktors
scheint nicht die letzte gewesen zu sein. Es kam noch ein zweiter Redaktor iibers
Werk, der die neuen Anliegen der geiinderten Zeit einarbeitete. Ein Vergleich mit dem
deuteronomistischen Geschichtswerk bestitige die Annahme, daf die nachtriiglichen
Zusitze dem Verfasser eben dieses Werkes zugeschrieben werden miifiten.

An und fiir sich gewinnen wir durch diese Studie einen Einblick in das Wachstum
des Deuteronomiums, der aufs erste iiberzeugend klingen mag. Der Ursprungsort
dieses Buches ist vom Datum der Auffindung des Gesetzbuches unter Josijah weg-
geriickt, sogar ein Jahrhundert hinauf bis in die Regierung des Koénigs Hiskijah; doch
auch hier werden noch frithere, wohl auch schriftliche Traditionen angenommen. Der
eigentliche Verfasser verliert sich im Dunkel der Geschichte. Der Gestalter des Corpus
juris war eben nur ein Redaktor, dessen Werk dann weiter redigiert wurde. Somit
hiitten viele Hinde an diesem Buch gearbeitet. Dafl es dann trotzdem ein in sich
geschlossenes literarisches Kunstwerk wurde, dariiber kann man nur staunen. Wie
iiberzeugend der Gesamtaufrif wirken mag, so wenig iiberzeugt die Einzelanalyse,
die alles wieder in Frage stellt. Zur richtigen Urteilsbildung ist es daher notwendig,
wenigstens ein Beispiel herauszugreifen.

160



B) Der iiberscharfe Bohrer

Mehr oder weniger zufillig griff ich nach Kap. VIII: Dt 19. Zuerst wird hier der
gegenwirtige Stand der Forschung in bezug auf die Perikopen VV. 1—13 und 15-21
dargestellt, der wie ein Regenbogen oder wie ein widerspruchsvolles Tohuwabohu
wirkt. Dann exerziert Vf. durch: a) literarkritische Analyse, b) Urtext und literarische
Gattung, c) literarische Gattung und Uberlieferung, d) literarkritische Synopse, in der
der kurze Text auf fiinf Spalten verteilt wird. Beschrinken wir uns auf den Asyltext 19,
1-3. Ich iibersetze den Text wie folgt:

19,1 Wenn dein Gott JHWH die Vélker ausrottet,
deren Land dein Gott JHWH dir gibt,
wenn du sie beerbst,
und wohnst in ihren Stddten, in ihren Hiusern:
2 So sollst du dir drei Stidte aussondern
in der Mitte des Landes,
das dir dein Gott JHWH zum Erbe gibt.
3 Dann bestimme den Weg,
und teil das Gebiet deines Landes in drei Teile,
das dir dein Gott JHWH zueignet.
Dies soll geschehen,
daB jeder Totschldger dorthin kann fliehen

Nun gehdren nach der Meinung des Vfs zum ,Urtext” nur 2a, 3b: ,Drei Stidte
sondere dir aus; das sei zum Flichen eines jeden Totschligers dorthin!”. Der hebriische
Text soll 8 ,thythmische Worte” zihlen. Wenn ich die ausgesonderten Wérter zu-
sammensuche, erhalte ich:

$al6% ‘arim tabdil lak.. . .
wehajah lanfis $ammah kol-réseah

Es liegen also neun Wérter vor! Doch Vf rechnet ja mit ,thythmischen Worten”,
wobei er die durch Verbindungsstrich verbundenen zwei als eins zihlt. Sonst spiirt
man nirgends die Riicksicht auf die massoretische Uberlieferung! Im gleich folgenden
Abschnitt rechnet er faktische 12 Worter als 9 ,,rhythmische”. Damit ist der Willkiir
Tiir und Tor getffnet.

Daher die erste, niederschmetternde Erkenntnis: Von den 45 Wortern obiger drei
Verse sollen nur 9 zum ,,Urtext” gehéren. Alles andere stamme aus der Feder von vier
Redaktoren. Ich stimme mit Vf. darin iiberein, da8 die herausgehobenen neun Warter
wie ein alter Rechtsspruch klingen. In den anderen Abschnitten ist das Miflverhiltnis
zwischen ,,Urtext” und Redaktoren nicht so kraf wie hier. In den Versen 11-13
gehorten z. B. 24 von 39 Wértern zum ,,Urtext”. M. E. geht es zu weit, blo8 diese
herausgeschilten alten Rechtsspriiche als Urtext gelten zu lassen. Der iiberscharfe
Bohrer erweist sich hier als stumpf, dies deswegen, weil , Gattung” und ,,Oberliefe-
rung” zu verscawommene Begriffe sind, mit denen man alles und nichts beweisen
kann. Was heiflit schon ,Katechese, Predigt, Legalinterpretation, Parinese’”? Wodurch
erhilt eine Rede erst einen ,moralischen Zug”? Nach der gleichen Methode kénnte
man im Johannesevangelium die synoptisch klingenden Sitze herausschilen und nur
diese als ,,Urtext” deklarieren; man wiirde dadurch das Evangelium zerstéren.

Ebensowenig iiberzeugt die literarkritische Methode. Im Schluwort betonte ja Vf.,
daB die alten Gesetzestexte schriftlich iiberliefert wurden. Dann soll der Interpolator
an manchen Stellen einen Relativsatz eingeschoben, ein Verb hinzugefiigt, eine Parti-
kel moduliert haben (215!); es gibe ganze sekundire Einschiibe! Bei der weiteren
Forschung wird man noch auf das Tertidr stoflen. Gibt es iiberhaupt ein literarisches
Werk, das einen solchen Werdegang aufweist? Wer muf8 dann als Verfasser betrach-
tet werden? Wohl nur der, von dem die alten Rechtsspriiche stammen! Dies wiirde in
die vordeuteronomische Zeit, also in Richtung Moses weisen. Etwa nur ein Drittel
des Corpus Dt 12—26 wire demnach ,Urtext” und im gewissen Sinn ,,mosaisch”.

1 161



Alles andere sei Redaktionsgut aus verschiedenen Zeiten, in der Art eines aggior-
namento hinzugefiigt. Ein solches Aggiornamento erleben wir seit dem Konzil, etwa
bei den Hochgebeten der Liturgie. Hier wurden sicher die alten Quadersteine der
Uberlieferung eingearbeitet, ohne die es kein Hochgebet gibt, aber es wurde doch ein
vollstindig neues Werk geschaffen. So scheint es mir auch beim Dt der Fall zu sein.

Der ,grofle Redaktor” muff in Wahrheit als planender, gestaltender und formender
Verfasser bezeichnet werden. Die alten Rechtsspriiche bilden das Fundament. Er hat
sie aufgenommen, weitergebaut, mit neuen Gedanken erfiillt und zu einem einheit-
lichen literarischen Werk geformt. Wie Merendino ausfiihrt, weisen die ,letzten
Spuren” ins babylonische Exil. In dieser Zeit, die Katastrophe und Metanoia in einem
war, erstand ein zweiter ,,Moses”, der durch sein neugeformtes altes Wort das Volk
aus der Wiiste des Exils wieder fiir den neuen Bund und das neue Land bereiten
wollte. Das fiinfte Buch Mosis ist so weit mosaisch, wie die Weisheit Salomons solomo-
nisch ist! Zu dieser Schlulfolgerung wird man gezwungen, wenn man die literarische
Struktur des Buches untersucht, und zwar nicht einseitig mit literarkritischer, gattungs-
und iiberlieferungsgeschichtlicher Methode; denn das Licht der Pentateuchforschung
begann nicht erst etwa mit Jean Astruc im Zeitalter der Franz&sischen Revolution zu
leuchten; schon vorher gab es eine zweitausendjihrige Schriftgelehrsamkeit, deren
Methoden wieder aufzunehmen sind.

C) Textformung und Wortmystik

1. Bauprinzipien: Wenn man das Buch Merendinos durcharbeitet, bekommt man den
Eindruck, daf der iiberlieferte Text das Endprodukt eines allmihlichen Anreiche-
rungsprozesses mit mehr oder weniger zufilliger Ordnung ist. Daher mufite Vf. den
Text nach seinen Ideen erst abgrenzen. Wenn man aber zu den iltesten Hand-
schriften greift — ich hab’ mir eigens Kopien der zwei iltesten Codices aus Leningrad
und London besorgt —, sieht man, daf die Handschriften die Verse mit Doppel-
punkten (Pasuk:) abgrenzen, kleine Abschnitte durch Abstinde markieren und griBere
zu Ordnungen (sediir) zusammenfassen. Man sagt vorschnell, dies sei bloB eine spiite,
rabbinische Einteilung fiir den Gebrauch des Synagogengottesdienstes. Doch man
sollte wenigstens arbeitsmethodisch hier einsetzen. Man hiitte eine sichere, handschrift-
lich bezeugte Ausgangsbasis, die iiber jeden Subjektivismus erhaben ist.

Der Text der in der Handschrift abgegrenzten Einheiten gliedert sich weiter in:
Bericht, Einleitung zur Rede und direkte Rede. Von den etwa 14.400 Wortern des
Dt sind kaum 400 Warter erzihlender, historischer Bericht, alles andere ist gesprochene
Rede! Das Buch gleicht daher eher einem Drama denn einem Geschichtswerk! Daher
scheint es von hochstem Wert zu sein, den Text nach diesen drei literarischen Formen
zu erfassen.

Wenn wir nun den Wortbestand der einzelnen Teile ausheben, treten nicht irgend-
welche Zahlen in Erscheinung, sondern solche, die durch die altjiidische Wortmystik
zur Geniige bezeugt sind. Richtunggebend bleibt hier die kleine Schrift ,Buch der
Schépfung” (sepir jesirah), dessen Grundideen m. E. nach Babylonien weisen. Wir
bringen hier nur einige Schluflerkenntnisse, die zeigen konnen, daf auf dieser Spur
noch mehr zu holen wiire.

2. Die XVIII. Ordnung des Dt (18, 14—19, 21):

a) Die Form-Elemente: Unter Form verstehen wir: Bericht, Einleitung und Rede,
also jene drei Sprachelemente, die einen Text ausformen. Die XVIII. Ordnung liefert
folgendes SchluBergebnis: 390 Bericht + 5: Einleitung + 79 Rede = 474 Wérter. Die
390 Berichtworter zeigen das Siegel des Namens. Es war eine geliufige Methode,
einen sakralen Text nach dem Wert eines Gottesnamen zu formen und damit zu ver-
siegeln, Die Zahl 39 ist die kiirzeste Formel fiir den Glauben Israels an den Einen
JHWH; denn JHWH + ‘Ghad = 26 + 13 = 39. Oben liegt die Aussage in erhchter

162



Potenz (10 X 39) vor. Von diesen 390 Berichtwértern fallen auf den Abschnitt ,Pro-
phet” (18, 14—20), der in der Handschrift durch spatium abgegrenzt ist, 63 Worter,
was der Zahl der 63 Traktate des Talmuds und dem Maf des babylonischen Turmes
entspricht. — Die drei Asyltexte (19, 1—13) folgen mit ihren 220 Berichtwértern: der
Zahl der 22 Buchstaben. Die letzten Abschnitte iiber Grenze und Zeugen (19, 4—21)
geben 117 = 3 X 39 Worter. Sowohl die Gesamtsumme wie auch die Teilsummen
zeigen geprigte Werte.

Die 79 Worter Redegut verteilen sich auf 55 JHWH/Moses und 24 Volk. Die Zahl
55 bildet iiberhaupt die Strukturzahl des ganzen Buches Dt. Nach Philo ist sie die
Panteleia, die Zahl der Allvollkommenheit. Man kann sie einfach die ,grofe Zehn-
heit” nennen, ist sie doch nichts anderes als die Summe der arithmetischen Reihe von
eins bis zehn, Das deuteronomische Gesetzescorpus bringt 55 Casus, eingeleitet mit
der Partikel ki, dazu 55 apodiktische Verbote, eingeleitet mit lo’. Die Zahl 55 regiert
im Dekalog und in vielen anderen Texten. Es tritt hier ein literarisches Modell in
Erscheinung, nach dem Worte und Texte geformt und gebaut wurden. Die Existenz
vor allem solcher Modelle nachzuweisen, mufl die Aufgabe der weiteren Forschung sein.

b) die Gattungs-Elemente: Seit A. Alt ist die Unterscheidung in kasuistisches und
apodiktisches Recht geldufig. Man braucht nur diese Anregung aufgreifen und danach
den Text scheiden. Wo die Casusformulierung ,wenn” im Text aufhért und der
Entscheid ,,dann” beginnt, dariiber gibt es kaum an einer Stelle einen Zweifel. In
der XVIII. Ordnung finden sich 6 Casus. In meinem neuen Kommentar zum Buch Dt
hab’ ich die Casus unmiBverstindlich mit Paragraphenzeichen versehen. Wenn wir nun
den Wortbestand erfassen, erhalten wir: 90 Casus + 153 Entscheid! Im Entscheid
taucht also die Zahl der 153 , Fische Petri” auf, die auch fiir die Struktur der Syn-
agogenliturgie formgebend war?. Auch im Dt taucht diese Leitzahl nicht blof an
dieser Stelle auf, auch andere Einheiten sind nach ihr geformt. Somit hitten wir es
wieder mit einem literarischen Modell zu tun!

Was bleibt nun fiir das apodiktische Recht in dieser Ordnung iibrig? Wir brauchen
nur Casus und Entscheid von der Gesamtsumme abziehen und erhalten: 474 —
(90 + 153) = 231 apodiktisches Recht. Ein geradezu alarmierendes Ergebnis! Zu dieser
Zahl sagt das ,,Buch der Schépfung” (11, 5): ,,So ergibt sich, daB sie durch 231 Pforten
hinausgehen, und so findet es sich, daf die ganze Schépfung und die ganze Rede
(dibbur) aus einem Namen hervorgeht.” Daher spricht man von den 231 Pforten der
Welt, durch die alles geworden ist. Der Text weist ausdriicklich auch auf ,Rede” hin,
womit gesagt sein soll, daB auch Texte dieser Leitzahl folgen. Dem etwas fremd-
artig anmutenden System liegt die sehr einfache Wortmystik zugrunde. Alles ist
durch das Wort geworden, und ohne das Wort ward nichts von dem, was da ist. Das
Wort verleiblicht sich aber in den 22 Buchstaben, die zu je zwei zusammengefiigt die
Summe 231 ergeben. Mathematisch betrachtet, ist 231 die arithmetische Reihe von
1 bis 21, wie 153 die Reihe von 1 bis 17 bildet.

Schluf: Diese kurzen Hinweise mégen geniigen. Sie konnen wohl zeigen, daf mit
dieser neuen und zugleich uralten form- und gattungsgeschichtlichen Untersuchungs-
methode Ergebnisse erzielt werden konnen, die direkt in die Werkstatt der altorien-
talischen Verfasser filhren. Die Aufnahme des Wortbestandes weist auf Verwendung
von festgefiigten Modellen. Es ist undenkbar, daf der Text erst nachtriglich ,einge-
richtet” wurde; den Ordnungen liegt ein Plan zugrunde, der von einem Verfasser
entworfen wurde. Daher dringt sich von einer neuen Sicht her das Postulat der
Einheitlichkeit des mosaischen Gesetzeswerkes auf. Damit diirfte auch fiir die Biblische
Theologie ein neuer Ansatz gewonnen sein.

2 Vgl. mein neues Buch ,Talmud — Evangelium — Synagoge”. Tyrolia, Innsbrudk 1969,
362 u. 410.

11* 163



Somit hat sich die Auseinandersetzung mit der groff angelegten, fleifigen und sorg-
sam gearbeiteten Dissertation Merendinos gelohnt. Daf er mit seinen Methoden
einen Bestand alter Rechtsspriiche herausgearbeitet hat, wird man weiter erwigen
miissen, jedoch wird man diesen nicht als ,Urtext” bezeichnen diirfen. Dieser alte
Bestand zeigt nur, daB iiber den alten Quadern ein neuer Bau errichtet wurde, dessen
Baupline und Strukturprinzipien zu untersuchen, Ziel der weiteren Forschung sein
mufl, Was war Israel nach dem Untergang geblieben? Doch nichts als der Glaube an
den gestaltlosen Gott und das Wort. Daher konzentrierte sich das Denken der Schrift-
gelehrten und Theologen auf eben dieses Wort und seine Verleiblichung in den Buch-
staben. Das daraus entwidkelte System ist zugleich Modell fiir die Textformung. So-
weit ich auf Grund der bisherigen Untersuchungen zu erkennen vermag, stand an der
Wiege der Bibel und des Dt im besonderen bereits die Wortmystik. Den Weg dahin
weist die sehr niichterne zahlenkritische Methode?®.

3 Die hier nur kurz skizzierten Gedanken habe ich niher ausgefiihrt in meinem neuen
Kommentar zum Deuteronomium: ,Der gestaltlose Gott und das Wort”. Das fiinfte Buch
Moses, Text, Form und Theologie. Drudklegung in Vorbereitung.

PETER GRADAUER

Roémische Erlasse und Entscheidungen

Dritte Instruktion fiir die rechte Anwendung der Liturgie-Konstitution

Die stufenweise Erneuerung der Liturgie, besonders der Me@feier, die durch das
II. Vatikanum eingeleitet wurde, ist nun offiziell beendet; den SchluBstrich bildet eine
neue, im Auftrag des Hl. Vaters verdffentlichte Instruktion der Kongregation fiir den
Gottesdienst. In ihr werden die Vollmachten, die zur Durchfilhrung von Experimenten
erteilt wurden, fiir erloschen erklirt. Sollten noch weitere Experimente zur Anpassung
der Liturgie notwendig und angebracht erscheinen, so diirfen sie nur mit ausdriick-
licher Erlaubnis der zustindigen romischen Kongregation durchgefiihrt werden. Den
Bischofen, denen die Leitung, Férderung und Aufsicht des gesamten liturgischen Le-
bens in der ihnen anvertrauten Kirche obliegt, wird aufgetragen, in Einheit mit der
Universalkirche eine gesunde Erneuerung durchzufiihren und dabei, beraten von den
liturgischen Kommissionen, die Bediirfnisse ihrer Gliubigen in geeigneter Weise zu
beriicksichtigen. Sie sind es auch, die im Einvernehmen mit Rom Umfang und Dauer
von notwendig erscheinenden Experimenten bestimmen, bevor verbindliche Anderun-
gen der Texte und Riten durchgefiihrt werden. Ein anderes gewichtiges Anliegen der
Instruktion ist die Wahrung des sakramentalen Charakters der Liturgie und ihrer
Riten.

Im einzelnen wird bestimmt: Es ist nicht erlaubt, die Lesungen der Hl. Schrift durch
andere Lesungen geistlicher oder profaner, alter oder neuzeitlicher Schriftsteller zu
ersetzen. Die Homilie, die dazu bestimmt ist, den Glidubigen das Wort Gottes zeit-
gemif darzulegen, steht dem zelebrierenden Priester zu. Die Glidubigen sollen dabei
von Zwischenrufen und Gesprichen Abstand nehmen. (Sogenannte , Dialogpredigten”
sind also nicht erwiinscht.) Der Wortgottesdienst der hl. Messe darf von der
Eucharistiefeier weder zeitlich noch &rtlich getrennt werden, weil er mit ihr einen einzi-
gen Kultakt bildet. Im Zusammenhang mit dem ,Ordo Missae” wird noch einmal
detailliert auf die schon gegebenen Variationsmoglichkeiten hingewiesen und verlangt,
daB der Volksgesang mit allen Kriften geférdert werden soll, auch unter Anwendung
von neuen Formen, die der Eigenart des Volkes und dem heutigen Menschen ent-

164



