
Verantwortbare Unterschiede zwıischen katholischer und
evangelischer Kırche
Die getrennten Kirchen haben sich den letzten einem früher nicht
möglich gehaltenen usmaß aufeinander Zu bewegt. 5ie haben viele 1 Gemein-
samkeiten gerade jenen Punkten festgestellt, enen S1e £früher meisten
getrennt y  W  Varen und gegeneinander standen. Sije haben erkannt, s1e VOT den glei-
chen Tagen stehen, die eute g der Welt+t her S1e ergehen, und G]1e dere:
Beantwortung häufig zZzu ähnlichen Lösungen kommen. ber Lrotz aller nNeu entdeckten
Gemeinsamkeiten auf dem Gebiet der Liturgie, des Kirchenverständnisses und der
Stellungnahme vielen sozialethischen Problemen bestehen Differenzen ZWIS!  x  chen
hnen fort, aufgrund deren S1e nicht zusammenfinden onnen.  . Um elche Unter-
schiede handelt sich und wıe schwerwiegend S1N| diese, die Trennung weiterhin
V{ den Kirchen verantwortet WIF!  d, obwohl diese doch Vormnm her WI1SSeN, al die
Kirche auch ihrer außeren Erscheinung sich als e1ne Einheit der Welt darzustellen
hat? Wird den Kirchen emals möglich seın, über 1e jetzt VvVon ihnen VEer.  orte-
ten Unterschiede hinaus zZzu einer  D Einigung zu kommen, oder sind diese Unter-
schiede von einer solchen Bedeutung, daß cie für immer wird festhalten müssen?
Diesen Fragen wollen WITr nachgehen und von jenen Punkten sprechen, iın denen die
Kirchen getrennt sind, ja sich geradezu scheinbarer Unversöhnlichkeit gegenüber-
stehen. Dabei wollen zugleich übergreifende Gemeinsamkeiten ın eben diesen
Fragen bzw. die komplementären Momente ihnen aufzeigen.

diesen Unterschieden handelt sich nich:  e sekundäre Probleme, sondern 1111

Fragen, die das Gelbstverständnis der Kirchen wesentlich 51  d, die deshalb
die Kirchen nicht gering einschätzen dürfen, wenn sie nicht S1| celbst aufgeben und
S  5 einer ihrem Wesen fremden Weise ihres GCelbstverständnisses gelangen wollen.
Diese Unterschiede cind auch darum erns5) Zu nehmen, weil 612e unmittelbar Von den
praktizierenden Christen den Gemeinden rfahren werden. gibt Unterhaltungen,

denen Katholiken WIe Protestanten teilnehmen, Nan verständigt 61| über viele
theologische und ethische Probleme, aber kann sich nich  er{ einer letzten Ge-
meinsamkeit Gottesdienst, gemeınsamen Feier des Herrenmahles,
en Man ist SI weithin ber Wesen und Gestalt der irche einig, nımmMt 1n
Fragen der Eugenik und des allgemeinen Priestertums weithin die gleiche Stellung
ein, wird aber dann doch gefT! durch clie Anerkennung bzw. Nichtanerkennung
e1ınes höchsten kirchlichen Lehramtes, das 1n diesen Fragen das entscheidende Wort
sprechen coll Man begegnet sich auf der umanen Ebene, 1a lernt sich als Men-
schen achten und schätzen, muß dann aber erfahren, clie Ehe zweıler Mensch-
lichen gleichgestellter Partner auf die größten chwierigkeiten bei den Kirchen stößt,

die Probleme der konfessionsverschiedenen Ehe vielen katholischen und evangeli-
schen Christen nicht nNUur eiıne Gemeinsamkeit des Lebens unmo machen, sondern
auch guten Willens gegenüber den kirchlichen Ordnungen jele ernste Gewissens-
konflikte reiten.
Mit Recht erhebt sich deshalb Von derartigen rfahrungen her die rage, ob denn die
Unterschiede zwischen den Kirchen S{} schwerwiegend SIN  d, e unmöglich ist,
61e Zu überbrücken und die nn}  n Brüder Zu einer Gemeinsamkeit führen, die
ihnen den vern)  gen Zweitel, die Gewissensbedrängnis und die eelische Unruhe
nımmt. onnen  _ clie Kirchen wirkli: verantworten, Unterschiede ufrechtzuerhalten,
die ihre Gläubigen oft an ihnen selbst ırce werden assen? 1bt nicht geNuUug
Gründe der Seelsorge und des pastoralen Bemühens, die die Kirchen nötigen sollten,
die zwischen ihnen liegenden Differenzen schnellstens zu beseitigen und damit die

201

PETER MEINHOLD 

Verantwortbare Unterschiede zwischen katholischer und 
evangelischer Kirche 

Die getrennten Kirchen haben sich in den letzten Jahren in einem früher nicht für 
möglich gehaltenen Ausmaß aufeinander zu bewegt. Sie haben viele neue Gemein­
samkeiten gerade in jenen Punkten festgestellt, in denen sie früher am meisten 
getrennt waren und gegeneinander standen. Sie haben erkannt, daß sie vor den glei-

_-, chen Fragen stehen, die heute von der Welt her an sie ergehen, und daß sie in deren 
Beantwortung häufig zu ähnlichen Lösungen kommen. Aber trotz aller neu entdeckten 
Gemeinsamkeiten auf dem Gebiet der Liturgie, des Kirchenverständnisses und der 
Stellungnahme zu vielen sozialethischen Problemen bestehen Differenzen zwischen 
ihnen fort, aufgrund deren sie nicht zusammenfinden können. Um welche Unter­
schiede handelt es sich und wie schwerwiegend sind diese, daß die Trennung weiterhin 
von den Kirchen verantwortet wird, obwohl diese doch vom NT her wissen, daß die 
Kirche auch in ihrer äußeren Erscheinung sich als eine Einheit in der Welt darzustellen 
hat7 Wird es den Kirchen jemals möglich sein, über die jetzt von ihnen verantworte­
ten Unterschiede hinaus zu einer Einigung zu kommen, oder sind diese Unter­
schiede von einer solchen Bedeutung, daß man sie für immer wird festhalten müssen? 

Diesen Fragen wollen wir nachgehen und von jenen Punkten sprechen, in denen die 
Kirchen getrennt sind, ja sich geradezu in scheinbarer Unversöhnlichkeit gegenüber­
stehen. Dabei wollen wir zugleich übergreifende Gemeinsamkeiten in eben diesen 
Fragen bzw. die komplementären Momente in ihnen aufzeigen. 
Bei diesen Unterschieden handelt es sich. nich.t um sekundäre Probleme, sondern um 
Fragen, die für das Selbstverständnis der Kirch.en ganz wesentlich. sind, die deshalb 
die Kirchen nich.t gering einschätzen dürfen, wenn sie nicht sich selbst aufgeben und 
zu einer ihrem Wesen fremden Weise ihres Selbstverständnisses gelangen wollen. 
Diese Unterschiede sind auch. darum ernst zu nehmen, weil sie unmittelbar von den 
praktizierenden Christen in den Gemeinden erfahren werden. Es gibt Unterhaltungen, 
an denen Katholiken wie Protestanten teilnehmen, man verständigt sich. über viele 
theologische und ethische Probleme, aber man kann sich. nicht zu einer letzten Ge­
meinsamkeit im Gottesdienst, zur gemeinsamen Feier des Herrenmahles, zusammen­
finden. Man ist sich. weithin über Wesen und Gestalt der Kirche einig, man nimmt in 
Fragen der Eugenik und des allgemeinen Priestertums weithin die gleiche Stellung 
ein, wird aber dann doch getrennt durch die Anerkennung bzw. Nichtanerkennung 
eines höchsten kirchlichen Lehramtes, das in diesen Fragen das entscheidende Wort 
sprechen soll. Man begegnet sich auf der humanen Ebene, man lernt sich als Men­
schen achten und schätzen, muß dann aber erfahren, daß die Ehe zweier im Mensch­
lichen gleichgestellter Partner auf die größten Schwierigkeiten bei den Kirchen stößt, 
daß die Probleme der konfessionsverschiedenen Ehe vielen katholischen und evangeli­
schen Christen nicht nur eine Gemeinsamkeit des Lebens unmöglich. machen, sondern 
auch trotz guten Willens gegenüber den kirchlichen Ordnungen viele ernste Gewissens­
konflikte bereiten. 
Mit Recht erhebt sich deshalb von derartigen Erfahrungen her die Frage, ob denn die 
Unterschiede zwischen den Kirchen so schwerwiegend sind, daß es unmöglich ist, 
sie zu überbrücken und die getrennten Brüder zu einer Gemeinsamkeit zu führen, die 
ihnen den vernünftigen Zweifel, die Gewissensbedrängnis und die seelische Unruhe 
nimmt. Können die Kirchen es wirklich. verantworten, Unterschiede aufrechtzuerhalten, 
die ihre Gläubigen oft an ihnen selbst irre werden lassen7 Gibt es nicht genug 
Gründe der Seelsorge und des pastoralen Bemühens, die die Kirchen nötigen sollten, 
die zwischen ihnen liegenden Differenzen schnellstens zu beseitigen und damit die 

201 



emeinsamkei; des Lebens und des laubens zwischen den getrennten stien her-
zustellen, cClie ese vVvVon allen inneren und außeren endlich befreien kann?
eben den praktischen Erfahrungen sind es auch theologische Überlegungen, die die
Kirchen veranlassen müßten, die zwischen ihnen liegenden und von ihnen aufrecht-
erhaltenen Unterschiede nach ihrem ewicht abzumessen und sich zZzu ihrer Verantwor-

den eigenen den emden Glaubensbrüdern gegenüber bereitzufinden. Ver-
an  O]  g bedeutet in diesem Fall cht allein den Aufweis rationaler ründe

Aufrechterhaltung der trennenden Unterschiede, sondern auch die Rechtfertigung
der Überlegung, B ohne Verletzung des Gewissens (der letzten richtenden Instanz
über und Unwert menschlicher Entscheidungen) die jetzt noch vorliegenden
Differenzen nicht behoben werden können. Auch gegenüber der bzw. V der
Schri: her MUSSenN  B solche Unterschiede eran)  rtet werden.
Das Prinzip der Verantwortung darf weder bagatellisiert noch als gleichgültig abgetan
werden. Man eıne Kirche bringen, sich selbst aufzugeben und ihre
eigene Vergangenheit verleugnen. So wenig S  Da  S dies bei einem Christen
darf, wenig 1st dies auch den irchen oder menschlichen emeinschaften HAA  MÖg-

Hier setzen also A ragen eın, die Kirchen sich nicht zu einer cschnellen
Einigung bereitfinden Öönnen,  . VMAaIiUuI 61e etw.:; den Fragen der Mahlgemeinschaft,
der Ehe und der Beibehaltung BAaIlZ bestimmter Gtrukturen ihrer außeren Gestalt
nicht sich selbst absehen und U5 vordergründigen Motiven heraus ihre Positionen
aufgeben Öönnen.

]  B Hi -  \ und Kirche findet sich eiıner der wesentlichen Unter-
schiede beider Während katholischen Christen, umm mich der orte
des IL, Vatikanums bedienen, zwischen und Kirche das authentische
Lehramt steht, das der Kirche Verständnis der Schri erschließt, ennen die
evangelischen Kirchen eın solches Lehramt nicht, das einer verbindlichen We:  1se
die auslegt, ! SO dem einzelnen Gläubigen den rechten mit ihr
ermöglichen und S Miß@verständnissen und Mißdeutungen der Schrift ZUu
bewahren.
Sicher nimmt rage des Lehramtes einen wichtigen Rang, wenn nicht die
S Gtelle bei den die Kirchen trennenden Differenzen e1n. Nun ommt aber keine
Kirche ohne Anleitung zZum Verstehen der Sch Ale Kirchen sind immer
wieder a darum bemüht, rech: Schriftverständnis ihren Gläubigen zuzuleiten
ZUT Förderung ihres Glaubenslebens und un s1e der Meinung ZUu bewahren,
das persönliche Glaubensurteil hinreiche, um den rechten Nutzen z der Schrift
ehen und nach den eigenen Erkenntnissen die Lehren und die Praxis der Kirche zu
formen. Man hat häufig und bis auf den heutigen Jag der Reformation den orwurf
gemacht, daß 61e Z einer Übersteigerung des Glaubensurteils des einzelnen gekommen
sel, ja S1e überhaupt den aller kirchlichen Lehren ını dem BeMESSCN habe,

S1ie  , Glaubensleben des einzelnen Christen bedeuten.
Allein, cehr auch die Superiorität der Schrift Dzw. die Autorität des Lehramtes
betont und einem schroffen Gegensatz gesehen at, SO wenig zutreffend ist doch
eine solche Gegenüberstellung. Es handelt sich 1n be; diesen drei Größen

Lehramt und Kirche) Dreieck, das Ü csehr ıunter gleichen Beziehun-
gecn und e  gungen steht, daß mMan eiıne  e Seite erausbrechen oder e1inrfa| isolieren

Vielmehr ist ede Seite, Ja eder Punkt dieses Dreiecks VO solch grundlegender
edeu: d e5 keine Veränderung der einen oder der anderen Komponente geben
kann, ohne nicht die beiden anderen dami‘  ern ebenfalls verändert werden, Ja
ihren Sinn verlieren. Wir <.  sen heute lernen, ese drei Größen icht einem

Gemeinsamkeit des Lebens und des Glaubens zwischen den getrennten Christen her­
zustellen, die diese von allen inneren und äußeren Konflikten endlich befreien kann? 
Neben den praktischen Erfahrungen sind es auch theologische Oberlegungen, die die 
Kirchen veranlassen müßten, die zwischen ihnen liegenden und von ihnen aufrecht­
erhaltenen Unterschiede nach ihrem Gewicht abzumessen und sich zu ihrer Verantwor­
tung den eigenen und den &emden Glaubensbrüdern gegenüber bereitzufinden. Ver­
antwortung bedeutet in diesem Fall nicht allein den Aufweis rationaler Gründe für 
die Aufrechterhaltung der trennenden Unterschiede, sondern auch die Rechtfertigung 
der Oberlegung, daB ohne Verletzung des Gewissens (der letzten richtenden Instanz 
über Wert und Unwert menschlicher Entscheidungen) die jetzt noch vorliegenden 
Differenzen nicht behoben werden können. Auch gegenüber der Schrift bzw. von der 
Schrift her müssen solche Unterschiede verantwortet werden. 
Das Prinzip der Verantwortung darf weder bagatellisiert noch als gleichgültig abgetan 
werden. Man kann keine Kirche dazu bringen, sich selbst aufzugeben und ihre 
eigene Vergangenheit zu verleugnen. So wenig man dies bei einem Christen tun 
darf, so wenig ist dies auch bei den Kirchen oder menschlichen Gemeinschaften mög­
lich. Hier setzen also die Fragen ein, warum die Kirchen sich nicht zu einer schnellen 
Einigung bereitfinden können, warum sie etwa in den Fragen der Mahlgemeinschaft, 
der Ehe und der Beibehaltung ganz bestimmter Strukturen in ihrer äußeren Gestalt 
nicht von sich selbst absehen und aus vordergründigen Motiven heraus ihre Positionen 
aufgeben können. · 

I. 

Im Verhältnis von HI. Schrift und Kirche .6ndet sich einer der wesentlichen Unter­
sdüede beider Kirchen. Während für die katholischen Christen, um mich der Worte 
des II. Vatikanums zu bedienen, zwischen HI. Schrift und Kirche das authentische 
Lehramt steht, das der Kirche das Verständnis der Schrift erschließt, kennen die 
evangelischen Kirchen ein solches Lehramt nicht, das in einer verbindlichen Weise 
die Schrift auslegt, um so dem einzelnen Gläubigen den rechten Umgang mit ihr zu 
ermöglichen und ihn vor Mißverständnissen und Mißdeutungen der Schrift zu 
bewahren. 
Sicher nimmt die Frage des Lehramtes einen ganz wichtigen Rang, wenn nicht gar die 
erste Stelle bei den die Kirchen trennenden Differenzen ein. Nun kommt aber keine 
Kirche ohne Anleitung zum V erstehen der Schrift aus. Alle Kirchen sind immer 
wieder neu darum bemüht, das rechte Schriftverständnis ihren Gläubigen zuzuleiten 
zur Förderung .ihres Glaubenslebens und um sie vor der Meinung zu bewahren, daß 
das persönliche Glaubensurteil hinreiche, um den rechten Nutzen aus der Schrift zu 
ziehen und nach den eigenen Erkenntnissen die Lehren und die Praxis der Kirche zu 
formen. Man hat häufig und bis auf den heutigen Tag der Reformation den Vorwurf 
gemacht, da.8 sie zu einer Obersteigerung des Glaubensurteils des einzelnen gekommen 
sei, ja daß sie überhaupt den Wert aller kirchlichen Lehren an dem gemessen habe, 
was sie für das Glaubensleben des einzelnen Christen bedeuten. 
Allein, so sehr man auch die Superiorität der Schrift bzw. die Autorität des Lehramtes 
betont und in einem schroffen Gegensatz gesehen hat, so wenig zutreffend ist doch 
eine solche Gegenüberstellung. Es handelt sich nämlich bei diesen drei Größen 
(HI. Schrift, Lehramt und Kirche) um ein Dreieck, das so sehr unter gleichen Beziehun­
gen und Bedingungen steht, daß man keine Seite herausbrechen oder einfach isolieren 
kann. Vielmehr ist jede Seite, ja jeder Punkt dieses Dreiecks von solch grundlegender 
Bedeutung, daß es keine Veränderung der einen oder der anderen Komponente geben 
kann, ohne daß nicht die beiden anderen damit ebenfalls verändert werden, ja 
ihren Sinn verlieren. Wir müssen also heute lernen, diese drei Größen nicht in einem 

202 



starren und jeweils usschließlichen Sinne rAX verstehen: so $ die Schrift nich‘
mehr unterschiedlich bewertet und ihren verschiedenartigen Partien plastisch
gesehen wird, SO  O das Lehramt nich:;  en getT! wird VOo  5 seinen gesamtkirchlichen,
immer ebendigen Funktionen, die der ständigen Umsetzung der geglaubten
eijten den praktischen ollzug dienen;: daß auch die Kirche nicht eintfach ]
als die Institution aufgefaßt wird, deren Sein durch feststehende Strukturen bestimmt
ist. Hat sich dieser dynamischen Betrachtungsweise der drei Größen
durchgerungen, dann wird n! erkennen, daß die der ung des Verhält-
NıSses der drei TO)! zueinander liegenden nterschiede den Kirchen VÖO
solcher Art SIN  d, sie heute durchaus verantwortet werden können, ohne $ dabei
die eine Kirche der anderen das B-  er ihres jeweiligen Verfahrens absprechen kann.

die katholische Kirche zeigt sich das authentische Lehramt der Erschließung
der Gchrift nach ihrer Bedeutung, die G1E das Glaubensleben und die ethischen
Entscheidungen der Kirche als KaNZe hat D  hese werden dann jeweils durch den
einzelnen Christen realisiert und die Jat umgesetzt. S0 ebt der JTat den
Kräften, die dieses Miteinander Y.m Lehramt und Kirche bestimmt, das
fest geschlossen ist, Q auf keine Seite oder keinen Punkt dieses Dreiecks
verzichten kann.
Analoges gilt auch den vangelischen sten. ist die Kirche der
Lebensraum, der den mgang mut der Schrift, die immer wieder nNeue rage nach
ihrem Sinn hier und jetzt ermöglicht. Er folgt dabei nicht einfach einem privaten
Glaubensurteil, 0 B er die gleichsam nach sich celbst sich zurechtlegt, SON-
dern folgt damit dem Gesetz Verstehen, das der Apostel Paulus mıit dem
Wort bezeichnet hat, daß der Geist ottes sich celbst innerhalb der ebendigen Ge-
meinde bezeugt, dem heraus Ja auch die Schri verfaßt ist, SO also die Ein-
eit des Geistes zwischen der Schrift und dem S1e heute Bekennenden durch den
übergreifenden Zusammenhang der oder der Gemeinde realisiert ist.
hese damit gekennzeichneten Unterschiede Verstehen der Sch: mussen die
Kirchen auch heute aufrechterhalten und verantworten, denn handelt sich um OSUN-
secn eines Problems, die einander nich‘  er ausschließen, sondern csich gegenseitig bedin-

Sollte n aber gelingen, diesen wesentlichen Lehrunterschied hinsichtlich des
Verständnisses vVon Schrift, Lehramt und Kirche Z deuten, daß .  CT nicht VO  - der
einen oder anderen Kirche verabsolutiert wird, sondern ( jeweils die eine Geite
darin die Ergänzung, Ja das Komplement Zu der Ösung der jeweils anderen Geite
erkennt, dann ware  .. dies ZUr Behebung der pannungen an diesem Punkte e1in ganz
großer Fortschritt Dann .  de nämlich verstehen, da weder die atholische
noch die evangelische Lösung dieses Problems sich allein bestehen kann und
daseinsberechtigt ist, sondern die eiNne Lösung die andere erfordert, ja Sie DTO  )=
ziert. Die Kirchen dürfen also den Unterschied, der 612e in der rage des Lehramtes
und seiner Funktionen zwischen Schri und Kirche bzw. Gemeinde trennt, nicht ein-
fach aufgeben. Gie haben vielmehr das Recht, ihre jeweilige Position eten,

erkennen.
damit dann aber auch die Möglichkeit, die jeweilige andere Stellungnahme

In der Frage nach dem kirchlichen Amt und seiner Begründung liegt eın zweiıiter die
Kirchen t*trennender Unterschied. Die katholische Kirche nımm£t für sich Anspruch,

kirchliches Amt eın volimächtiger und echter Dienst g Volke Gottes ist,
weil durch die Ordination seiıtens der Bischöfe miıt der apostolischen Sukzession
verbunden ist und cakramentalen Charakter hat, der csich wiederum rechten
ollzug aller kirchlichen Handlungen, insbesondere der SGakramente und unter diesen
besonders der Feier der Eucharistie, bekundet. evangelischen kirchlichen Amt
vermißt nicht nUur die akramentalität, sondern auch den Zusammenhang mit

starren und jeweils ausschließlichen Sinne zu verstehen: so da8 die HI. Schrift nicht 
mehr unterschiedlich bewertet und in ihren ganz verschiedenartigen Partien plastisch 
gesehen wird, so da8 das Lehramt nicht getrennt wird von seinen gesamtkirchlichen, 
immer lebendigen Funktionen, die der ständigen Umsetzung der geglaubten Wahr­
heiten in den praktischen Vollzug dienen; so daß auch die Kirche nicht einfach nur 
als die Institution aufgefaßt wird, deren Sein durch feststehende Strukturen bestimmt 
ist. Hat man sich einmal zu dieser dynamischen Betrachtungsweise der drei Größen 
durchgerungen, dann wird man erkennen, da8 die in der Bestimmung des Verhält­
nisses der drei Größen zueinander liegenden Unterschiede zwischen den Kirchen von 
solcher Art sind, da8 sie heute durchaus verantwortet werden können, ohne da8 dabei 
die eine Kirche der anderen das Recht ihres jeweiligen Verfahrens absprechen kann. 
Für die katholische Kirche zeigt sich das authentische Lehramt in der Erschließung 
der Schrift nach ihrer Bedeutung, die sie für das Glaubensleben und die ethischen 
Entscheidungen der Kirche als ganze hat. Diese werden dann jeweils durch den 
einzelnen Christen realisiert und in die Tat umgesetzt. So lebt er in der Tat von den 
Kräften, die dieses Miteinander von Schrift, Lehramt und Kirche bestimmt, das so 
fest geschlossen ist, daß es auf keine Seite oder keinen Punkt dieses Dreiecks 
verzichten kann. 
Analoges gilt auch für den evangelischen Christen. Für ihn ist die Kirche der 
Lebensraum, der ihm den Umgang mit der Schrift, die immer wieder neue Frage nach 
ihrem Sinn hier und jetzt ermöglicht. Er folgt dabei nicht einfach einem privaten 
Glaubensurteil, so da8 er die Schrift gleichsam nach sich selbst sich zurechtlegt, son­
dern er folgt damit dem Gesetz für ihr Verstehen, das der Apostel Paulus mit dem 
Wort bezeichnet hat, da8 der Geist Gottes sich selbst innerhalb der lebendigen Ge­
meinde bezeugt, aus dem heraus ja auch die Schrift verfaßt ist, so da8 also die Ein­
heit des Geistes zwischen der Schrift und dem sie heute Bekennenden durch den 
übergreifenden Zusammenhang der Kirche oder der Gemeinde realisiert ist. 
Diese damit gekennzeichneten Unterschiede im Verstehen der Schrift müssen die 
Kirchen auch heute au&echterhalten und verantworten, denn es handelt sich um Lösun­
gen eines Problems, die einander nicht ausschließen, sondern sich gegenseitig bedin­
gen. Sollte es uns aber gelingen, diesen wesentlichen Lehrunterschied hinsichtlich des 
Verständnisses von Schrift, Lehramt und Kirche so zu deuten, daß er nicht von der 
einen oder anderen Kirche verabsolutiert wird, sondern da8 jeweils die eine Seite 
darin die Ergänzung, ja das Komplement zu der Lösung der jeweils anderen Seite 
erkennt, dann wäre dies zur Behebung der Spannungen an diesem Punkte ein ganz 
großer Fortschritt. Dann würde man nämlich verstehen, da8 weder die katholische 
noch die evangelische Lösung dieses Problems für sich allein bestehen kann und 
daseinsberechtigt ist, sondern daß die eine Lösung die andere erfordert, ja sie provo­
ziert. Die Kirchen dürfen also den Unterschied, der sie in der Frage des Lehramtes 
und seiner Funktionen zwischen Schrift und Kirche bzw. Gemeinde trennt, nicht ein­
fach aufgeben. Sie haben vielmehr das Recht, ihre jeweilige Position zu vertreten, 
damit dann aber auch die Möglichkeit, die jeweilige andere Stellungnahme anzu­
erkennen. 

n. 
In der Frage nach dem kirchlichen Amt und seiner Begründung liegt ein zweiter die 
Kirchen trennender Unterschied. Die katholische Kirche nimmt für sich in Anspruch, 
daß ihr kirchliches Amt ein vollmächtiger und echter Dienst am Volke Gottes ist, 
weil es durch die Ordination seitens der Bischöfe mit der apostolischen Sukzession 
verbunden ist und sakramentalen Charakter hat, der sich wiederum im rechten 
Vollzug aller kirchlichen Handlungen, insbesondere der Sakramente und unter diesen 
besonders der Feier der Eucharistie, bekundet. Am evangelischen kirchlichen Amt 
vermißt man nicht nur die Sakramentalität, sondern auch den Zusammenhang mit 

203 



der Kirche S der eit der Offenbarung, mit den Aposteln, ja mur Christus selbst,
wıe gerade durch die Nachfolge der Bischöfe garantiert WIT| in der Tat egen hin-
sichtlich des Amtsverständnisses Ü wesentliche Unterschiede VOT, laß hier vorerst

eıner Verständigung der Kirchen nicht scheint kommen ZU können.
ber Was eben das Verhältnis von Schrift, Lehramt und Kirche entwickelt
haben, trifft auch diesem Punkte ZU> 5 gilt zZu einem Leuen Verständnis vorzustoßen
und die Vorstellungen der Vergangenheit aufzugeben, 1e immer noch d  1e5e Alterna-
tive von Amt mıit Sakramentalität und apostolischer Sukzession auf der eıinen Ceite
und Amt ohne diese beiden Kennzeichen und darıum Te1iINes Gemeindeamt auf der
anderen Ceite beherrschen. Je entschiedener hinsichtlich des Amtsverständnisses
auf die biblischen Grundlagen zurückgehen und Je kKlarer Se1INe eigentlichen
Funktionen 1Ns Auge fassen, umso eichter gelangen auch diesem
einer Annäherung der Standpunkte, Ja einem gegenseitigen Verstehen.
Die biblische Grundlage des kirchlichen Amtes 1st nicht einra! und einzeln, sondern
reichhaltig und mannigfach 5ie einmal auf dem edanken der Sendung, die Ja
Christus celbst geübt und WOomMmM]' eın Merkmal des Amtes herausgestellt hat.
Die ihm dienen wollen, sind zugleich seine endboten die Welt hinein, denen die
Verkündigung des Evangeliums aufgetragen ist. Ein 1t:  'es Kennzeichen die
rechte Ausübung des Sendungsamtes ist der Schrift 1e Handauflegung, die das
Zeichen der Bevollmächtigung und der Übermittlung des Geistes SOWI1IeEe der Aufnahme

die Gemeinschaft der Gesendeten ist. Neben diesen beiden Kennzeichen aber
steht das Amt, w1ie der Apostel Paulus dargetan hat, unmittelbar mıit der
Christustatsache selbst Zusammenhang, Denn der, der die Versöhnung gestiftet
at, hat auch gewollt, daß dieses Werk mit allen seinen Früchten den Menschen
geeignet und 1mMmMer wieder präasent gemacht wird Das aber ist das „Wort vVvon
der Versöhnung‘  Mk WOINI Grund und Funktion des Amtes zugleich umschrieben ist.
Halten WIT uns diese drei biblischen Kennzeichen die Charakteristik des Amtes
und stellen Rechnung, dieses Lauftfe der Zeit n  < eıne geschichtliche
Fortbildung erfahren hat, aber seine eigentlichen biblischen Grundlagen dabei
erhalten geblieben, Ja immer deutlicher entwickelt worden SIN  d, dürfen E

Sagecnh, Ialg unser Amtsverständnis mıit den Begriffen der mittelalterlichen oder
reformatorischen Theologie nicht mehr erfassen ist, weil diese völlig
biblischen Begründung vorbeigehen. Im übrigen meinen WIr, der Begriff der
apostolischen Nachfolge (successio apostolica) nich:  Pr sich allein bestehen kann. Er
fordert geradezu sSe1Ne Ergänzung, ja Vervollkommnung, durch die Hinzunahme des
Begriffs der Nachfolgeschaft Glauben (successio fidelium) wesentliches
Moment, weil ©5 Ja der Glaube ist, der auch diese Auffassung Amt mıit aßt
und traägt Was WUu:  e  rde die Idee Von der apostolischen Sukzession der Kirche
bedeuten, R5 nicht jJe und Je das glaubende Gottesvolk gäbe, das nicht durch
das Wirken des mties erhalten W.  1  d sondern eben durch seine Glaubensexistenz
dieses Wirken fordert und ZUu seinem rechten Dienst 1mMmMmer wieder nötigt?
Wenn also hinsichtlich des Amtsverständnisses sich die atholische und die evangelische
Position deutlich unterscheiden und dieser NIieTS: n den Kirchen heute Tranft-
wortet werden muß, darf doch diese Tatsache uns nicht darüber hinwegtäuschen,

bei aller Unterschiedlichkeit der Auffassung des Aymtes hüben und drüben doch
eine Gemeinsamkeit in bezug auf die biblisch-theologische Begründung vorliegt, die
das Amt alsc einen sich mehrfacher else äaußernden Dienst Nn Volke Gottes
egreifen läßt, unmöglich ist, hier Gegensätzlichkeiten zZu sehen, die ımmer
unversöhnbar seıin müßten. Es scheint, evangelische und katholische sten
auch diesem Punkte eine Möglichkeit der äherung haben, die trotz aller hier
bestehenden und verantworteten erenzen die VOT ihnen liegende Chance der

emals AUS den Augen gelassen werden darf

204

der Kirche aus der Zeit der Offenbarung, d. h. mit den Aposteln, ja mit Christus selbst, 
wie er gerade durch die Nachfolge der Bischöfe garantiert wird. In der Tat liegen hin­
sichtlich des Amtsverständnisses so wesentliche Unterschiede vor, daß es hier vorerst 
zu einer Verständigung der Kirchen nicht scheint kommen zu können. 
Aber was wir eben für das Verhältnis von HI. Schrift, Lehramt und Kirche entwickelt 
haben, trifft auch in diesem Punkte zu: es gilt zu einem neuen Verständnis vorzustoßen 
und die Vorstellungen der Vergangenheit aufzugeben, die immer noch diese Alterna­
tive von Amt mit Sakramentalität und apostolischer Sukzession auf der einen Seite 
und Amt ohne diese beiden Kennzeichen und darum als reines Gemeindeamt auf der 
anderen Seite beherrschen. Je entschiedener wir hinsichtlich des Amtsverständnisses 
auf die biblischen Grundlagen zurückgehen und je klarer wir seine eigentlichen 
Funktionen ins Auge fassen, umso leichter gelangen wir auch an diesem Punkte zu 
einer Annäherung der Standpunkte, ja zu einem gegenseitigen Verstehen. 
Die biblische Grundlage des kirchlichen Amtes ist nicht einfach und einzeln, sondern 
reichhaltig und mannigfach. Sie beruht einmal auf dem Gedanken der Sendung, die ja 
Christus selbst geübt und womit er ein Merkmal des Amtes herausgestellt hat. 
Die ihm dienen wollen, sind zugleich seine Sendboten in die Welt hinein, denen die 
Verkündigung des Evangeliums aufgetragen ist. Ein weiteres Kennzeichen für die 
rechte Ausübung des Sendungsamtes ist in der Schrift die Handauflegung, die das 
Zeichen der Bevollmächtigung und der Obermittlung des Geistes sowie der Aufnahme 
in die Gemeinschaft der Gesendeten ist. Neben diesen beiden Kennzeichen aber 
steht das Amt, wie der Apostel Paulus dargetan hat, ganz unmittelbar mit der 
Christustatsache selbst im Zusammenhang. Denn der, der die Versöhnung gestiftet 
hat, hat auc:h gewollt, daß dieses Werk mit allen seinen Früchten den Menschen zu­
geeignet und immer wieder neu präsent gemacht wird. Das aber ist das „Wort von 
der Versöhnung", womit Grund und Funktion des Amtes zugleich umschrieben ist. 

Halten wir uns an diese drei biblischen Kennzeichen für die Charakteristik des Amtes 
und stellen wir in Rechnung, daß dieses im laufe der Zeit zwar eine geschichtliche 
Fortbildung erfahren hat, daß aber seine eigentlichen biblischen Grundlagen dabei 
erhalten geblieben, ja immer deutlicher entwickelt worden sind, so dürfen wir uns 
sagen, daß unser Amtsverständnis mit den Begriffen der mittelalterlichen oder 
reformatorischen Theologie nicht mehr zu erfassen ist, weil diese völlig an seiner 
biblischen Begründung vorbeigehen. Im übrigen meinen wir, daß der Begriff der 
apostolischen Nachfolge (successio apostolica) nicht für sich allein bestehen kann. Er 
fordert geradezu seine Ergänzung, ja Vervollkommnung, durch die Hinzunahme des 
Begriffs der Nachfolgeschaft im Glauben (successio fidelium) als ein wesentliches 
Moment, weil es ja der Glaube ist, der auch diese Auffassung vom Amt mit umfaßt 
und trägt. Was würde die Idee von der apostolischen Sukzession in der Kirche 
bedeuten, wenn es nicht je und je das glaubende Gottesvolk gäbe, das nicht nur durch 
das Wirken des Amtes erhalten wird, sondern eben durch seine Glaubensexistenz 
dieses Wirken fordert und zu seinem rechten Dienst immer wieder nötigt? 
Wenn also hinsichtlich des Amtsverständnisses sich die katholische und die evangelisdte 
Position deutlich unterscheiden und dieser Unterschied von den Kirchen heute verant­
wortet werden muß, so darf doch diese Tatsache uns nicht darüber hinwegtäuschen, 
daß bei aller Unterschiedlichkeit der Auffassung des Amtes hüben und drüben doch 
eine Gemeinsamkeit in bezug auf die biblisch-theologische Begründung vorliegt, die 
das Amt als einen sich in mehrfacher Weise äußernden Dienst am Volke Gottes 
begreifen läßt, so daß es unmöglich ist, hier Gegensätzlichkeiten zu sehen, die immer 
unversöhnbar sein müßten. Es scheint, daß evangelische und katholische Christen 
auch an diesem Punkte eine Möglichkeit der Annäherung haben, die trotz aller hier 
bestehenden und verantworteten Differenzen als die vor ihnen liegende Chance der 
Zukunft niemals aus den Augen gelassen werden darf. 

204 



I1
Der Gegensatz uto: und Freiheit. Auch zugegeben, die Gemeinsam-
keiten und Unterschiede bezug auf T' Lehramt, irche und kirchliche Dienste
größer sind, als bisher aNgENOINME: hat, wird man vielleicht darauf hinweisen,

der Gegensatz zwischen den Kirchen B  er beseitigt werden kann, weil die
katholische Kirche eine solche der Autorität, die evangelische Kirche aber eine solche
der Freiheit ist. Man Mag auch darauf verweısen, die Krisen, die heute beide
Kirchen durchmachen, darin 1  e  hren Grund haben, laß INan auf der einen Seite die
Autorität überspannt und auf der anderen Ceite die Freiheit überfordert hat Letztlich
aber, S0 könnte meinen, werden die irchen immer wieder zu diesem Struktur-
PI1INZIP zurückkehren, das 61e I uranfänglich bestimmt hat und jetzt immer
noch bestimmt, nämlich ZUnN  — Spannungsfeld V Autorität auf der und Freiheit
auf der anderen SCeite
Man kann IT Lösung dieser hier festgestellten Differenz auch vorgehen, daß In

sagt, die Kirche der Autorität fordert als Gegenstück ein! solche der Freiheit, und die
Kirche der Freiheit ordert eine solche der Autorität, S0 auch hier die beiden
Kirchen wıie Gegenpole erscheinen, die sich nicht ausschließen, sondern vielmehr
gegenseıltig bedingen und erganzen. Wie immer sich Nun auch mit diesem
Gegenüber verhalten mag, SO ist doch diesem mıit der einfachen Trennung
OIl Autorität und Freiheit B  g getan Der christliche Glaube ist V1l  ehr auf beides

angelegt. Er beruht auf Autorität, und geht doch 1ıimmer iber 661e hinaus, enn
se1in esen ist ebenso csehr die Freiheit des Glaubenden. Sso haben der Tat Autori-
t+at und Freiheit Kaum der Kirche ihre bestimmte Note, Ja sS1e stehen 1er
einem Spannungsverhältnis, wie 5 das SONsSs keiner irdischen Gemeinschaft und
bei keiner Auffassung bt, die dem entspricht, wWäas der christliche Glaube iıst e
beiden Kirchen stehen hier vielmehr VOr den gleichen Problemen und werden deshalb
SO oder SO auch analoge Lösungen anstreben mMuUuUussen.  .. Ist dann aber Unterschied
zwischen ihnen, der Polarität von Autorität und Freiheit abgeleitet, überhaupt
noch aufrechtzuerhalten?
Zur Beantwortung dieser rage mussen  a einige Kennzeichen der kirchlichen
Autorität und des Verständnisses Von Freiheit chlichen Raum besprechen, die
hier wIıe dort gültig sind und zunächst die Gemeinsamkeiten zwischen beiden Kirchen
klar hervortreten lassen.
Es gibt kirchlichen Raum eine doppelte von Autorität: die des Amtes und die
des Geistes. Die Autorität des Amtes gründet darauf, Christus celbst sSe1iNne Send-
boten mut Vollmacht ausgestatte hat, S1e -  en eigentlich ihrem eigenen
Namen, sondern se1 Autorität ihre Dienste versehen. Deshalb beruht die
Autorität des Amtes auf der Tatsache, Senin Inhaber immer der Repräsentant
dessen ist, der gesandt hat Die zweıte Form der Autorität der Kirche ist die
des Geistes und der unmittelbaren eru die kirchliche Arbeit, die der Geist
gewirkt hat. Hier 1st icht das mehr oder weniger Außere Ansehen des Amtes, das
Autorität verleiht, sondern die Bevollmächtigung durch den Geist, die csich Wort
und lat ihrer Zeugen ZUu erkennen gibt Amt und Geist SIN tatsächlich 1n der irche
Zl allen Zeiıiten die beiden Größen geweESseCNH, durch die und unter denen Autorität
ausgeübt worden ist. Oft geNUg S1NM 61e Gegensatz uyeinander getreten, Oft
haben gerade die qcQharismatischen Gestalten der irche Nn ihre Anerkennung von
seiten des ordentlichen kirchlichen Amtes ringen mussen. Das Amt hinwiederum
hat S keineswegs leicht gehabt, cich den Auseinandersetzungen mit den Kepräsen-
anten und TIrägern des Geistes ZU behaupten und durchzusetzen
OWO. die katholische wıe die evangelische irche ennen das damit gegebene Pro-
blem und bieten vıe  le Belege für diese beiden Gestalten und Begründungen der Autori-

205

III. 

Der Gegensatz von Autorität und Freiheit. Auch zugegeben, daß die Gemeinsam­
keiten und Unterschiede in bezug auf Schrift, Lehramt, Kirche und kirchliche Dienste 
größer sind, als man bisher angenommen hat, wird man vielleicht darauf hinweisen, 
daß der Gegensatz zwischen den Kirchen nicht beseitigt werden kann, weil die 
katholische Kirche eine solche der Autorität, die evangelische Kirche aber eine solche 
der Freiheit ist. Man mag auch darauf verweisen, daß die Krisen, die heute beide 
Kirchen durchmachen, darin ihren Grund haben, daß man auf der einen Seite die 
Autorität überspannt und auf der anderen Seite die Freiheit überfordert hat. Letztlich 
aber, so könnte man meinen, werden die Kirchen immer wieder zu diesem Struktur­
prinzip zurückkehren, das sie nun eirimal uranfänglich bestimmt hat und jetzt immer 
noch bestimmt, nämlich zum Spannungsfeld von Autorität auf der einen und Freiheit 
auf der anderen Seite. 

Man kann zur Lösung dieser hier festgestellten Differenz auch so vorgehen, daß man 
sagt, die Kirche der Autorität fordert als Gegenstück eine solche der Freiheit, und die 
Kirche der Freiheit fordert eine solche der Autorität, so daß auch hier die beiden 
Kirchen wie Gegenpole erscheinen, die sich nicht ausschließen, sondern vielmehr 
gegenseitig bedingen und ergänzen. Wie immer es sich nun auch mit diesem 
Gegenüber verhalten mag, so ist es doch in diesem Fall mit der einfac:hen Trennung 
von Autorität und Freiheit nicht getan. Der christliche Glaube ist vielmehr auf beides 
hin angelegt. Er beruht auf Autorität, und er geht doch immer über sie hinaus, denn 
sein Wesen ist ebenso sehr die Freiheit des Glaubenden. So haben in der Tat Autori­
tät und Freiheit im Raum der Kirche ihre ganz bestimmte Note, ja sie stehen hier in 
einem Spannungsverhältnis, wie es das sonst in keiner irdischen Gemeinschaft und 
bei keiner Auffassung gibt, die dem entspricht, was der christliche Glaube ist. Die 
beiden Kirchen stehen hier vielmehr vor den gleichen Problemen und werden deshalb 
so oder so auch analoge Lösungen anstreben müssen. Ist dann aber ein Unterschied 
zwischen ihnen, aus der Polarität von Autorität und Freiheit abgeleitet, überhaupt 
noch aufrechtzuerhalten? 

Zur Beantwortung dieser Frage müssen wir einige Kennzeichen der kirchlichen 
Autorität und des Verständnisses von Freiheit im kirchlichen Raum besprechen, die 
hier wie dort gültig sind und zunächst die Gemeinsamkeiten zwischen beiden Kirchen 
klar hervortreten lassen. 

Es gibt im kirchlichen Raum eine doppelte Art von Autorität: die des Amtes und die 
des Geistes. Die Autorität des Amtes gründet darauf, daß Christus selbst seine Send­
boten mit Vollmacht ausgestattet hat, so daß sie nicht eigentlich in ihrem eigenen 
Namen, sondern in seiner Autorität ihre Dienste versehen. Deshalb beruht die 
Autorität des Amtes auf der Tatsache, daß sein Inhaber immer der Repräsentant 
dessen ist, der ihn gesandt hat. Die zweite Form der Autorität in der Kirche ist die 
des Geistes und der unmittelbaren Berufung in die kirchliche Arbeit, die der Geist 
gewirkt hat. Hier ist es nicht das mehr oder weniger äußere Ansehen des Amtes, das 
Autorität verleiht, sondern die Bevollmächtigung durch den Geist, die sich in Wort 
und Tat ihrer Zeugen zu erkennen gibt. Amt und Geist sind tatsächlich in der Kirche 
zu allen Zeiten die beiden Größen gewesen, durch die und unter denen Autorität 
ausgeübt worden ist. Oft genug sind sie in Gegensatz zueinander getreten, oft genug 
haben gerade die charismatischen Gestalten in der Kirche um ihre Anerkennung von 
seiten des ordentlichen kirchlichen Amtes ringen müssen. Das Amt hinwiederum 
hat es keineswegs leicht gehabt, sich in den Auseinandersetzungen mit den Repräsen­
tanten und Trägern des Geistes zu behaupten und durchzusetzen. 

Sowohl die katholische wie die evangelische Kirche kennen das damit gegebene Pro­
blem und bieten viele Belege für diese beiden Gestalten und Begründungen der Autori-

205 



tät‚ durch Amt und Geist 'eien werden. Gerade deshalb aber weder
die katholische Kirche =‘1[-; solche der Autorität noch die evangelische eine
csolche der Freiheit kennzeichnen Das ist Verschiebung der hier vorliegenden
Problematik, d der niemals aufzuhebenden pannung zwischen Amt und
eist, zwischen den berufenen „amtlichen Kräften und den jen, pneumatischen

arismatischen Gestalten besteht.
Aus dieser Tatsache ergibt sich aber beide Kirchen noch eine andere Folgerung
hinsichtlich des Wesens der Ur Autorität, die von den Inhabern des kirchlichen
Amtes beansprucht werden kann, ist emals NUur äußerlich, tormal Mag PS £rüher
einmal Sa BEWESECN sein, aß den Amtspersonen als solchen Autorität zuerkannt
und ihnen die entsprechende Achtung entgegengebracht hat, sa ist gerade
Zeit deutlich geworden, m  C einer sölchen formalen Auffassung der Autorität
nicht get ist. Vielmehr gründet heute die wahre Autorität ım kirchlichen Kaum
einer Verbindung von Amt G:  eist, weil hier jeder 1Ur dem Mafe und
sSo viel Autorität hat, sich erworben hat. - Krise der katholischen

der evangelischen Christenheit besteht nicht zuletzt der Infragestellung der
Autorität diesem Grundsatz a der Ja zugleich alle kirchlichen Personen die
Pflicht einschließt, sich die eıner solchen innerlich begründeten und
durch die Person selbst ausges: Autorität zu bemühen
Ferner bestehen Autorität und Freiheit RKaum der Kirche 1n einer weıteren,
hier enden Dialektik. Sie gehören SO ZUSAHNMUNEN, 8 1  n die röße und

Ausmaß der einen dem Umfang und dem usmaß der anderen Se  ite e1I-
kennen kannn Wahre Autorität wird etets der Einräumung, dem Zugeständnis und
der Sicherung eines Lebensraumes die Freiheit und hre praktische Betätigung rAH|
erkennen S2e1n. Wo sich die Autorität icht “ Hinblick auf die VOonNn

ermöglichte und auszuübende Freiheit versteht, da sSie ur eine solche
des Zwanges und der ewalt entgegen. rc+ 611e erkennt, 61e -  Pn umm ihrer
celbst willen da ist, sondern Ar Erhaltung, Sicherung und Garantie der Freiheit not-
wendig ist, 661e sich als wahr, icht als ei{was Letztes, SONdern etwas Vor-
letztes verstehen, das seiıne Erfüllung Dienste die Freiheit findet
Entsprechend verhält sich mıt der Freiheit. Auch diese sich als wahre und

eiheit qualifizieren, wenn s1e weiß, S1e HUr er dem Schutz und der
Sicherung durch die Autorität ihre xXistenz  z und ihre Betätigung eiınem eigenen
Lebensraum finden A ıst gerade auch die kirchlichen aum daran

erkennen, daß sich celbst als Dienst, Erfüllung und Ziel aller Autorität
versteht. Wo aber Freiheit diesem GCelbstverständnis nicht existiert, Wo S1e VI
sich MNUur als un ihrer celbst willen gegeben auffaßt, wo S1@e also auch die Grenze
nicht anerkennt, die dem Recht auf Freiheit des anderen enschen gesetzt ist,
da hat sie cie vollkommene ar und das Durcheinander der verschiedenen
Freiheitsansprüche ur Folge. S0 wird wahre Freiheit im kirchlichen Raum ihrem
eigentlichen Dienstcharakter und an ihrer bewußt gewählten und geübten Begrenzung

Auch Von 25er eite au gesehen ist ©5 unmög Autorität und Freiheit s{
einander gegenüberzustellen, lafß die eine durch die katholische Kirche, die andere
durch evangelische realisiert wird. Vielmehr cind beide von personaler und

beiden Kirchen einer immer wieder ]  Ü auszuwiegenden Korrelation vorhanden.
Deshalb 1st gerade diesem Punkte eine Verständigung der Kirchen möglich, dem

sich nach der Meinung vieler tiefsten voneinander unterscheiden. ber hier
mut Gegensätzen arbeitet und eine Ausschließlichkeit zwischen den Kirchen feststellen
will, hat eigentliche Problem VO Autorität und Freiheit ın Tiefe und in
se1inen Spannungen nicht erkannt.

206

tät, die durch Amt und Geist vertreten werden. Gerade deshalb aber kann man weder 
die katholische Kirche als eine solche der Autorität noch die evangelische als eine 
solche der Freiheit kennzeidmen. Das ist eine V ersdtlebung der hier vorliegenden 
Problematik, die in der niemals aufzuhebenden Spannung zwischen Amt und 
Geist, zwischen den berufenen „amtlichen" Kräften und den &eien, pneumatischen 
und charismatischen Gestalten besteht. 

Aus dieser Tatsache ergibt sich aber für beide Kirchen noch eine andere Folgerung 
hinsichtlich des Wesens der Autorität. Autorität, die von den Inhabern des kirchlichen 
Amtes beansprucht werden kann, ist niemals nur äußerlich, formal. Mag es früher 
einmal so gewesen sein, daB man den Amtspersonen als solchen Autorität zuerkannt 
und ihnen die entsprechende Achtung entgegengebracht hat, so ist gerade in unserer 
Zeit deutlich geworden, daß es mit einer solchen formalen Auffassung der Autorität 
nicht getan ist. Vielmehr gründet heute die wahre Autorität im kirchlichen Raum in 
einer Verbindung von Amt und Geist, weil hier jeder nur in dem Maße und nur 
so viel Autorität hat, als er sich selbst erworben hat. Die Krise in der katholischen 
und in der evangelischen Christenheit besteht nicht zuletzt in der Infragestellung der 
Autorität von diesem Grundsatz aus, der ja zugleich für alle kirchlichen Personen die 
Pßicht einschließt, sich um die &langung einer solchen innerlich begründeten und 
durch die Person selbst ausgestrahlten Autorität zu bemühen. 

Femer bestehen Autorität und Freiheit im Raum der Kirche in einer weiteren, nur 
hier anzutreffenden Dialektik. Sie gehören so zusammen, daß man die Größe und 
das Ausmaß der einen stets an dem Umfang und dem Ausmaß der anderen Seite er­
kennen kann. Wahre Autorität wird stets an der Einräumung, dem Zugeständnis und 
der Sicherung eines Lebensraumes für die Freiheit und ihre praktische Betätigung zu 
erkennen sein. Wo nämlich sich die Autorität nicht selbst im Hinblick auf die von ihr 
ermöglichte und auszuübende Freiheit versteht, da tritt sie uns nur als eine solche 
des Zwanges und der Gewalt entgegen. Erst wenn sie erkennt, daß sie nicht um ihrer 
selbst willen da ist, sondern zur Erhaltung, Sicherung und Garantie der Freiheit not­
wendig ist, kann sie sich als wahr, d. h. nicht als etwas Letztes, sondern etwas Vor­
letztes verstehen, das seine Erfüllung im Dienste für die Freiheit ßndet. 

Entsprechend verhält es sich mit der Freiheit. Auch diese wird sich als wahre und 
echte Freiheit qualifizieren, wenn sie wei8, daß sie nur unter dem Schutz und der 
Sicherung durch die Autorität ihre Existenz und ihre Betätigung in einem eigenen 
Lebensraum ßnden kann. So ist gerade auch die Freiheit im kirchlichen Raum daran 
zu erkennen, daß sie sich selbst als Dienst, als Erfüllung und als Ziel aller Autorität 
versteht. Wo aber Freiheit in diesem Selbstverständnis nicht existiert, wo sie vielmehr 
sich nur als um ihrer selbst willen gegeben auffaßt, wo sie also auch die Grenze 
nicht anerkennt, die ihr von dem Recht auf Freiheit des anderen Menschen gesetzt ist, 
da hat sie die vollkommene Anardtle und das wirre Durcheinander der verschiedenen 
Freiheitsansprüche zur Folge. So wird wahre Freiheit im kirchlichen Raum an ihrem 
eigentlidten Dienstcharakter und an ihrer bewußt gewählten und geübten Begrenzung 
erkannt. 

Auch von dieser Seite aus gesehen ist es ganz unmöglich, Autorität und Freiheit so 
einander gegenüberzustellen, daß die eine durch die katholische Kirche, die andere 
durdt die evangelische realisiert wird. Vielmehr sind beide von personaler Art und 
in beiden Kirchen in einer immer wieder neu auszuwiegenden Korrelation vorhanden. 
Deshalb ist gerade in diesem Punkte eine Verständigung der Kirchen möglich, in dem 
sie sidt nadt der Meinung vieler am tiefsten voneinander untersdteiden. Aber wer hier 
mit Gegensätzen arbeitet und eine Ausschließlichkeit zwisdten den Kirchen feststellen 
will, hat das eigentlidte Problem von Autorität und Freiheit in seiner Tiefe und in 
seinen Spannungen nidtt erkannt. 

206 

j 



Im Gottesdienst, d  < q hier ‚ dort er Da  ä-‘ ['-H gl["l
findet, fahren eute die rennung der Kirchen arn schmerzlichsten. Noch sind
die katholische und die evangelische Kirche erart getirennt, daß glauben, G-  er
UL ihren Gläubigen verantworten zZzu können, 5 gem!  men Fe  jer
{} Tisch des Herrn sich ZUSamMmm !  det Die evangelischen Kirchen haben dieses
Problem auch noch unter sich auszutragen, SO Q Lutheraner und Reformierte
keineswegs eine selbstverständliche Forderung ansehen önnen,  . gemeinsam das
errenmahl feiern. Das Problem verschärft sich also schon die evangelische
Seite, ist aber grundsätzlich VvVon den gleichen Aspekten bestimmt, die das Verhältnis
VO +holischer und evangelischer Christenheit diesem Punkte beherrschen.
Wie wichtig eine Klärung dieser Fragen ist, zeig; die Tatsache, viele Christen
häutig nicht ] den Wunsch nach einer gemeinsamen Feier der Eucharistie haben,
sondern eSse auych entgegen allen kirchlichen Ordnungen und Ratschlägen wirklich be-
gehen In der einung, die Gemeinsamkeiten ihres Glaubens auch durch 1€e gemelnn-

Feier des errenmahls bekunden sollen. erleben 611e dann ein!
herbe ritik von seiten ihrer Kirchen, indem ihnen mift einer oft verletzenden
Deutlichkeit verstehen gegeben wird, ....  1a eıne solche Eigenmächtigkeit nicht
Dilligen und von kirchlicher nicht verantworten ist.
Wir fragen welchen ründen glauben die Kirchen, 1e ge!  ame
Feier des errenmahls cht zulassen ..  nnen, ihre Gilieder vielmehr einer
solchen aus: Zu müssen? Mag vielen Christen diese Haltung der

auch unverständlich sein, haben diese einen guten Grund ihre
Entscheidungen, den I] VTr der eiteren Behandlung dieser Tage erkennen und
verstehen muß, weil eT letztlich von einer echten Verantwortung die Gläubigen
selbst ist.
CL  S die Kirchen der gemeinsamen Fe:  1er des Herrenmahls sich noch Z  er geemmt
haben, hat einmal darin seinen Grund, laß die Kirchengemeinschaft sich [ sicht-
barsten der Mahlgemeinschaft bekundet Denn die durch die Eucharistie hergestellte
Gemeinschaft kennt den christlichen lauben keinerlei CGrenzen und fordert die
Verwirklichung der Gemeinschaft über alle trennenden nterschiede hinweg Wollte

deshalb jetzt zu einer Mahlgemeinschaft kommen, ohne die olle Kirchen-
gemeinschaft besteht, waäare  y dies eın höchst unvollkommener, ja nicht e171M: wahr-
haftiger Ausdruck der emeinschat zwischen den Kirchen, die de facto nicht be-
steht, wıe 61e das gemeinsame gefordert ist. Um der Wahrhaftigkeit willen
dürfen also die Kirchen eine Mahlgemeinschaft icht pflegen, die S1e hindert, daraus
alle Konsequenzen ihre Gläubigen ziehen. müßfßten nämlich dann sofort
aufgrund dieser Gemeinschaft alle noch trennenden Unterschiede, auch solche recht-
licher Art, hinfallen, W die Kirchen die gemeinsame Feier der Eucharistie der
lat übten Da S1e aber, AUS welchen ründen auch iımmer, tatsächlich noch nicht
weiıt SIN  d, S0 ist RS besser, auf diese Gemeinschaft zZu verzichten, bis möglich ist,
s1e ihrem ganz mfang mıit len hren Forderungen einzulösen.
Ein weliterer Grund, der verantwortet werden muß, eine noch B-  gn gemeinsame
Feier des Herrenmahls liegt der Tatsache, L'@ keine eucharistische eler geben
kann, die nicht zu  el Bekenntnis darstellt zZU der Gegenwart dieser
eljler. wollen oder nicht, wenn das Abendmahl halten, bekennen

damit, o  &. Christus selbst, der Erhöhte, eser Feier ahrhaft gegen' ist
und aß WITr mit dieser geistlichen peise ihn celbst als den empfangen, der sich
uns a Kreuz d  ingegeben hat und also &D  C BanzesS Cein mit jenen göttlichen
äften durchdringt, die auch seine irdische Existenz erFüllt und S11 der
windung des Todes und der Auferstehung göttlich erwiesen en 5o ist die Teil-
ahme Abendmahl immer zugleich eın Akt des Bekenntnisses ZUrTr> Gegenwart des

07

IV. 

Im Gottesdienst, der hier wie dort in der Feier der Eucharistie seinen Höhepunkt 
ßndet, erfahren wir heute die Trennung der Kirchen am schmerzlichsten. Noch sind 
die katholische und die evangelische Kirche derart getrennt, daß sie glauben, es nicht 
vor ihren Gläubigen verantworten zu können, daß man zu einer gemeinsamen Feier 
am Tisch des Herrn sich zusammenfindet. Die evangelischen Kirchen haben dieses 
Problem auch noch unter sich auszutragen, so daß Lutheraner und Reformierte es 
keineswegs als eine selbstverständliche Forderung ansehen können, gemeinsam das 
Herrenmahl zu feiern. Das Problem verschärft sich also schon für die evangelische 
Seite, ist aber grundsätzlich von den gleichen Aspekten bestimmt, die das Verhältnis 
von katholischer und evangelischer Christenheit in diesem Punkte beherrschen. 
Wie wichtig eine Klärung dieser Fragen ist, zeigt die Tatsache, daß viele Christen 
häufig nicht nur den Wunsch nach einer gemeinsamen Feier der Eucharistie haben, 
sondern diese auch entgegen allen kirchlichen Ordnungen und Ratschlägen wirklich be­
gehen in der Meinung, die Gemeinsamkeiten ihres Glaubens auch durch die gemein­
same Feier des Herrenmahls bekunden zu sollen. Oft genug erleben sie dann eine 
herbe Kritik von seiten ihrer Kirchen, indem ihnen mit einer oft genug verletzenden 
Deutlichkeit zu verstehen gegeben wird, daß eine solche Eigenmächtigkeit nicht. zu 
billigen und von kirchlicher Seite nicht zu verantworten ist. 
Wir &agen deshalb, aus welchen Gründen glauben die Kirchen, die gemeinsame 
Feier des Herrenmahls nicht zulassen zu können, ihre Glieder vielmehr vor einer 
solchen ausdrücklich warnen zu müssen? Mag vielen Christen diese Haltung der 
Kirc:hen auch unverständlich sein, so haben diese doch einen guten Grund für ihre 
Entscheidungen, den man vor der weiteren Behandlung dieser Frage erkennen und 
verstehen muß, weil er letztlich von einer echten Verantwortung für die Gläubigen 
selbst getragen ist. 
Daß die Kirchen in der gemeinsamen Feier des Herrenmahls sich noch nicht geeint 
haben, hat einmal darin seinen Grund, daß die Kirchengemeinschaft sich am sicht­
barsten in der Mahlgemeinschaft bekundet. Denn die durch die Eucharistie hergestellte 
Gemeinschaft kennt für den christlichen Glauben keinerlei Grenzen und fordert die 
Verwirklichung der Gemeinschaft über alle trennenden Unterschiede hinweg. Wollte 
man deshalb jetzt zu einer Mahlgemeinschaft kommen, ohne daß die volle Kirchen­
gemeinschaft besteht, so wäre dies ein höchst unvollkommener, ja nicht einmal wahr­
haftiger Ausdruck der Gemeinschaft zwischen den Kirchen, die de facto so nicht be­
steht, wie sie durch das gemeinsame Mahl gefordert ist. Um der Wahrhaftigkeit willen 
dürfen also die Kirchen eine Mahlgemeinschaft nicht pflegen, die sie hindert, daraus 
alle Konsequenzen für ihre Gläubigen zu ziehen. Es müßten nämlich dann sofort 
aufgrund dieser Gemeinschaft alle noch trennenden Unterschiede, auch solche recht­
licher Art, hinfallen, wenn die Kirchen die gemeinsame Feier der Eucharistie in der 
Tat übten. Da sie aber, aus welchen Gründen auch immer, tatsächlich noch nicht so­
weit sind, so ist es besser, auf diese Gemeinschaft zu verzichten, bis es möglich ist, 
sie in ihrem ganzen Umfang mit allen ihren Forderungen einzulösen. 
Ein weiterer Grund, der verantwortet werden muß, für eine noch nicht gemeinsame 
Feier des Herrenmahls liegt in der Tatsache, daß es keine eucharistische Feier geben 
kann, die nicht zugleich ein Bekenntnis darstellt zu der Gegenwart Christi in dieser 
Feier. Ob wir wollen oder nicht, wenn wir das hl. Abendmahl halten, so bekennen 
wir damit, daß Christus selbst, der Erhöhte, in dieser Feier wahrhaft gegenwärtig ist 
und daß wir mit dieser geistlichen Speise ihn selbst als den empfangen, der sich für 
uns am Kreuz dahingegeben hat und also unser ganzes Sein mit jenen göttlichen 
Kräften durchdringt, die auch seine irdische Existenz erfüllt und sich in der Ober­
windung des Todes und in der Auferstehung als göttlich erwiesen haben. So ist die Teil­
nahme am Abendmahl immer zugleich ein Akt des Bekenntnisses zur Gegenwart des 

207 



ganzen Christus 1n und mıitf dieser Feier. Solange aber die Kirchen nicht der Lage
sind, diese Gegenwart einer einheitlichen W  8  elise  - ZUn usdruck zu bringen und das
hier geforderte ekenn Einheit und unter der gegenseitigen Anerkennung etftwa
verschiedener ussagen auszusprechen, solange ist ©5 zZu verantworten, SIe
ihre Gläubigen einer gemeinsamen Feier des Herrenmahls anhalten Hier haben
s1e die pastorale Pflicht, die Unterschiede verantworten und jele ihrer gläubigen
lieder wWe und Unsicherheit bewahren, die ber d;  1e5e k  “  amen, wenn B  Pn
gerade - diesem Punkte ebenso csehr das Bekenntnis und seine bis jetzt gegebenen
ormen der Aussprache Anerkennung fänden, wıe auch der Wunsch der Glaubenden,
über die +rennenden Unterschiede hinweg Bezeugung einer de facto bestehenden
Glaubensgemeinschaft ZUu kommen.
Mit diesen Feststellungen ist diese rage noch keinesfalls erledigt. Es ist aber damit
die Aufgabe bezeichnet, die den Kirchen dieser Hinsicht auferlegt ist, der G1e
nicht vorübergehen Oonnen. 5So werden S1e die Pflicht haben, sich N 1e ussage der
Gegenwart Christi Herrenmahl bemühen. Sie werden ihre theologische Arbeit
gerade dieser Frage einzusetzen haben, S festzustellen, wieweit 61e Be-
kenntnis der egenwar: Christi ın der eucharistischen eler und unter den aben des

Abendmahles schon zusammengehen können oder noch getrennt sSeıin mussen.
Jafß hier eine sinnvolle Arbeit getan werden kann und eine weitgehende Übereinstim-
mMUung möglich ıst, bezeugt die Arbeit eiıner katholisch-lutherischen Kommission, die

den USA diesem Problem der Gegenwart Christi der Fe:  ler
der Eucharistie und unter ihren speziellen Gaben die Arbeit aufgenommen und
überraschender We  15€e e1nNne weitgehende Übereinstimmung festgestellt hat, die InNan
ohne eine solche Arbeit nicht ntdeckt atte Es wird die weitere Aufgabe der verant-
wortlichen Kirchenleitungen se1n, der Feststellung hier bestehender Gemeinsam-
keiten die Konsequenzen das kirchliche Leben und die rechtlichen Sicherungen zu
ziehen, mıit denen s1e dieses häufig umgeben haben
Wenn S(0) gerade den Fragen der gemeinsamen ucharistiefeier die Kirchen die
trennenden Unterschiede nicht verwischen, sondern ihrerseits klar herauszustellen und

verantworten haben, dies erst T“ VC einem weiteren Punkt, an dem die
Irennung der Christen VO vielen g unmittelbar erfahren WITC'!|  d und der oft die

schlimmsten Folgen persönliches Leben und ihre kirchliche Einstellung hat

Das Gebiet d konfessionsverschiedenen Ehe, die WIT der Einfachheit halber mıiıt dem
wenig schönen, aber jedermann verständlichen usdruck ‚„Mischehe“ bezeichnen
wollen. Sje nımmt katholisch-evangelischen Dialog bis heute zweifellos den breite-
*;;;l Raum ein. Die Kirchen sche:  inen gerade hinsichtlich dieses es ON einer
großen Unnachgiebigkeit zZzu Se1INn., Während die katholische SGeite den sakramentalen
Charakter der Ehe betont und die ep:  er durch die Verpflichtung katholi-
schen Kindererziehung binden möchte, cehen die evangelischen Kreise die Ehe weder

Sakrament an, noch kennen 61e eiıne entsprechende Festlegung der Ehepartner
hinsichtlich der ziehung der erwartenden Kinder.
Öhne > davon die Sakramentalität der Ehe berührt wird, wıe S1e mıit der katholi-
schen Trauhandlung gegeben ist, scheint sich doch eıne Reihe Von Wünschen und
Forderungen von hier AQUS nahezulegen, die V< beiden GCeiten vertreten werden Oon-  ..

Sie gipfeln der Forderung, lafß die katholischen Partner das Hindernis der
Bekenntnisverschiedenheit aufzuheben und Iag alle kirchlichen Mafltnahmen wegen
eines erstoises. gegen das kirchliche Eherecht abzuschaffen sind Dem Elternpaar mufß
die Bestimmung über die Konfessionszugehörigkeit der Kinder freigegeben werden.
Man solches Zugeständnis leichter treffen, als ja die katholische und
evangelische Zentralstelle Familienberatung einer gemeinsamen wahrhaft

C}

ganzen Christus in und mit dieser Feier. Solange aber die Kirchen nicht in der Lage 
sind, diese Gegenwart in einer einheitlichen Weise zum Ausdruck zu l1ringen und das 
hier geforderte Bekenntnis in Einheit und unter der gegenseitigen Anerkennung etwa 
verschiedener Aussagen auszusprechen, solange ist es nicht zu verantworten, daß sie 
ihre Gläubigen zu einer gemeinsamen Feier des Herrenmahls anhalten. Hier haben 
sie die pastorale Pflicht, die Unterschiede zu verantworten und viele ihrer gläubigen 
Glieder vor Zweifel und Unsicherheit zu bewahren, die über diese kämen, wenn nicht 
gerade an diesem Punkte ebenso sehr das Bekenntnis und seine bis jetzt gegebenen 
Formen der Aussprache Anerkennung fänden, wie auch der Wunsch der Glaubenden, 
über die trennenden Unterschiede hinweg zur Bezeugung einer de facto bestehenden :· 
Glaubensgemeinschaft zu kommen. 
Mit diesen Feststellungen ist diese Frage noch keinesfalls erledigt. Es ist aber damit 
die Aufgabe bezeichnet, die den Kirchen in dieser Hinsicht auferlegt ist, an der. sie 
nicht vorübergehen können. So werden sie die Pflicht haben, sich um die Aussage der 
Gegenwart Christi im Herrenmahl zu bemühen. Sie werden ihre theologische Arbeit 
gerade in dieser Frage einzusetzen haben, um festzustellen, inwieweit sie im Be­
kenntnis der Gegenwart Christi in der eucharistischen Feier und unter den Gaben des 
hl. Abendmahles schon zusammengehen können oder noch getrennt sein müssen. 
Daß hier eine sinnvolle Arbeit getan werden kann und eine weitgehende Obereinstim­
mung möglich ist, bezeugt die Arbeit einer katholisch-lutherischen Kommission, die 
im vorigen Jahr in den USA zu diesem Problem der Gegenwart Christi in der Feier 
der Eucharistie und unter ihren speziellen Gaben die Arbeit aufgenommen und in 
überraschender Weise eine weitgehende Obereinstimmung festgestellt hat, die man 
ohne eine solche Arbeit nicht entdeckt hätte. Es wird die weitere Aufgabe der verant­
wortlichen Kirchenleitungen sein, aus der Feststellung hier bestehender Gemeinsam­
keiten die Konsequenzen für das kirchliche Leben und die rechtlichen Sicherungen zu 
ziehen, mit denen sie dieses allzu häufig umgeben haben. 
Wenn so gerade in den Fragen der gemeinsamen Eucharistiefeier die Kirchen die 
trennenden Unterschiede nicht verwischen, sondern ihrerseits klar herauszustellen und 
zu verantworten haben, so gilt dies erst recht von einem weiteren Punkt, an dem die 
Trennung der Christen von vielen ganz unmittelbar erfahren wird und der oft die 
schlimmsten Folgen für ihr persönliches Leben und ihre kirchliche Einstellung hat. 

V. 

Das Gebiet der konfessionsversdtiedenen Ehe, die wir der Einfachheit halber mit dem 
wenig schönen, aber jedermann verständlichen Ausdruck „Mischehe" bezeichnen 
wollen. Sie nimmt im katholisch-evangelischen Dialog bis heute zweifellos den breite­
sten Raum ein. Die Kirchen scheinen gerade hinsichtlich dieses Punktes von einer 
großen Unnachgiebigkeit zu sein. Während die katholische Seite den sakramentalen 
Charakter der Ehe betont und die Ehepartner durch die Verpflichtung zur katholi­
schen Kindererziehung binden möchte, sehen die evangelischen Kreise die Ehe weder 
als Sakrament an, noch kennen sie eine entsprechende Festlegung der Ehepartner 
hinsichtlich der Erziehung der zu erwartenden Kinder. 
Ohne daß davon die Sakramentalität der Ehe berührt wird, wie sie mit der katholi­
schen Trauhancllung gegeben ist, scheint sich doch eine Reihe von Wünschen und 
Forderungen von hier aus nahezulegen, die von beiden Seiten vertreten werden kön­
nen. Sie gipfeln in der Forderung, daß für die katholischen Partner das Hindernis der 
Bekenntnisverschiedenheit aufzuheben und daß alle kirchlichen Maßnahmen wegen 
eines Verstoßes. gegen das kirchliche Eherecht abzuschaffen sind. Dem Elternpaar muß 
die Bestimmung über die Konfessionszugehörigkeit der Kinder freigegeben werden. 
Man kann ein solches Zugeständnis umso leichter treffen, als ja die katholische und 
evangelische Zentralstelle für Familienberatung in einer gemeinsamen wahrhaft 

208 



ökumenischen Erklärung festgestellt haben, gemeinsame Überzeugung ist,
einem Kinde, das einer anderen Kirche als der des einen Ehepartners getauft und
religiös erzZOgen wird, nich‘ n dem verlorengeht, z ewigen Seligkeit hilfreich
und förderlich ist. Würden katholische und evangelische Kreise diese Vereinbarung
ihrerseits anerkennen können, O würde auf dem Gebiet der Mischehe e1Ne
fortige ntspannung eintreten, ohne dabei die Kirchen ihre echtlichen Bestim-
MUNgCN verleugnen oder infragestellen müßten. Jedem epaar könnte die fre  171e Ent-
scheidung überlassen bleiben, ın welcher Kirche die JIrauung stattÄinden soll. Man
könnte dann auch Z Formulare ökumenische Irauungen entwickeln. Dabei
ware  A der Tatsache auszugehen, daß einer evangelischen TIrauung alles das eignet,
w  Jas heute das Eheverständnis auf katholischer Geite ausmacht. Mit einer Neubesinnung
über das Wesen des cakramentalen Aktes, der hier vorliegt, und über das Wesen der
evangelischen Trauhandlung WUT'|  e  de eın Feld Von Gemeinsamkeiten ntdecken
können, das die Kirchen veranlassen müßte, die gerade bezug auf die konfessions-
verschiedene Ehe VL ihnen festgehaltenen Differenzen abzubauen und einem
Verständnis den Weg zZu bahnen

VI
In ihrem stverständnis, sofern Si1e sich d Kirchen der eformatio: ader
katholische Kirche verstehen, Da ihre eigentliche Gestalt :B d Neuzeit durch
die „Gegenreformation” erhalten hat, liegt e1n weıterer Punkt, dem sich die
Kirchen ımmer wieder unterscheiden und voneinander abheben. Nach der üblichen
Auffassung gelangten dadurch die charakteristischen Züge des Katholizismus ZUT

Ausprägung, wob: dann die die Reformationskirchen bestimmenden Omente
eindeutig abgelehnt werden. Eine ähnliche altung nehmen die der Retormation
hervorgegangenen Kirchen gegenüber dem Katholizismus ein. Auch 612e lehnen gerade
das al Katholizismus ab, dieser an Besonderheiten 1m Gegensatz Reforma-
hon ausgebildet at.
Ein solches Verständnis V«( Reformation und Gegenreformation Sinn vVon These
und Antithese, die sich dann 1n der jeweiligen Gestalt der Kirchen außern und ihre

Gegensätzlichkeit ausmachen, ist aber abzulehnen, eil PS der u1en Geschichts-
schau, die die Reformation nich  er Sinne kirchlichen Rebellion versteht, nicht
entspricht. Gerade die historische Arbeit der jungsten eit hat erkennen lassen,
Iaf das Problem der Erneuerung der Kirche 111 aup und Gliedern der Reformation
schon vorgegeben Wi "\ S1e die Fortsetzung einer Thematik darstellt, die die
mittelalterliche Kirche schon ahrhunderte JT beherrschte Heute weiß IIl
das Verlangen nach Reformation und Erneuerung der Kirche dieser selbst eingeboren
ist, e5 e1n wesentliches Moment ihres geschichtlichen Se  1nSs darstellt, wonach 51e
durch Chrishıs celbst einer ständigen Erneuerung aufgerufen ist, indem 61€e€  - danach
strebt, die welthafte Ceite ihres Seins läutern und alle weltlichen Elemente
zuscheiden, Uum wahrhaft G+t+ätte ur  .. das Wirken des e]lstes se1ın zu können. Es hat

eine evangelische Reformation gegeben, die ja recht eigentlich das Werk
VO den Katholiken jener Zeıt Wal, die die Superiorität der Bibel Neu entdeckt hatten
Es hat auych eine katholische Retformation gegeben, die das Werk Vo  3 Katholiken
W. die den geschichtlichen usammenhang mıit der Kirche des ers tunlichst
aufrechthalten wollten, ohne dabei vVon vornherein die Einsichten der anderen Geite
zZUu verwerfen.
Go ctellen sich eute dem historischen Blick Reformation und Gegenreformation -  .
mehr als eın Gegeneinander dar. Es handelt sich dabei un eiıne Bipolarität, zwel
Seiten der urchführung und Verwirklichung eines Themas, der Erneuerung der
Kirche, PS sich dabei auch die Zeitgenossen csich ausschließende Gegensätze
gehandelt haben ur  . die heutige Interpretation der Geschichte aber, die einmal die

209

. ., 

ökumenischen Erklärung festgestellt haben, daß es gemeinsame Überzeugung ist, daß 
einem Kinde, das in einer anderen Kirche als der des einen Ehepartners getauft und 
religiös erzogen wird, nichts von dem verlorengeht, was zur ewigen Seligkeit hilfreich 
und förderlich ist. Würden katholische und evangelische Kreise diese Vereinbarung 
ihrerseits ganz anerkennen können, so würde auf dem Gebiet der Mischehe eine so­
fortige Entspannung eintreten, ohne daß dabei die Kirchen ihre rechtlichen Bestim­
mungen verleugnen oder infragestellen müßten. Jedem Ehepaar könnte die freie Ent­
scheidung überlassen bleiben, in welcher Kirche die Trauung stattfinden soll. Man 
könnte dann auch neue Formulare für ökumenische Trauungen entwickeln. Dabei 
wäre von der Tatsache auszugehen, daß einer evangelischen Trauung alles das eignet, 
was heute das Eheverständnis auf katholischer Seite ausmacht. Mit einer Neubesinnung 
über das Wesen des sakramentalen Aktes, der hier vorliegt, und über das Wesen der 
evangelischen Trauhandlung würde man ein Feld von Gemeinsamkeiten entdecken 
können, das die Kirchen veranlassen müßte, die gerade in bezug auf die konfessions­
verschiedene Ehe von ihnen festgehaltenen Differenzen abzubauen und einem neuen 
Verständnis den Weg zu bahnen. 

VI. 

In ihrem Selbstverständnis, sofern sie sidt als die Kirdten der Reformation oder als die 
katholische Kirdte verstehen, die ihre eigentliche Gestalt für die Neuzeit erst durch 
die „Gegenreformation" erhalten hat, liegt ein weiterer Punkt, an dem sich die 
Kirchen immer wieder unterscheiden und voneinander abheben. Nach der üblichen 
Auffassung gelangten dadurch die charakteristischen Züge des Katholizismus zur 
Ausprägung, wobei dann die für die Reformationskirchen bestimmenden Momente 
eindeutig abgelehnt werden. Eine ähnliche Haltung nehmen die aus der Reformation 
hervorgegangenen Kirchen gegenüber dem Katholizismus ein. Auch sie lehnen gerade 
das am Katholizismus ab, was dieser an Besonderheiten im Gegensatz zur Reforma­
tion ausgebildet hat. 

Ein solches Verständnis von Reformation und Gegenreformation im Sinn von These 
und Antithese, die sich dann in der jeweiligen Gestalt der Kirchen äußern und ihre 
ganze Gegensätzlichkeit ausmachen, ist aber abzulehnen, weil es der neuen Geschichts­
schau, die die Reformation nicht im Sinne einer kirchlichen Rebellion versteht, nicht 
entspricht. Gerade die historische Arbeit der jüngsten Zeit hat uns erkennen lassen, 
daß das Problem der Erneuerung der Kirche an Haupt und Gliedern der Reformation 
schon vorgegeben war, so daß sie die Fortsetzung einer Thematik darstellt, die die 
mittelalterliche Kirche schon Jahrhunderte zuvor beherrschte. Heute weiß man, daß 
das Verlangen nach Reformation und Erneuerung der Kirche dieser selbst eingeboren 
ist, daß es ein wesentliches Moment ihres geschichtlichen Seins darstellt, wonach sie 
durch Christus selbst zu einer ständigen Erneuerung aufgerufen ist, indem sie danach 
strebt, die welthafte Seite ihres Seins zu läutern und alle weltlichen Elemente aus­
zuscheiden, um wahrhaft Stätte für das Wirken des HI. Geistes sein zu können. Es hat 
im 16. Jh. eine evangelische Reformation gegeben, die ja recht eigentlich das Werk 
von den Katholiken jener Zeit war, die die Superiorität der Bibel neu entdeckt hatten. 
Es hat auch eine katholische Reformation gegeben, die das Werk von Katholiken 
war, die den geschichtlichen Zusammenhang mit der Kirche des Mittelalters tunlichst 
aufrechthalten wollten, ohne dabei von vornherein die Einsichten der anderen Seite 
zu verwerfen. 

So stellen sich heute dem historischen Blick Reformation und Gegenreformation nicht 
mehr als ein Gegeneinander dar. Es handelt sich dabei um eine Bipolarität, um zwei 
Seiten der Durchführung und Verwirklichung eines Themas, der Erneuerung der 
Kirche, mag es sich dabei auch für die Zeitgenossen um sich ausschließende Gegensätze 
gehandelt haben. Für die heutige Interpretation der Geschichte aber, die einmal die 

14 
209 



historische voraussetzt, und die ZUIM anderen von einer besseren Kenntnis
der jeweils anderen — ge ist, und über geschichtliche Erfahrungen
fügt, frühere Generationen G{} noch nicht machen konnten, ergibt sich 1Un

aber A“l!l’1 andere Deutung des Gegenüber VOo Reformation und Gegenreformation.
handelt sich um zweıl einander korrespondierende ewegungen, die .

der Zusammenschau wahre Leben der Kirche zeigen onnen.  .. Dieses stellt sich
heute in der katholischen wie der evangelischen ristenheit mıit seinen echten
urevangelischen und urkatholischen Anliegen dar, d vieles, Was £früheren
eiten ausschließ@lichem Sinne und als Gegensatz verstanden wurde, heute
5inne einer berechtigten Koexistenz S den Geiten anerkannt wird Damit ist
aber auch die Möglichkeit gegeben, diesem Punkt der bisher chärfsten Wider-
sprüchlichkeiten zwischen den Kirchen einer Verständigung gelangen und die
alten egensätze ZUu überwinden

« Marienverehrung bleibt noch letztes Problem besprechen, das für viele
katholische und evangelische Christen eiıne ernste Frage darstelit, VC der beide
überzeugt SIN!  d, S1e gegenseıtig Z verantworten haben ıst möglich,
auch diesem Problem eues der Sicht der katholischen und der evangeli-
schen Theologie Sagen, um ZU zeigen, welcher Weise die hier vorliegenden Unter-
schiede verantworte: und doch gleichzeitig auch überwunden werden können.
Das Il Vatikanum vermied die dogmatische Fixierung einer Mittlerschaft Mariens,
WIe in 6ie in manchen vangelischen Kreisen aufgrund mangelhafter Informationen
und meist aufgrund S utmaßungen befürchtete. ließ 25 sich VOr allem
angelegen sein, die Stellung in der Heilsgeschichte auszudrücken. 5o hat das
Konzil Maria Tatsache und Gleichnis, Fak‘ und als Symbol den

hingestellt. Maria erhält dadurch ihre besondere Stellung der
geschichte, da s1e der ß Mensch angesehen WIT'|  d, der seinen Weg Gehorsam
des Glaubens CNn ıst und den Herrn Jesus Christus VvVon der jege bis
Grabe begleitet hnat. Maria stand auch unter dem Kreuz Jesu und hat mit dieser
Begleitung res Sohnes bis nach Golgatha Bekenntnis abgelegt, mit dem
s1ie ZUum usdruck gebracht hat, a Glaube durch auf ihrem Lebensweg
von gemachten Erfahrungen vertiefte Gestalt hat Ceitdem 651e den

des Sohnes Kreuz erlebt at, au sie nich:  er mehr den kommenden, S0O11-
dern an den ihrem Sohn gekommenen eiland.
Dieser heilsgeschichtlichen Sicht l!l“' die evangelische altung gegenüber,
die ebenfalls eint Interpretation der Funktion Mariens der Heilsgeschichte aAll-

zusehen ıst. Die evangelische Deutung geht dem Wort adU5S, das V M  arıa im
Lukas-Evangelium inner' des Berichtes Von der eburt Jesu und der Anbetung
der Hirten gesagt ist. Da heißt „Mi  arla aber behielt alle ese Worte (die die

über cdas esus. empfangen und weitergesagt und ewegte 611e in
ihrem Herzen.“ Mit dieser urzen Aussage ist ein besonderer mgang mıiıt dem
Wort von Jesus angedeutet, wIıe ihn Maria gehabt at, nämlich das Wort V Jesus
bewahren und Herzen bewegen. Im Grunde ist mıit der Bezeichnung dieser Funktion
auf die besondere Aufgabe der Kirche hingewiesen, die das Wort S Jesus Christus
Z.U bewahren und csich celbst bewegen, meditieren hat, um dann
wieder ne geCnN. Diese besondere Funktion der Kirche ist also Maria VOL-

gebildet; S1P WIT' mit dem Wort dem Lukas-Evangelium, das WIT eben ziti| haben,
bezeichnet.
Erst aufgrund dieser beiderseitigen neuen Steilungnahme zZu dem Problem der
Marienverehrung ıst ©5 möglich, den die bisherigen Differenzen überwindenden

210

historische Distanz voraussetzt, und die zum anderen von einer besseren Kenntnis 
der jeweils anderen Seite getragen ist, und die über geschichtliche Erfahrungen ver­
fügt, die frühere Generationen so noch nicht machen konnten, ergibt sich nun 
aber eine andere Deutung des Gegenüber von Reformation und Gegenreformation. 
Es handelt sich dabei um zwei einander korrespondierende Bewegungen, die erst in 
der Zusammenschau das wahre Leben der Kirche zeigen können. Dieses stellt sich uns 
heute in der katholischen wie in der evangelischen Christenheit mit seinen echten 
urevangelischen und urkatholischen Anliegen dar, so daß vieles, was in früheren 
Zeiten in ausschließlichem Sinne und als Gegensatz verstanden wurde, heute im 
Sinne einer berechtigten Koexistenz von · beiden Seiten anerkannt wird. Damit ist ; 
aber auch die Möglichkeit gegeben, an diesem Punkt der bisher schärfsten Wider­
sprüchlichkeiten zwischen den Kirchen zu einer Verständigung zu gelangen und die 
alten Gegensätze zu überwinden. 

VII. 

Die Marienverehrung bleibt noch als letztes Problem zu besprechen, das für viele 
katholische und evangelische Christen eine ernste Frage darstellt, von der beide 
überzeugt sind, daß sie sie gegenseitig zu verantworten haben. Es ist möglich, 
auch zu diesem Problem etwas Neues aus der Sicht der katholischen und der evangeli­
schen Theologie zu sagen, um zu zeigen, in welcher Weise die hier vorliegenden Unter­
schiede verantwortet und doch gleichzei.tig auch überwunden werden können. 

Das II. Vatikanum vermied die dogmatische Fixierung einer Mittierschaft Mariens, 
wie man sie in manchen evangelischen Kreisen aufgrund mangelhafter Informationen 
und meist aufgrund von Mutmaßungen befürchtete. Dafür lie.8. es sich vor allem 
angelegen sein, die Stellung Mariens in der Heilsgeschichte auszudrücken. So hat das 
Konzil Maria als Tatsache und als Gleichnis, als Faktum und als Symbol für den 
Christen hingestellt. Maria erhält dadurch ihre besondere Stellung in der Heils­
geschichte, da sie als der erste Mensch angesehen wird, der seinen Weg im Gehorsam 
des Glaubens gegangen ist und den Herrn Jesus Christus von der Wiege bis zum 
Grabe begleitet hat. Maria stand auch unter dem Kreuz Jesu und hat mit dieser 
Begleitung ihres Sohnes bis nach Golgatha ein Bekenntnis zu ihm abgelegt, mit dem 
sie zum Ausdruck gebracht hat, daß ihr Glaube durch die auf ihrem Lebensweg 
von ihr gemachten Erfahrungen eine vertiefte Gestalt gewonnen hat. Seitdem -sie den 
Tod des Sohnes am Kreuz erlebt hat, glaubt sie nicht mehr an den kommenden, son­
dern an den in ihrem Sohn gekommenen Heiland. 

Dieser heilsgeschichtlichen Sicht tritt nun die neue evangelische Haltung gegenüber, 
die ebenfalls als eine Interpretation der Funktion Mariens in der Heilsgeschichte an­
zusehen ist. Die evangelische Deutung geht von dem Wort aus, das von Maria im 
Lukas-Evangelium innerhalb des Berichtes von der Geburt Jesu und der Anbetung 
der Hirten gesagt ist. Da heißt es: ,,Maria aber behielt alle diese Worte (die die 
Hirten über das Jesuskind empfangen und weitergesagt hatten) und bewegte sie in 
ihrem Herzen." Mit dieser kurzen Aussage ist ein besonderer Umgang mit dem 
Wort von Jesus angedeutet, wie ihn Maria gehabt hat, nämlich das Wort von Jesus 
bewahren und im Herzen bewegen. Im Grunde ist mit der Bezeichnung dieser Funktion 
auf die besondere Aufgabe der Kirdte hingewiesen, die das Wort von Jesus Christus 
zu bewahren und in sidt selbst zu bewegen, d. h. zu meditieren hat, um es dann 
wieder neu auszusagen. Diese besondere Funktion der Kirdte ist also in Maria vor­
gebildet; sie wird mit dem Wort aus dem Lukas-Evangelium, das wir eben zitiert haben, 
bezeidtnet. 

Erst aufgrund dieser beiderseitigen neuen Stellungnahme zu dem Problem der 
Marienverehrung ist es nun möglidt, den die bisherigen Differenzen überwindenden 

210 



Schl ZuUu ziehen In den verschiedenen Kirchen geschieht die Marienverehrung iın
Zanz verschiedenartiger We  1Se. Für die katholische Kirche drückt sich die Marien-
verehrung ogmatischen AÄussagen und in liturgischen Begehungen die
orthodoxen Kirchen des stens ist die Marienverehrung e1inerse1ts liturgische Feier,
andererseits Meditation, d TE kürzli e1n orthodoxer Theologe ausgedrückt hat,
der Marıa „Meditationsgestalt” bezeichnet und von dieser Auffassung der
mutter her die Eigenart des orthodoxen Stundengebets charakterisiert hat Für den
Protestantismus ist die Marienverehrung VOTr allem hymnisch, die cich zahlreichen
evangelischen Kirchenliedern ausdrückt. Gleichzeitig aber ist 561e die Protestanten
gleichnishaft, sich auf den mgang Mariens E  111 dem Wort vVon Jesus beziehend, ın
dem der evangelische in urbildhafter We  1se die Funktion der Kirche umn-
schrieben findet.
Konzentriert sich einm: auf diese besonderen Arten der Marienverehrung, wiıe
612  - die verschiedenen Kirchen ben, (  4 kann heute Gegensatz iın dieser rage
der alten else nich:‘  m mehr ufrechterhalten werden. Deshalb lassen sich ZWAäar die
nterschiede diesem E veranziwı  en, aber indem WIT S1e VO  > unseren
Kirchen 3 vertreten, haben wir auch cschon die ersten Schritte Über-
windung getan, wenn jene Anliegen vergegenwärtigen, die die Kirchen heute
jeweils der Marienverehrung verbinden.

Fassen m Ende unserfe Überlegungen usamımen. Es gibt -  un Unterschiede,
die die auch eute noch verantworten mussen,  a. und die S1e der deutlichen
Linienführung willen nich:  . einfach leugnen oOnnen.  .. Wir haben cle hervorgehoben.
Es sind die Differenzpunkte von und kirchlichem Lehramt ihrem Verhältnis
zueinander, von dem kirchlichen Amt und der apostolischen Sukzession, vVon Autorität
und Freiheit, Von Amt und Geist. Eine besondere Bedeutung in der Betonung der
nterschiede en den Kirchen wird sodann der rage der Eucharistie zuerkannt,
wobei clie Kirchengemeinschaft gänzlich abgelehnt wird, obgleich auch Verständnis
des errenmahls beide Seiten nNneue Positionen bezogen haben, die S1e veranlassen
müßten, ihre früheren Abgrenzungen und Haltungen kritis: zu überprüfen. Das
gleiche gilt auch von dem Problem der konfessionsverschiedenen Ehe Hier sind beide
eiten der Gefahr, dafß ihre Bestimmungen und kirchlichen Ordnungen Von den
Gläubigen selbst unterlaufen werden. liegt auf der Hand, daß damit große erfahren

die innere ellung der Gläubigen verbunden SIN  d, die eın cOölches Verhalten
ja auch auf andere kirchliche Ordnungen ausdehnen könnten. Gerade deshalb wird

auch die Pflicht der rchen sein, esem Punkte einer Verständigung ZUu
Ommen und Glieder 3 seelischen N:  Ööten und Gewissenskonfßikten befreien,

die ervorkehrung der Unterschiede und Differenzen gerade ın bezug auf die Ehe
ZUT olge gehabt hat.
Es ist E uation, der sich d Kirchen eute befinden, sSel Schluß
festgestellt. Hese neue Lage ist dadurch gekennzeichnet, $ nicht mehr Unter-
schiede und Differenzen herausstellen kann, ohne nicht zugleich auch die
Möglichkeiten ihrer Behebung zı bedenken bzw. die Ansätze aufzuzeigen, denen

auch ihre Überwindung der Zuk; erfolgen kann Es WDr die Aufgabe dieser
Abhandlung über die zu verantwvortenden Unterschiede zıypischen den Kirchen, gerade
solche Möglichkeiten aufzuzeigen, die nicht einem linden Optimismus das Wort
reden wollen, sondern alle gläubigen katholischen und evangelischen Christen miıt
der Hoffnung des Glaubens e bemüht sind, daß (yott SPIN Werk der ZU-
sammenführung der Kirchen auch ZEZEN den Willen der Menschen un unfer den
Krisen, die S1e heraufbeschwören, dem Ziele fortführen wird, das selbst ZE-
geben hat ‚ut;UKNUM ın  s  $

1:4”
2711

Schluß zu ziehen. In den verschiedenen Kirchen geschieht die Marienverehrung in 
ganz verschiedenartiger Weise. Für die katholische Kirche drückt sich die Marien­
verehrung in dogmatischen Aussagen und in liturgischen Begehungen aus. Für die 
orthodoxen Kirchen des Ostens ist die Marienverehrung einerseits liturgische Feier, 
andererseits Meditation, so wie es kürzlich ein orthodoxer Theologe ausgedrückt hat, 
der Maria als „Meditationsgestalt" bezeichnet und von dieser Auffassung der Gottes-

~- mutter her die Eigenart des orthodoxen Stundengebets charakterisiert hat. Für den 
Protestantismus ist die Marienverehrung vor allem hymnisch, die sich in zahlreichen 
evangelischen Kirchenliedern ausdrückt. Gleichzeitig aber ist sie für die Protestanten 
gleichnishaft, sich auf den Umgang Mariens mit dem Wort von Jesus beziehend, in 
dem der evangelisdte Christ in urbildhafter Weise die Funktion der Kirche um­
sduieben ßndet. 
Konzentriert man sich einmal auf diese besonderen Arten der Marienverehrung, wie 
sie die verschiedenen Kirchen üben, so kann heute ein Gegensatz in dieser Frage in 
der alten Weise nkht mehr aufrechterhalten werden. Deshalb lassen sidt zwar die 
Unterschiede an diesem Punkt verantworten, aber indem wir sie von unseren 
Kirchen aus vertreten, haben wir doch audt schon die ersten Schritte zu ihrer Ober­
windung getan, wenn wir uns jene Anliegen vergegenwärtigen, die die Kirdten heute 
jeweils mit der Marienverehrung verbinden. 

* 
Fassen wir am Ende unsere Oberlegungen zusammen. Es gibt nicht nur Unterschiede, 
die die Kirchen auch heute noch verantworten müssen, und die sie um der deutlichen 
Linienführung willen nicht einfach leugnen können. Wir haben sie hervorgehoben. 
Es sind die Differenzpunkte von Sduift und kirchlichem Lehramt in ihrem Verhältnis 
zueinander, von dem kirchlichen Amt und der apostolischen Sukzession, von Autorität 
und Freiheit, von Amt und Geist. Eine besondere Bedeutung in der Betonung der 
Unterschiede zwischen den Kirchen wird sodann der Frage der Eucharistie zuerkannt, 
wobei die Kirchengemeinschaft gänzlich abgelehnt wird, obgleich audt im Verständnis 
des Herrenmahls beide Seiten neue Positionen bezogen haben, die sie veranlassen 
müßten, ihre früheren Abgrenzungen und Haltungen kritisch zu überprüfen. Das 
gleidte gilt audt von dem Problem der konfessionsverschiedenen Ehe. Hier sind beide 
Seiten in der Gefahr, daß ihre Bestimmungen und kirchlichen Ordnungen von den 
Gläubigen selbst unterlaufen werden. Es liegt auf der Hand, daß damit große Gefahren 
für die innere Einstellung der Gläubigen verbunden sind, die ein solches Verhalten 
ja audt auf andere kirchliche Ordnungen ausdehnen könnten. Gerade deshalb wird 
es audt die PBicht der Kirdten sein, an diesem Punkte zu einer Verständigung zu 
kommen und ihre Glieder aus seelisc:hen Nöten und GewissenskonBikten zu befreien, 
die die Hervorkehrung der Unterschiede und Differenzen gerade in bezug auf die Ehe 
zur Folge gehabt hat. 

Es ist eine neue Situation, in der sich die Kirchen heute be&nden, sei zum Schluß 
festgestellt. Diese neue Lage ist dadurch gekennzeichnet, daß man nicht mehr Unter­
schiede und Differenzen herausstellen kann, ohne nicht dafür zugleich auch die 
Möglidtkeiten ihrer Behebung zu bedenken bzw. die Ansätze aufzuzeigen, von denen 
aus auch ihre Oberwindung in der Zukunft erfolgen kann. Es war die Aufgabe dieser 
Abhandlung über die zu verantwortenden Unterschiede zwischen den Kirchen, gerade 
solche Möglichkeiten aufzuzeigen, die nicht einem blinden Optimismus das Wort 
reden wollen, sondern alle gläubigen katholischen und evangelischen Christen mit 
der Hoffnung des Glaubens zu erfüllen bemüht sind, daß Gott sein Werk der Zu­
sammenführung der Kirchen auch gegen den Willen der Menschen und unter den 
Krisen, die sie heraufbeschwören, zu dem Ziele fortführen wird, das er selbst ge­
geben hat: ,,ut omnes unum sint". 

211 
14• 


