PETER MEINHOLD

Verantwortbare Unterschiede zwischen katholischer und
evangelischer Kirche

Die getrennten Kirchen haben sich in den letzten Jahren in einem frither nicht fiir
moglich gehaltenen Ausmaf aufeinander zu bewegt. Sie haben viele neue Gemein-
samkeiten gerade in jenen Punkten festgestellt, in denen sie frither am meisten
getrennt waren und gegeneinander standen. Sie haben erkannt, dal sie vor den glei-
chen Fragen stehen, die heute von der Welt her an sie ergehen, und daf8 sie in deren
Beantwortung hiufig zu dhnlichen Losungen kommen. Aber trotz aller neu entdeckten
Gemeinsamkeiten auf dem Gebiet der Liturgie, des Kirchenverstindnisses und der
Stellungnahme zu vielen sozialethischen Problemen bestehen Differenzen zwischen
ihnen fort, aufgrund deren sie nicht zusammenfinden kénnen. Um welche Unter-
schiede handelt es sich und wie schwerwiegend sind diese, da die Trennung weiterhin
von den Kirchen verantwortet wird, obwohl diese doch vom NT her wissen, daB8 die
Kirche auch in ihrer dufleren Erscheinung sich als eine Einheit in der Welt darzustellen
hat? Wird es den Kirchen jemals méglich sein, iiber die jetzt von ihnen verantworte-
ten Unterschiede hinaus zu einer Einigung zu kommen, oder sind diese Unter-
schiede von einer solchen Bedeutung, da8 man sie fiir immer wird festhalten miissen?

Diesen Fragen wollen wir nachgehen und von jenen Punkten sprechen, in denen die
Kirchen getrennt sind, ja sich geradezu in scheinbarer Unversshnlichkeit gegeniiber-
stehen. Dabei wollen wir zugleich iibergreifende Gemeinsamkeiten in eben diesen
Fragen bzw. die komplementiren Momente in ihnen aufzeigen.

Bei diesen Unterschieden handelt es sich nicht um sekundire Probleme, sondern um
Fragen, die fiir das Selbstverstindnis der Kirchen ganz wesentlich sind, die deshalb
die Kirchen nicht gering einschiitzen diirfen, wenn sie nicht sich selbst aufgeben und
zu einer ihrem Wesen fremden Weise ihres Selbstverstindnisses gelangen wollen.

Diese Unterschiede sind auch darum ernst zu nehmen, weil sie unmittelbar von den
praktizierenden Christen in den Gemeinden erfahren werden. Es gibt Unterhaltungen,
an denen Katholiken wie Protestanten teilnehmen, man verstindigt sich iiber viele
theologische und ethische Probleme, aber man kann sich nicht zu einer letzten Ge-
meinsamkeit im Gottesdienst, zur gemeinsamen Feier des Herrenmahles, zusammen-
finden. Man ist sich weithin iiber Wesen und Gestalt der Kirche einig, man nimmt in
Fragen der Eugenik und des allgemeinen Priestertums weithin die gleiche Stellung
ein, wird aber dann doch getrennt durch die Anerkennung bzw. Nichtanerkennung
eines héchsten kirchlichen Lehramtes, das in diesen Fragen das entscheidende Wort
sprechen soll. Man begegnet sich auf der humanen Ebene, man lernt sich als Men-
schen achten und schitzen, mu dann aber erfahren, daf die Ehe zweier im Mensch-
lichen gleichgestellter Partner auf die groSten Schwierigkeiten bei den Kirchen sto8t,
daf die Probleme der konfessionsverschiedenen Ehe vielen katholischen und evangeli-
schen Christen nicht nur eine Gemeinsamkeit des Lebens unméglich machen, sondern
auch trotz guten Willens gegeniiber den kirchlichen Ordnungen viele ernste Gewissens-
konflikte bereiten.

Mit Recht erhebt sich deshalb von derartigen Erfahrungen her die Frage, ob denn die
Unterschiede zwischen den Kirchen so schwerwiegend sind, daf es unmoglich ist,
sie zu iiberbriicken und die getrennten Briider zu einer Gemeinsamkeit zu fithren, die
ihnen den verniinftigen Zweifel, die Gewissensbedringnis und die seelische Unruhe
nimmt. Kénnen die Kirchen es wirklich verantworten, Unterschiede aufrechtzuerhalten,
die ihre Gliubigen oft an ihnen selbst irre werden lassen? Gibt es nicht genug
Griinde der Seelsorge und des pastoralen Bemiihens, die die Kirchen nétigen sollten,
die zwischen ihnen liegenden Differenzen schnellstens zu beseitigen und damit die

201



Gemeinsamkeit des Lebens und des Glaubens zwischen den getrennten Christen her-
zustellen, die diese von allen inneren und duferen Konflikten endlich befreien kann?

Neben den praktischen Erfahrungen sind es auch theologische Uberlegungen, die die
Kirchen veranlassen miiften, die zwischen ihnen liegenden und von ihnen aufrecht-
erhaltenen Unterschiede nach ihrem Gewicht abzumessen und sich zu ihrer Verantwor-
tung den eigenen und den fremden Glaubensbriidern gegeniiber bereitzufinden. Ver-
antwortung bedeutet in diesem Fall nicht allein den Aufweis rationaler Griinde fiir
die Aufrechterhaltung der trennenden Unterschiede, sondern auch die Rechtfertigung
der Uberlegung, da8 ohne Verletzung des Gewissens (der letzten richtenden Instanz
iiber Wert und Unwert menschlicher Entscheidungen) die jetzt noch vorliegenden
Differenzen nicht behoben werden konnen. Auch gegeniiber der Schrift bzw. von der
Schrift her miissen solche Unterschiede verantwortet werden.

Das Prinzip der Verantwortung darf weder bagatellisiert noch als gleichgiiltig abgetan
werden. Man kann keine Kirche dazu bringen, sich selbst aufzugeben und ihre
eigene Vergangenheit zu verleugnen. So wenig man dies bei einem Christen tun
darf, so wenig ist dies auch bei den Kirchen oder menschlichen Gemeinschaften még-
lich. Hier setzen also die Fragen ein, warum die Kirchen sich nicht zu einer schnellen
Einigung bereitfinden kénnen, warum sie etwa in den Fragen der Mahlgemeinschaft,
der Ehe und der Beibehaltung ganz bestimmter Strukturen in ihrer #ufleren Gestalt
nicht von sich selbst absehen und aus vordergriindigen Motiven heraus ihre Positionen
aufgeben kénnen. '

I

Im Verhiiltnis von HL Schrift und Kirche findet sich einer der wesentlichen Unter-
schiede beider Kirchen. Wihrend fiir die katholischen Christen, um mich der Worte
des II. Vatikanums zu bedienen, zwischen Hl. Schrift und Kirche das authentische
Lehramt steht, das der Kirche das Verstindnis der Schrift erschlieBt, kennen die
evangelischen Kirchen ein solches Lehramt nicht, das in einer verbindlichen Weise
die Schrift auslegt, um so dem einzelnen Gliubigen den rechten Umgang mit ihr zu
;rmiﬁrlid\en und ihn vor MiBverstindnissen und Mifdeutungen der Schrift zu
ewahren.

Sicher nimmt die Frage des Lehramtes einen ganz wichtigen Rang, wenn nicht gar die
erste Stelle bei den die Kirchen trennenden Differenzen ein. Nun kommt aber keine
Kirche ohne Anleitung zum Verstehen der Schrift aus. Alle Kirchen sind immer
wieder neu darum bemiiht, das rechte Schriftverstindnis ihren Glidubigen zuzuleiten
zur Férderung ihres Glaubenslebens und um sie vor der Meinung zu bewahren, daf8
das personliche Glaubensurteil hinreiche, um den rechten Nutzen aus der Schrift zu
ziehen und nach den eigenen Erkenntnissen die Lehren und die Praxis der Kirche zu
formen. Man hat hiufig und bis auf den heutigen Tag der Reformation den Vorwurf
gemacht, daf sie zu einer Ubersteigerung des Glaubensurteils des einzelnen gekommen
sei, ja daB sie iiberhaupt den Wert aller kirchlichen Lehren an dem gemessen habe,
was sie fiir das Glaubensleben des einzelnen Christen bedeuten.

Allein, so sehr man auch die Superioritit der Schrift bzw. die Autoritiit des Lehramtes
betont und in einem schroffen Gegensatz gesehen hat, so wenig zutreffend ist doch
eine solche Gegeniiberstellung. Es handelt sich nimlich bei diesen drei Grofen
(Hl1. Schrift, Lehramt und Kirche) um ein Dreieck, das so sehr unter gleichen Beziehun-
gen und Bedingungen steht, da man keine Seite herausbrechen oder einfach isolieren
kann. Vielmehr ist jede Seite, ja jeder Punkt dieses Dreiedks von solch grundlegender
Bedeutung, daf es keine Veréinderung der einen oder der anderen Komponente geben
kann, ohne daff nicht die beiden anderen damit ebenfalls verindert werden, ja
ijhren Sinn verlieren. Wir miissen also heute lernen, diese drei Gréflen nicht in einem

202



(%3

starren und jeweils ausschlieBlichen Sinne zu verstehen: so daf die Hl. Schrift nicht
mehr unterschiedlich bewertet und in ihren ganz verschiedenartigen Partien plastisch
gesehen wird, so daf das Lehramt nicht getrennt wird von seinen gesamtkirchlichen,
immer lebendigen Funktionen, die der stindigen Umsetzung der geglaubten Wahr-
heiten in den praktischen Vollzug dienen; so daB auch die Kirche nicht einfach nur
als die Institution aufgefat wird, deren Sein durch feststehende Strukturen bestimmt
ist. Hat man sich einmal zu dieser dynamischen Betrachtungsweise der drei Gréfen
durchgerungen, dann wird man erkennen, daf die in der Bestimmung des Verhilt-
nisses der drei Gréfen zueinander liegenden Unterschiede zwischen den Kirchen von
solcher Art sind, daf8 sie heute durchaus verantwortet werden konnen, ohne daf8 dabei
die eine Kirche der anderen das Recht ihres jeweiligen Verfahrens absprechen kann.

Fiir die katholische Kirche zeigt sich das authentische Lehramt in der ErschlieBung
der Schrift nach ihrer Bedeutung, die sie fiir das Glaubensleben und die ethischen
Entscheidungen der Kirche als ganze hat. Diese werden dann jeweils durch den
einzelnen Christen realisiert und in die Tat umgesetzt. So lebt er in der Tat von den
Kriften, die dieses Miteinander von Schrift, Lehramt und Kirche bestimmt, das so
fest geschlossen ist, daB es auf keine Seite oder keinen Punkt dieses Dreiecks
verzichten kann.

Analoges gilt auch fiir den evangelischen Christen. Fiir ihn ist die Kirche der
Lebensraum, der ihm den Umgang mit der Schrift, die immer wieder neue Frage nach
jhrem Sinn hier und jetzt ermoglicht. Er folgt dabei nicht einfach einem privaten
Glaubensurteil, so da er die Schrift gleichsam nach sich selbst sich zurechtlegt, son-
dern er folgt damit dem Gesetz fiir ihr Verstehen, das der Apostel Paulus mit dem
Wort bezeichnet hat, daf der Geist Gottes sich selbst innerhalb der lebendigen Ge-
meinde bezeugt, aus dem heraus ja auch die Schrift verfaBSt ist, so da8 also die Ein-
heit des Geistes zwischen der Schrift und dem sie heute Bekennenden durch den
iibergreifenden Zusammenhang der Kirche oder der Gemeinde realisiert ist.

Diese damit gekennzeichneten Unterschiede im Verstehen der Schrift miissen die
Kirchen auch heute aufrechterhalten und verantworten, denn es handelt sich um Lésun-
gen eines Problems, die einander nicht ausschliefen, sondern sich gegenseitig bedin-
gen. Sollte es uns aber gelingen, diesen wesentlichen Lehrunterschied hinsichtlich des
Verstindnisses von Schrift, Lehramt und Kirche so zu deuten, daB8 er nicht von der
einen oder anderen Kirche verabsolutiert wird, sondern daf jeweils die eine Seite
darin die Ergiinzung, ja das Komplement zu der Lésung der jeweils anderen Seite
erkennt, dann wire dies zur Behebung der Spannungen an diesem Punkte ein ganz
grofer Fortschritt. Dann wiirde man nimlich verstehen, da weder die katholische
noch die evangelische Losung dieses Problems fiir sich allein bestehen kann und
daseinsberechtigt ist, sondern daf die eine Lésung die andere erfordert, ja sie provo-
ziert. Die Kirchen diirfen also den Unterschied, der sie in der Frage des Lehramtes
und seiner Funktionen zwischen Schrift und Kirche bzw. Gemeinde trennt, nicht ein-
fach aufgeben. Sie haben vielmehr das Recht, ihre jeweilige Position zu vertreten,
da]init dann aber auch die Moglichkeit, die jeweilige andere Stellungnahme anzu-
erkennen.

IL

In der Frage nach dem kirchlichen Amt und seiner Begriindung liegt ein zweiter die
Kirchen trennender Unterschied. Die katholische Kirche nimmt fiir sich in Anspruch,
daf ihr kirchliches Amt ein vollmichtiger und echter Dienst am Volke Gottes ist,
weil es durch die Ordination seitens der Bischofe mit der apostolischen Sukzession
verbunden ist und sakramentalen Charakter hat, der sich wiederum im rechten
Vollzug aller kirchlichen Handlungen, insbesondere der Sakramente und unter diesen
besonders der Feier der Eucharistie, bekundet. Am evangelischen kirchlichen Amt
vermifft man nicht nur die Sakramentalitit, sondern auch den Zusammenhang mit

203



der Kirche aus der Zeit der Offenbarung, d. h. mit den Aposteln, ja mit Christus selbst,
wie er gerade durch die Nachfolge der Bischéfe garantiert wird. In der Tat liegen hin-
sichtlich des Amtsverstindnisses so wesentliche Unterschiede vor, daf8 es hier vorerst
zu einer Verstindigung der Kirchen nicht scheint kommen zu kénnen.

Aber was wir eben fiir das Verhiltnis von Hl. Schrift, Lehramt und Kirche entwickelt
haben, trifft auch in diesem Punkte zu: es gilt zu einem neuen Verstindnis vorzustofen
und die Vorstellungen der Vergangenheit aufzugeben, die immer noch diese Alterna-
tive von Amt mit Sakramentalitit und apostolischer Sukzession auf der einen Seite
und Amt ohne diese beiden Kennzeichen und darum als reines Gemeindeamt auf der
anderen Seite beherrschen. Je entschiedener wir hinsichtlich des Amtsverstindnisses
auf die biblischen Grundlagen zuriickgehen und je klarer wir seine eigentlichen
Funktionen ins Auge fassen, umso leichter gelangen wir auch an diesem Punkte zu
einer Anniherung der Standpunkte, ja zu einem gegenseitigen Verstehen.

Die biblische Grundlage des kirchlichen Amtes ist nicht einfach und einzeln, sondern
reichhaltig und mannigfach. Sie beruht einmal auf dem Gedanken der Sendung, die ja
Christus selbst geiibt und womit er ein Merkmal des Amtes herausgestellt hat.
Die ihm dienen wollen, sind zugleich seine Sendboten in die Welt hinein, denen die
Verkiindigung des Evangeliums aufgetragen ist. Ein weiteres Kennzeichen fiir die
rechte Ausiibung des Sendungsamtes ist in der Schrift die Handauflegung, die das
Zeichen der Bevollmichtigung und der Ubermittlung des Geistes sowie der Aufnahme
in die Gemeinschaft der Gesendeten ist. Neben diesen beiden Kennzeichen aber
steht das Amt, wie der Apostel Paulus dargetan hat, ganz unmittelbar mit der
Christustatsache selbst im Zusammenhang. Denn der, der die Versshnung gestiftet
hat, hat auch gewollt, daB dieses Werk mit allen seinen Friichten den Menschen zu-
geeignet und immer wieder neu prisent gemacht wird. Das aber ist das ,,Wort von
der Verséhnung”, womit Grund und Funktion des Amtes zugleich umschrieben ist.

Halten wir uns an diese drei biblischen Kennzeichen fiir die Charakteristik des Amtes
und stellen wir in Rechnung, daf dieses im Laufe der Zeit zwar eine geschichtliche
Fortbildung erfahren hat, daf aber seine eigentlichen biblischen Grundlagen dabei
erhalten geblieben, ja immer deutlicher entwickelt worden sind, so diirfen wir uns
sagen, daff unser Amtsverstiindnis mit den Begriffen der mittelalterlichen oder
reformatorischen Theologie nicht mehr zu erfassen ist, weil diese véllig an seiner
biblischen Begriindung vorbeigehen. Im iibrigen meinen wir, daf der Begriff der
apostolischen Nachfolge (successio apostolica) nicht fiir sich allein bestehen kann. Er
fordert geradezu seine Ergiinzung, ja Vervollkommnung, durch die Hinzunahme des
Begriffs der Nachfolgeschaft im Glauben (successio fidelium) als ein wesentliches
Moment, weil es ja der Glaube ist, der auch diese Auffassung vom Amt mit umfaflt
und trigt. Was wiirde die Idee von der apostolischen Sukzession in der Kirche
bedeuten, wenn es nicht je und je das glaubende Gottesvolk gibe, das nicht nur durch
das Wirken des Amtes erhalten wird, sondern eben durch seine Glaubensexistenz
dieses Wirken fordert und zu seinem rechten Dienst immer wieder nétigt?

Wenn also hinsichtlich des Amtsverstindnisses sich die katholische und die evangelische
Position deutlich unterscheiden und dieser Unterschied von den Kirchen heute verant-
wortet werden muf, so darf doch diese Tatsache uns nicht dariiber hinwegtiuschen,
daB bei aller Unterschiedlichkeit der Auffassung des Amtes hiiben und driiben doch
eine Gemeinsamkeit in bezug auf die biblisch-theologische Begriindung vorliegt, die
das Amt als einen sich in mehrfacher Weise #uflernden Dienst am Volke Gottes
begreifen 1d8t, so daB es unméglich ist, hier Gegensitzlichkeiten zu sehen, die immer
unversohnbar sein miilten. Es scheint, da8 evangelische und katholische Christen
auch an diesem Punkte eine Méglichkeit der Anniherung haben, die trotz aller hier
bestehenden und verantworteten Differenzen als die vor ihnen liegende Chance der
Zukunft niemals aus den Augen gelassen werden darf.

204



[

III.

Der Gegensatz von Autoritit und Freiheit. Auch zugegeben, daf die Gemeinsam-
keiten und Unterschiede in bezug auf Schrift, Lehramt, Kirche und kirchliche Dienste
groer sind, als man bisher angenommen hat, wird man vielleicht darauf hinweisen,
daB der Gegensatz zwischen den Kirchen nicht beseitigt werden kann, weil die
katholische Kirche eine solche der Autoritit, die evangelische Kirche aber eine solche
der Frejheit ist. Man mag auch darauf verweisen, dafl die Krisen, die heute beide
Kirchen durchmachen, darin ihren Grund haben, daf man auf der einen Seite die
Autoritit iiberspannt und auf der anderen Seite die Freiheit iiberfordert hat. Letztlich
aber, so kénnte man meinen, werden die Kirchen immer wieder zu diesem Struktur-
prinzip zuriickkehren, das sie nun eirimal uranfinglich bestimmt hat und jetzt immer
noch bestimmt, nimlich zum Spannungsfeld von Autoritit auf der einen und Freiheit
auf der anderen Seite.

Man kann zur Lésung dieser hier festgestellten Differenz auch so vorgehen, da@ man
sagt, die Kirche der Autoritidt fordert als Gegenstiick eine solche der Freiheit, und die
Kirche der Freiheit fordert eine solche der Autoritit, so dafl auch hier die beiden
Kirchen wie Gegenpole erscheinen, die sich nicht ausschlieBen, sondern vielmehr
gegenseitig bedingen und erginzen. Wie immer es sich nun auch mit diesem
Gegeniiber verhalten mag, so ist es doch in diesem Fall mit der einfachen Trennung
von Autoritdt und Freiheit nicht getan. Der christliche Glaube ist vielmehr auf beides
hin angelegt. Er beruht auf Autoritit, und er geht doch immer iiber sie hinaus, denn
sein Wesen ist ebenso sehr die Freiheit des Glaubenden. So haben in der Tat Autori-
tit und Freiheit im Raum der Kirche ihre ganz bestimmte Note, ja sie stehen hier in
einem Spannungsverhiltnis, wie es das sonst in keiner irdischen Gemeinschaft und
bei keiner Auffassung gibt, die dem entspricht, was der christliche Glaube ist. Die
beiden Kirchen stehen hier vielmehr vor den gleichen Problemen und werden deshalb
so oder so auch analoge Losungen anstreben miissen. Ist dann aber ein Unterschied

zwischen ihnen, aus der Polaritit von Autoritit und Freiheit abgeleitet, iitberhaupt
noch aufrechtzuerhalten?

Zur Beantwortung dieser Frage miissen wir einige Kennzeichen der kirchlichen
Autoritit und des Verstindnisses von Freiheit im kirchlichen Raum besprechen, die
hier wie dort giiltig sind und zunichst die Gemeinsamkeiten zwischen beiden Kirchen
klar hervortreten lassen.

Es gibt im kirchlichen Raum eine doppelte Art von Autoritit: die des Amtes und die
des Geistes. Die Autoritit des Amtes griindet darauf, da Christus selbst seine Send-
boten mit Vollmacht ausgestattet hat, so dafl sie nicht eigentlich in ihrem eigenen
Namen, sondern in seiner Autoritit ihre Dienste versehen. Deshalb beruht die
Autoritit des Amtes auf der Tatsache, da sein Inhaber immer der Reprisentant
dessen ist, der ihn gesandt hat. Die zweite Form der Autoritit in der Kirche ist die
des Geistes und der unmittelbaren Berufung in die kirchliche Arbeit, die der Geist
gewirkt hat. Hier ist es nicht das mehr oder weniger duflere Ansehen des Amtes, das
Autoritit verleiht, sondern die Bevollmichtigung durch den Geist, die sich in Wort
und Tat jhrer Zeugen zu erkennen gibt. Amt und Geist sind tatsichlich in der Kirche
zu allen Zeiten die beiden Grofen gewesen, durch die und unter denen Autoritit
ausgeiibt worden ist. Oft genug sind sie in Gegensatz zueinander getreten, oft genug
haben gerade die charismatischen Gestalten in der Kirche um ihre Anerkennung von
seiten des ordentlichen kirchlichen Amtes ringen miissen. Das Amt hinwiederum
hat es keineswegs leicht gehabt, sich in den Auseinandersetzungen mit den Reprisen-
tanten und Trigern des Geistes zu behaupten und durchzusetzen.

Sowohl die katholische wie die evangelische Kirche kennen das damit gegebene Pro-
blem und bieten viele Belege fiir diese beiden Gestalten und Begriindungen der Autori-

205



tit, die durch Amt und Geist vertreten werden. Gerade deshalb aber kann man weder
die katholische Kirche als eine solche der Autoritit noch die evangelische als eine
solche der Freiheit kennzeichnen. Das ist eine Verschiebung der hier vorliegenden
Problematik, die in der niemals aufzuhebenden Spannung zwischen Amt und
Geist, zwischen den berufenen ,,amtlichen” Kriiften und den freien, pneumatischen
und charismatischen Gestalten besteht.

Aus dieser Tatsache ergibt sich aber fiir beide Kirchen noch eine andere Folgerung
hinsichtlich des Wesens der Autoritit. Autoritit, die von den Inhabern des kirchlichen
Amtes beansprucht werden kann, ist niemals nur iufBerlich, formal. Mag es friiher
einmal so gewesen sein, da man den Amtspersonen als solchen Autoritit zuerkannt
und ihnen die entsprechende Achtung entgegengebracht hat, so ist gerade in unserer
Zeit deutlich geworden, daf es mit einer solchen formalen Auffassung der Autoritit
nicht getan ist. Vielmehr griindet heute die wahre Autoritit im kirchlichen Raum in
einer Verbindung von Amt und Geist, weil hier jeder nur in dem Mafle und nur
so viel Autoritit hat, als er sich selbst erworben hat. Die Krise in der katholischen
und in der evangelischen Christenheit besteht nicht zuletzt in der Infragestellung der
Autoritit von diesem Grundsatz aus, der ja zugleich fiir alle kirchlichen Personen die
Pflicht einschlieBt, sich um die Erlangung einer solchen innerlich begriindeten und
durch die Person selbst ausgestrahlten Autoritit zu bemiihen.

Ferner bestehen Autoritit und Freiheit im Raum der Kirche in einer weiteren, nur
hier anzutreffenden Dialektik. Sie gehéren so zusammen, daf man die Gréfle und
das Ausmaf der einen stets an dem Umfang und dem Ausmaf der anderen Seite er-
kennen kann. Wahre Autoritit wird stets an der Einrdumung, dem Zugestindnis und
der Sicherung eines Lebensraumes fiir die Freiheit und ihre praktische Betitigung zu
erkennen sein. Wo niimlich sich die Autoritit nicht selbst im Hinblick auf die von ihr
ermoglichte und auszuiibende Freiheit versteht, da tritt sie uns nur als eine solche
des Zwanges und der Gewalt entgegen. Erst wenn sie erkennt, da sie nicht um ihrer
selbst willen da ist, sondern zur Erhaltung, Sicherung und Garantie der Freiheit not-
wendig ist, kann sie sich als wahr, d. h. nicht als etwas Letztes, sondern etwas Vor-
letztes verstehen, das seine Erfiillung im Dienste fiir die Freiheit findet.

Entsprechend verhilt es sich mit der Freiheit. Auch diese wird sich als wahre und
echte Freiheit qualifizieren, wenn sie weif, daf sie nur unter dem Schutz und der
Sicherung durch die Autoritit ihre Existenz und ihre Betitigung in einem eigenen
Lebensraum finden kann. So ist gerade auch die Freiheit im kirchlichen Raum daran
zu erkennen, daf sie sich selbst als Dienst, als Erfiillung und als Ziel aller Autoritit
versteht. Wo aber Freiheit in diesem Selbstverstindnis nicht existiert, wo sie vielmehr
sich nur als um ihrer selbst willen gegeben auffalt, wo sie also auch die Grenze
nicht anerkennt, die ihr von dem Recht auf Freiheit des anderen Menschen gesetzt ist,
da hat sie die vollkommene Anarchie und das wirre Durcheinander der verschiedenen
Freiheitsanspriiche zur Folge. So wird wahre Freiheit im kirchlichen Raum an ihrem
eigentlichen Dienstcharakter und an ihrer bewuflt gewihlten und geiibten Begrenzung
erkannt.

Auch von dieser Seite aus gesehen ist es ganz unméglich, Autoritit und Freiheit so
einander gegeniiberzustellen, daB die eine durch die katholische Kirche, die andere
durch die evangelische realisiert wird. Vielmehr sind beide von personaler Art und
in beiden Kirchen in einer immer wieder neu auszuwiegenden Korrelation vorhanden.
Deshalb ist gerade in diesem Punkte eine Verstindigung der Kirchen méglich, in dem
sie sich nach der Meinung vieler am tiefsten voneinander unterscheiden. Aber wer hier
mit Gegensitzen arbeitet und eine Ausschlieflichkeit zwischen den Kirchen feststellen
will, hat das eigentliche Problem von Autoritit und Freiheit in seiner Tiefe und in
seinen Spannungen nicht erkannt.

206

]



Iv.

Im Gottesdienst, der hier wie dort in der Feler der Eucharistie seinen Hhepunkt
findet, erfahren wir heute die Trennung der Kirchen am schmerzlichsten. Noch sind
die katholische und die evangelische Kirche derart getrennt, da8 sie glauben, es nicht
vor ihren Gliubigen verantworten zu kénnen, da man zu einer gemeinsamen Feier
am Tisch des Herrn sich zusammenfindet. Die evangelischen Kirchen haben dieses
Problem auch noch unter sich auszutragen, so daf Lutheraner und Reformierte es
keineswegs als eine selbstverstindliche Forderung ansehen koénnen, gemeinsam das
Herrenmahl zu feiern. Das Problem verschirft sich also schon fiir die evangelische
Seite, ist aber grundsitzlich von den gleichen Aspekten bestimmt, die das Verhiltnis
von katholischer und evangelischer Christenheit in diesem Punkte beherrschen.

Wie wichtig eine Kldrung dieser Fragen ist, zeigt die Tatsache, da8 viele Christen
hiufig nicht nur den Wunsch nach einer gemeinsamen Feier der Eucharistie haben,
sondern diese auch entgegen allen kirchlichen Ordnungen und Ratschligen wirklich be-
gehen in der Meinung, die Gemeinsamkeiten ihres Glaubens auch durch die gemein-
same Feier des Herrenmahls bekunden zu sollen. Oft genug erleben sie dann eine
herbe Kritik von seiten ihrer Kirchen, indem ihnen mit einer oft genug verletzenden
Deutlichkeit zu verstehen gegeben wird, da eine solche Eigenmichtigkeit nicht zu
billigen und von kirchlicher Seite nicht zu verantworten ist.

Wir fragen deshalb, aus welchen Griinden glauben die Kirchen, die gemeinsame
Feier des Herrenmahls nicht zulassen zu konnen, ihre Glieder vielmehr vor einer
solchen ausdriicklich warnen zu miissen? Mag vielen Christen diese Haltung der
Kirchen auch unverstindlich sein, so haben diese doch einen guten Grund fiir ihre
Entscheidungen, den man vor der weiteren Behandlung dieser Frage erkennen und
verstethen muB, weil er letztlich von einer echten Verantwortung fiir die Gliubigen
selbst getragen ist.

DaB die Kirchen in der gemeinsamen Feier des Herrenmahls sich noch nicht geeint
haben, hat einmal darin seinen Grund, daf die Kirchengemeinschaft sich am sicht-
barsten in der Mahlgemeinschaft bekundet. Denn die durch die Eucharistie hergestellte
Gemeinschaft kennt fiir den christlichen Glauben keinerlei Grenzen und fordert die
Verwirklichung der Gemeinschaft iiber alle trennenden Unterschiede hinweg. Wollte
man deshalb jetzt zu einer Mahlgemeinschaft kommen, ohne daf die volle Kirchen-
gemeinschaft besteht, so wire dies ein hochst unvollkommener, ja nicht einmal wahr-
haftiger Ausdruck der Gemeinschaft zwischen den Kirchen, die de facto so nicht be-
steht, wie sie durch das gemeinsame Mahl gefordert ist. Um der Wahrhaftigkeit willen
diirfen also die Kirchen eine Mahlgemeinschaft nicht pflegen, die sie hindert, daraus
alle Konsequenzen fiir ihre Gliubigen zu ziehen. Es miifiten ndmlich dann sofort
aufgrund dieser Gemeinschaft alle noch trennenden Unterschiede, auch solche recht-
licher Art, hinfallen, wenn die Kirchen die gemeinsame Feier der Eucharistie in der
Tat iibten. Da sie aber, aus welchen Griinden auch immer, tatsichlich noch nicht so-
weit sind, so ist es besser, auf diese Gemeinschaft zu verzichten, bis es méglich ist,
sie in ihrem ganzen Umfang mit allen ihren Forderungen einzulésen.

Ein weiterer Grund, der verantwortet werden muf}, fiir eine noch nicht gemeinsame
Feier des Herrenmahls liegt in der Tatsache, dal es keine eucharistische Feier geben
kann, die nicht zugleich ein Bekenntnis darstellt zu der Gegenwart Christi in dieser
Feier. Ob wir wollen oder nicht, wenn wir das hl. Abendmahl halten, so bekennen
wir damit, daf Christus selbst, der Erhthte, in dieser Feier wahrhaft gegenwirtig ist
und daB wir mit dieser geistlichen Speise ihn selbst als den empfangen, der sich fiir
uns am Kreuz dahingegeben hat und also unser ganzes Sein mit jenen gbttlichen
Kriften durchdringt, die auch seine irdische Existenz erfiillt und sich in der Uber-
windung des Todes und in der Auferstehung als géttlich erwiesen haben. So ist die Teil-
nahme am Abendmahl immer zugleich ein Akt des Bekenntnisses zur Gegenwart des

207



ganzen Christus in und mit dieser Feier. Solange aber die Kirchen nicht in der Lage
sind, diese Gegenwart in einer einheitlichen Weise zum Ausdruck zu bringen und das
hier geforderte Bekenntnis in Einheit und unter der gegenseitigen Anerkennung etwa
verschiedener Aussagen auszusprechen, solange ist es nicht zu verantworten, da sie
jhre Gliubigen zu einer gemeinsamen Feier des Herrenmahls anhalten. Hier haben
sie die pastorale Pflicht, die Unterschiede zu verantworten und viele ihrer gldubigen
Glieder vor Zweifel und Unsicherheit zu bewahren, die iiber diese kimen, wenn nicht
gerade an diesem Punkte ebenso sehr das Bekenntnis und seine bis jetzt gegebenen
Formen der Aussprache Anerkennung finden, wie auch der Wunsch der Glaubenden,
iiber die trennenden Unterschiede hinweg zur Bezeugung einer de facto bestehenden
Glaubensgemeinschaft zu kommen.

Mit diesen Feststellungen ist diese Frage noch keinesfalls erledigt. Es ist aber damit
die Aufgabe bezeichnet, die den Kirchen in dieser Hinsicht auferlegt ist, an der sie
nicht voriibergehen konnen. So werden sie die Pflicht haben, sich um die Aussage der
Gegenwart Christi im Herrenmahl zu bemiihen. Sie werden ihre theologische Arbeit
gerade in dieser Frage einzusetzen haben, um festzustellen, inwieweit sie im Be-
kenntnis der Gegenwart Christi in der eucharistischen Feier und unter den Gaben des
hl. Abendmahles schon zusammengehen kénnen oder noch getrennt sein miissen.
Dag hier eine sinnvolle Arbeit getan werden kann und eine weitgehende Ubereinstim-
mung moglich ist, bezeugt die Arbeit einer katholisch-lutherischen Kommission, die
im vorigen Jahr in den USA zu diesem Problem der Gegenwart Christi in der Feier
der Eucharistie und unter ihren speziellen Gaben die Arbeit aufgenommen und in
iiberraschender Weise eine weitgehende Ubereinstimmung festgestellt hat, die man
ohne eine solche Arbeit nicht entdeckt hitte. Es wird die weitere Aufgabe der verant-
wortlichen Kirchenleitungen sein, aus der Feststellung hier bestehender Gemeinsam-
keiten die Konsequenzen fiir das kirchliche Leben und die rechtlichen Sicherungen zu
zichen, mit denen sie dieses allzu hiufig umgeben haben.

Wenn so gerade in den Fragen der gemeinsamen Eucharistiefeier die Kirchen die
trennenden Unterschiede nicht verwischen, sondern ihrerseits klar herauszustellen und
zu verantworten haben, so gilt dies erst recht von einem weiteren Punkt, an dem die
Trennung der Christen von vielen ganz unmittelbar erfahren wird und der oft die
schlimmsten Folgen fiir ihr persénliches Leben und ihre kirchliche Einstellung hat.

A

Das Gebiet der konfessionsverschiedenen Ehe, die wir der Einfachheit halber mit dem
wenig schénen, aber jedermann verstindlichen Ausdruck ,Mischehe” bezeichnen
wollen. Sie nimmt im katholisch-evangelischen Dialog bis heute zweifellos den breite-
sten Raum ein. Die Kirchen scheinen gerade hinsichtlich dieses Punktes von einer
grofen Unnachgiebigkeit zu sein. Wihrend die katholische Seite den sakramentalen
Charakter der Ehe betont und die Ehepartner durch die Verpflichtung zur katholi-
schen Kindererziechung binden méchte, sehen die evangelischen Kreise die Ehe weder
als Sakrament an, noch kennen sie eine entsprechende Festlegung der Ehepartner
hinsichtlich der Erziehung der zu erwartenden Kinder.

Ohne dafl davon die Sakramentalitit der Ehe beriihrt wird, wie sie mit der katholi-
schen Trauhandlung gegeben ist, scheint sich doch eine Reihe von Wiinschen und
Forderungen von hier aus nahezulegen, die von beiden Seiten vertreten werden kon-
nen. Sie gipfeln in der Forderung, daB fiir die katholischen Partner das Hindernis der
Bekenntnisverschiedenheit aufzuheben und daf8 alle kirchlichen Mafinahmen wegen
eines VerstoBes. gegen das kirchliche Eherecht abzuschaffen sind. Dem Elternpaar muf
die Bestimmung iiber die Konfessionszugehorigkeit der Kinder freigegeben werden.
Man kann ein solches Zugestindnis umso leichter treffen, als ja die katholische und
evangelische Zentralstelle fiir Familienberatung in einer gemeinsamen wahrhaft

208



Skumenischen Erklirung festgestellt haben, daB es gemeinsame Uberzeugung ist, daf8
einem Kinde, das in einer anderen Kirche als der des einen Ehepartners getauft und
religiés erzogen wird, nichts von dem verlorengeht, was zur ewigen Seligkeit hilfreich
und forderlich ist. Wiirden katholische und evangelische Kreise diese Vereinbarung
ihrerseits ganz anerkennen kénnen, so wiirde auf dem Gebiet der Mischehe eine so-
fortige Entspannung eintreten, ohne daf8 dabei die Kirchen ihre rechtlichen Bestim-
mungen verleugnen oder infragestellen miiiten. Jedem Ehepaar kénnte die freie Ent-
scheidung iiberlassen bleiben, in welcher Kirche die Trauung stattfinden soll. Man
konnte dann auch neue Formulare fiir $kumenische Trauungen entwickeln. Dabei
wire von der Tatsache auszugehen, daB einer evangelischen Trauung alles das eignet,
was heute das Eheverstindnis auf katholischer Seite ausmacht. Mit einer Neubesinnung
iiber das Wesen des sakramentalen Aktes, der hier vorliegt, und iiber das Wesen der
evangelischen Trauhandlung wiirde man ein Feld von Gemeinsamkeiten entdecken
konnen, das die Kirchen veranlassen miifite, die gerade in bezug auf die konfessions-

verschiedene Ehe von ihnen festgehaltenen Differenzen abzubauen und einem neuen
Verstindnis den Weg zu bahnen.

VI

In ihrem Selbstverstindnis, sofern sie sich als die Kirchen der Reformation oder als die
katholische Kirche verstehen, die ihre eigentliche Gestalt fiir die Neuzeit erst durch
die ,,Gegenreformation” erhalten hat, liegt ein weiterer Punkt, an dem sich die
Kirchen immer wieder unterscheiden und voneinander abheben. Nach der iiblichen
Auffassung gelangten dadurch die charakteristischen Ziige des Katholizismus zur
Ausprigung, wobei dann die fiir die Reformationskirchen bestimmenden Momente
eindeutig abgelehnt werden. Eine zhnliche Haltung nehmen die aus der Reformation
hervorgegangenen Kirchen gegeniiber dem Katholizismus ein. Auch sie lehnen gerade
das am Katholizismus ab, was dieser an Besonderheiten im Gegensatz zur Reforma-
tion ausgebildet hat.

Ein solches Verstindnis von Reformation und Gegenreformation im Sinn von These
und Antithese, die sich dann in der jeweiligen Gestalt der Kirchen dufern und ihre
ganze Gegensitzlichkeit ausmachen, ist aber abzulehnen, weil es der neuen Geschichts-
schau, die die Reformation nicht im Sinne einer kirchlichen Rebellion versteht, nicht
entspricht. Gerade die historische Arbeit der jiingsten Zeit hat uns erkennen lassen,
dafl das Problem der Erneuerung der Kirche an Haupt und Gliedern der Reformation
schon vorgegeben war, so daf sie die Fortsetzung einer Thematik darstellt, die die
mittelalterliche Kirche schon Jahrhunderte zuvor beherrschte. Heute weif man, daff
das Verlangen nach Reformation und Erneuerung der Kirche dieser selbst eingeboren
ist, daB es ein wesentliches Moment ihres geschichtlichen Seins darstellt, wonach sie
durch Christus selbst zu einer stindigen Erneuerung aufgerufen ist, indem sie danach
strebt, die welthafte Seite ihres Seins zu ldutern und alle weltlichen Elemente aus-
zuscheiden, urh wahrhaft Stitte fiir das Wirken des Hl. Geistes sein zu kénnen. Es hat
im 16. Jh. eine evangelische Reformation gegeben, die ja recht eigentlich das Werk
von den Katholiken jener Zeit war, die die Superioritit der Bibel neu entdeckt hatten.
Es hat auch eine katholische Reformation gegeben, die das Werk von Katholiken
war, die den geschichtlichen Zusammenhang mit der Kirche des Mittelalters tunlichst
aufrechthalten wollten, ohne dabei von vornherein die Einsichten der anderen Seite
zu verwerfen.

So stellen sich heute dem historischen Blick Reformation und Gegenreformation nicht
mehr als ein Gegeneinander dar. Es handelt sich dabei um eine Bipolaritit, um zwei
Seiten der Durchfithrung und Verwirklichung eines Themas, der Erneuerung der
Kirche, mag es sich dabei auch fiir die Zeitgenossen um sich ausschlieBende Gegensitze
gehandelt haben. Fiir die heutige Interpretation der Geschichte aber, die einmal die

209
14



historische Distanz voraussetzt, und die zum anderen von einer besseren Kenntnis
der jeweils anderen Seite getragen ist, und die iiber geschichtliche Erfahrungen ver-
fiigt, die frilhere Generationen so noch nicht machen konnten, ergibt sich nun
aber eine andere Deutung des Gegeniiber von Reformation und Gegenreformation.
Es handelt sich dabei um zwei einander korrespondierende Bewegungen, die erst in
der Zusammenschau das wahre Leben der Kirche zeigen kénnen. Dieses stellt sich uns
heute in der katholischen wie in der evangelischen Christenheit mit seinen echten
urevangelischen und urkatholischen Anliegen dar, so daff vieles, was in fritheren
Zeiten in ausschlieflihem Sinne und als Gegensatz verstanden wurde, heute im
Sinne einer berechtigten Koexistenz von beiden Seiten anerkannt wird. Damit ist
aber auch die Moglichkeit gegeben, an diesem Punkt der bisher schirfsten Wider-
spriichlichkeiten zwischen den Kirchen zu einer Verstindigung zu gelangen und die
alten Gegensitze zu iiberwinden.

VIL

Die Marienverehrung bleibt noch als letztes Problem zu besprechen, das fiir viele
katholische und evangelische Christen eine ernste Frage darstellt, von der beide
iiberzeugt sind, daf sie sie gegenseitig zu verantworten haben. Es ist méglich,
auch zu diesem Problem etwas Neues aus der Sicht der katholischen und der evangeli-
schen Theologie zu sagen, um zu zeigen, in welcher Weise die hier vorliegenden Unter-
schiede verantwortet und doch gleichzeitig auch iiberwunden werden kénnen.

Das II. Vatikanum vermied die dogmatische Fixierung einer Mittlerschaft Mariens,
wie man sie in manchen evangelischen Kreisen aufgrund mangelhafter Informationen
und meist aufgrund von Mutmafungen befiirchtete. Dafiir lie es sich vor allem
angelegen sein, die Stellung Mariens in der Heilsgeschichte auszudriicken. So hat das
Konzil Maria als Tatsache und als Gleichnis, als Faktum und als Symbol fiir den
Christen hingestellt. Maria erhilt dadurch ihre besondere Stellung in der Heils-
geschichte, da sie als der erste Mensch angesehen wird, der seinen Weg im Gehorsam
des Glaubens gegangen ist und den Herrn Jesus Christus von der Wiege bis zum
Grabe begleitet hat. Maria stand auch unter dem Kreuz Jesu und hat mit dieser
Begleitung ihres Sohnes bis nach Golgatha ein Bekenntnis zu ihm abgelegt, mit dem
sie zum Ausdruck gebracht hat, daf ihr Glaube durch die auf jhrem Lebensweg
von ihr gemachten Erfahrungen eine vertiefte Gestalt gewonnen hat. Seitdem sie den
Tod des Sohnes am Kreuz erlebt hat, glaubt sie nicht mehr an den kommenden, son-
dern an den in threm Sohn gekommenen Heiland.

Dieser heilsgeschichtlichen Sicht tritt nun die neue evangelische Haltung gegeniiber,
die ebenfalls als eine Interpretation der Funktion Mariens in der Heilsgeschichte an-
zusehen ist. Die evangelische Deutung geht von dem Wort aus, das von Maria im
Lukas-Evangelium innerhalb des Berichtes von der Geburt Jesu und der Anbetung
der Hirten gesagt ist. Da heiflt es: ,Maria aber behielt alle diese Worte (die die
Hirten iiber das Jesuskind empfangen und weitergesagt hatten) und bewegte sie in
ihrem Herzen.” Mit dieser kurzen Aussage ist ein besonderer Umgang mit dem
Wort von Jesus angedeutet, wie ihn Maria gehabt hat, nimlich das Wort von Jesus
bewahren und im Herzen bewegen. Im Grunde ist mit der Bezeichnung dieser Funktion
auf die besondere Aufgabe der Kirche hingewiesen, die das Wort von Jesus Christus
zu bewahren und in sich selbst zu bewegen, d. h. zu meditieren hat, um es dann
wieder neu auszusagen. Diese besondere Funktion der Kirche ist also in Maria vor-

gebildet; sie wird mit dem Wort aus dem Lukas-Evangelium, das wir eben zitiert haben,
bezeichnet.

Erst aufgrund dieser beiderseitigen neuen Stellungnahme zu dem Problem der
Marienverehrung ist es nun méglich, den die bisherigen Differenzen iiberwindenden

210

<0,



SchluB zu ziehen. In den verschiedenen Kirchen geschieht die Marienverehrung in
ganz verschiedenartiger Weise. Fiir die katholische Kirche driickt sich die Marien-
verehrung in dogmatischen Aussagen und in liturgischen Begehungen aus. Fiir die
orthodoxen Kirchen des Ostens ist die Marienverehrung einerseits liturgische Feier,
andererseits Meditation, so wie es kiirzlich ein orthodoxer Theologe ausgedriickt hat,
der Maria als ,, Meditationsgestalt” bezeichnet und von dieser Auffassung der Gottes-
mutter her die Eigenart des orthodoxen Stundengebets charakterisiert hat. Fiir den
Protestantismus ist die Marienverehrung vor allem hymnisch, die sich in zahlreichen
evangelischen Kirchenliedern ausdriickt. Gleichzeitig aber ist sie fiir die Protestanten
gleichnishaft, sich auf den Umgang Mariens mit dem Wort von Jesus beziehend, in
dem der evangelische Christ in urbildhafter Weise die Funktion der Kirche um-
schrieben findet.

Konzentriert man sich einmal auf diese besonderen Arten der Marienverehrung, wie
sie die verschiedenen Kirchen iiben, so kann heute ein Gegensatz in dieser Frage in
der alten Weise nicht mehr aufrechterhalten werden. Deshalb lassen sich zwar die
Unterschiede an diesem Punkt verantworten, aber indem wir sie von unseren
Kirchen aus vertreten, haben wir doch auch schon die ersten Schritte zu ihrer Uber-
windung getan, wenn wir uns jene Anliegen vergegenwirtigen, die die Kirchen heute
jeweils mit der Marienverehrung verbinden.

*

Fassen wir am Ende unsere Uberlegungen zusammen. Es gibt nicht nur Unterschiede,
die die Kirchen auch heute noch verantworten miissen, und die sie um der deutlichen
Linienfithrung willen nicht einfach leugnen kénnen. Wir haben sie hervorgehoben.
Es sind die Differenzpunkte von Schrift und kirchlichem Lehramt in ihrem Verhiltnis
zueinander, von dem kirchlichen Amt und der apostolischen Sukzession, von Autoritit
und Freiheit, von Amt und Geist. Eine besondere Bedeutung in der Betonung der
Unterschiede zwischen den Kirchen wird sodann der Frage der Eucharistie zuerkannt,
wobei die Kirchengemeinschaft giinzlich abgelehnt wird, obgleich auch im Verstindnis
des Herrenmahls beide Seiten neue Positionen bezogen haben, die sie veranlassen
miiflten, ihre fritheren Abgrenzungen und Haltungen kritisch zu iiberpriifen. Das
gleiche gilt auch von dem Problem der konfessionsverschiedenen Ehe. Hier sind beide
Seiten in der Gefahr, daf jhre Bestimmungen und kirchlichen Ordnungen von den
Glidubigen selbst unterlaufen werden. Es liegt auf der Hand, da damit grofle Gefahren
fiir die innere Einstellung der Gliubigen verbunden sind, die ein solches Verhalten
ja auch auf andere kirchliche Ordnungen ausdehnen konnten. Gerade deshalb wird
es auch die Pflicht der Kirchen sein, an diesem Punkte zu einer Verstindigung zu
kommen und ihre Glieder aus seelischen Noten und Gewissenskonflikten zu befreien,
die die Hervorkehrung der Unterschiede und Differenzen gerade in bezug auf die Ehe
zur Folge gehabt hat.

Es ist eine neue Situation, in der sich die Kirchen heute befinden, sei zum Schlufl
festgestellt. Diese neue Lage ist dadurch gekennzeichnet, da man nicht mehr Unter-
schiede und Differenzen herausstellen kann, ohne nicht dafiir zugleich auch die
Moglichkeiten ihrer Behebung zu bedenken bzw. die Ansitze aufzuzeigen, von denen
aus auch ihre Uberwindung in der Zukunft erfolgen kann. Es war die Aufgabe dieser
Abhandlung iiber die zu verantwortenden Unterschiede zwischen den Kirchen, gerade
solche Moglichkeiten aufzuzeigen, die nicht einem blinden Optimismus das Wort
reden wollen, sondern alle gliubigen katholischen und evangelischen Christen mit
der Hoffnung des Glaubens zu erfiillen bemiiht sind, daf Gott sein Werk der Zu-
sammenfiihrung der Kirchen auch gegen den Willen der Menschen und unter den
Krisen, die sie heraufbeschwéren, zu dem Ziele fortfithren wird, das er selbst ge-
geben hat: ,,ut omnes unum sint”’.

211

14*



