KARL BECK

,, Kritische Theorie‘‘ und Theologie

Die Funktion, die die Philosophie der Theologie gegeniiber zu erfiillen hat, ist ganz
allgemein vorbereitend, d. h. sie hat jene Voraussetzungen und Verstehensbedingun-
gen zu ermitteln, auf deren Basis Theologie verstindlich werden kann'. Unter Ver-
stindlichkeit ist dabei jene innere Offenheit gemeint, in der Theorie und Praxis in-
einsfallen. Dies gilt nicht nur fiir jene philosophischen Richtungen, die sich von
vornherein als ,,christlich, d. h. weltanschaulich gebunden deklarieren, sondern
(wenn es Philosophie urspriinglich und grundsitzlich mit Wahrheit zu tun hat) fiir
jedes Philosophieren, selbst dann, wenn dieses philosophische Suchen eine Ablehnung
christlich-theologischen Welt- und Menschenverstindnisses einschlieft?. Somit impli-
ziert jedes philosophische Verstindnis eine Frage an die Theologie. Von der Theologie
aus betrachtet, wire dieses implizite und richtunggebende Bedingungsverhilinis als
die fundamentaltheologische Struktur der Philosophie zu bezeichnens3.

Im folgenden soll nach der Bedeutung bzw. Bedeutsamkeit der ,Kritischen Theorie”
fiir die Theologie gefragt werden?. Anlaf einer derartigen Fragestellung kann die
Tatsache sein, daf wir nicht nur Zeugen einer sich rasch indernden und verindern-
den Welt sind, sondern daf wir dabei auch Zeugen von Revolutionen gréSeren und
kleineren Ausmafles sind, die in der Autoritit einer ,neuen Philosophie” geschehen.
Wohin fiihren die Fiden jener ,neuen Linken”, wie man diese Philosophie soziolo-
gisch-politologisch benennen méchte? Wenn wir diese Frage stellen, so stellen wir sie
von einem philosophischen Standort aus. In Frage stehen weder die gesellschaftlichen
noch die historischen Bedingungen, obwohl eine derartige Beeinflussung nicht aus-
geschlossen werden soll und kann, denn sowohl der Ubergang von einer mehr
agrarisch strukturierten Gesellschaft zu einer Industriegesellschaft als auch die histori-
sche Situation nach zwei Kriegen, auf deren Hintergrund sich die iibrigen bisherigen
Kimpfe wie Stammesfehden ausnehmen, sind mitbestimmende Faktoren.

1. Vorliiufige Definition

Auf Grund der bisherigen Hinweise wire es moglich, jegliches kritisch bestimmte
Denken, wie es gerade den intellektuellen Qutsider’ kennzeichnet, hier einzureihen.
Die Linie der Betroffenen beginne dann beim Kritik iibenden Schriftsteller und reichte
iiber die Philosophen bis zum Theologen. Das Gemeinsame in all diesen Bewegungen

1 Vgl. dazu: K. Rahner, Philosophie und Philosophieren in der Theologie: Schriften VIII, 66 ££.

2 Vat. II., Pastorale Konstitution {iber die Kirche in der Welt von heute. Nr. 44: ,Ja selbst
die Feindschaft ihrer Gegner und Verfolger, so gesteht die Kirche, war fiir sie sehr niitzlich
und wird es bleiben.” . ‘

3 Vgl. dazu K. Beck, Strukturen gegenwirtigen Philosophierens: FS. F. Loidl zum 65. Geburts-
tag, 2. Bd., Wien 1970, 31 ff.

4 Als Grundlage der Darstellung dienten folgende Werke: M. Horkheimer, Kritische Theorie,
Bd. I und II, Frankfurt 1968; ders., Bedrohung der Freiheit: Uber die Freiheit, Eine Vor-
lesungsreihe des 12. Deutschen Evangelischen Kirchentages, Koln 1965, Stuttgart-Berlin®
1965, 7—26; ders., Die Sehnsucht nach dem ganz anderen. Ein Interview mit Kommentar
von Helmut Gumnior, Hamburg 1970. M. Horkheimer und Th. W. Adorno, Dialektik der
Aufklirung, Frankfurt 1969. Th. W, Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt 1966; ders.,
Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie, Frankfurt 1964; ders., Drei Studien zu
Hegel, Frankfurt* 1970. H. Marcuse, Der eindimensionale Mensch, Neuwied-Berlin® 1969;
ders., Vernunft und Revolution, Neuwied-Berlin® 1970. J. Habermas, Theorie und Praxis,
Neuwied-Berlin? 1969.

An Auseinandersetzungen mit dieser philosophischen Richtung sind zu nennen: M. Theu-
nissen, Gesellschaft und Geschichte, Berlin 1969. O. Massing, Adorno und die Folgen,
Neuwied-Berlin 1970.

5 Vgl. dazu: W. Kraus, Die stillen Revolutiondre. Umrisse einer Gesellschaft von morgen,

Wien 1970. J. Hermann / K. D. Ulke, Die unerwiinschten Aufklirer, Diisseldorf 1970.

212



ist zugleich auch das Thema, worum es der in Frage stehenden Philosophie geht:
Gesellschaft und Geschichte in ihrer gegenseitigen Verschrinkung zu verstehen und
zu gestalten. Das Neue dieser Philosophie besteht gerade im Abzielen auf die gegen-
seitige Verschrinkung der beiden Determinanten. Philosophisch gesehen wird damit
eine Aufgabe angegangen, die sich bisher nicht stellte, da man das Viele und das Wer-
den wohl einzeln bedachte, nicht aber in der gegenseitigen Prigung®.

Machen ,,Gesellschaft und Geschichte” die erste Bestimmung dieses Philosophierens
aus, so ist ,,Verstehen und Gestalten” das zweite Verstindnismoment. Das Faktisch-
Gegebene ist das Entgegenstehende. Abermals wird darin ein Grundzug der Philoso-
phie sichtbar, da diese immer den ,Zeitvorstellungen” entgegensteht?’. Unter solchem
Gesichtspunkt ist jede Theorie dem Faktischen entgegenstehend. An diesem Punkt
hebt sich jedoch die ,kritische Theorie” von der ,klassischen Theorie” ab. Die
,Jklassische Theorie”, wie sie von Aristoteles entwickelt und im ganzen abendlindi-
schen Denken vorherrschend war und blieb, hat die Intention, in der Theorie jenen
~Kosmos” aufzuspiiren, der hinter dem Faktischen liegt, um darnach das Faktische
zu gestalten. Die Ordnung ist etwas Vorgegebenes, und es geht nur darum, diese
Vorgegebenheit ans Licht zu bringen. Ein idealisierend-idealistischer Dualismus bildet
dann die Endphase dieses Denkansatzes. Die Blickrichtung der klassischen Theorie ist
also retrospektiv und transzendental. Im Geiste wird reproduziert, was im Kosmos
gegeben ist.

Anders bei der kritischen Theorie. Der Kosmosgedanke wird als unvoliziehbar auf-
gegeben®. Der Eindruck des Negativen und ‘Chaotischen ist iiberwiegend®. Damit
wandelt sich auch das Verstindnis der Theorie selbst, da diese die Ordnung sowohl
zu entwerfen als auch zu gestalten hat, jedoch so, da8 sich das Erreichte auf Grund
des transitorisch-historischen Charakters selber wieder dem Prozef der Kritik zu
unterwerfen hat. Die Kennzeichen der kritischen Theorie sind somit Praxis- und
Zukunftsgerichtetheit. War bei Aristoteles das Leben des Menschen das Zu-Ordnende,
so sind dies jetzt erstens die Geschichte — in Spannung und Abhebung von der
Natur, wo Notwendigkeit und nicht Freiheit herrscht und zweitens die Gesellschaft —
in Spannung und Abhebung vom Individuum!?, wo Macht und abermals nicht Frei-
heit das Bestimmende ist.

Es kann demnach nicht wundernehmen, wenn die kritische Theorie sich durch eben
diese Kritik definiert, da in der formalen Sicht die Kritik fiir das material Gemeinte
der Freiheit steht. Ausdruck fand dies in einer Definition Horkheimers: , Die Selbst-
erkenntnis des Menschen in der Gegenwart ist jedoch nicht die mathematische Natur-

S Erstmals diese Verschrinktheit ganz allgemein thematisiert zu haben, ist das Verdienst
N. Hartmanns. Vgl. dazu: N. Hartmann, Philosophie der Natur, Berlin 1950, 382 ff.
Hartmann handelt dariiber bei der Kategorie des Prozesses. Vgl. dazu: K. Beck, ProzeR,
Substanz, Determination. Eine Erginzung der scholastischen Kategorienlehre durch Nicolai
Hartmann: FZThPh 15 (1968) 443 ff.

71934 gab H. G. Gadamer einer seiner Schriften einen diesen Tatbestand bezeichnenden
Ausdrudk als Motto, da er ein Goethewort vorausstellte: ,,Wer philosophiert, ist mit den
Vorstellungen seiner Zeit nicht einig.”

8 Auf die Auswirkung dieser Tatsache auf die ,Mé&glichkeiten der Gotteserfahrung heute”
hat W. Kasper hingewiesen: GuL 42 (1969) 329 ff.

® Abgesehen davon, daB das thomasische Weltbild auf Grund seiner technomorphen Struktur
keineswegs ohne Dynamik verstindlich ist, ist auch auf jenen historischen Tatbestand zu
verweisen, daf Entstehung und Bliite der radikaldualistischen Lehre der Albigenser gerade
in die Zeit der Begriindung der optimistisch-orientierten Kosmosmetaphysik der Hoch-
scholastik fillt. Die ,Héresie” bildet den Ausgleich und das Gegengewicht zur verkiirzten
Sicht der ,,Orthodoxie”.

10 Es war ein Ubersehen der bisherigen Theologie, die personalistische Denkweise eines Duns
Skotus und die Unterscheidung zwischen Individuum und Person, wie sie A. Giinther
aufwies, nicht zur Auswirkung gebracht zu haben. Vgl. dazu: H. Miihlen, Sein und Person,
Werl 1954, und K. Beck, Offenbarung und Glaube bei Anton Giinther, Wien 1968.

213



wissenschaft, die als ewiger Logos erscheint, sondern die vom Interesse an ver-
niinftigen Zustinden durchherrschte kritische Theorie der bestehenden Gesellschaft!!.”
Damit hat die Analyse der Definition ihre anfingliche Vorldufigkeit iiberwunden.

Von auflen her betrachtet ist an dieser Richtung eine bestimmte Akzentuierung fest-
stellbar, die fiir die weitere Bewertung wichtig wird. Einmal ist diese Philosophie anti-
idealistisch ausgerichtet, was sie in die Nihe des Materialismus bringt, weiters ist ein
antiindividualistischer Zug dieser Richtunggebung entsprechend!?, Antiidealismus
und Antiindividualismus miinden in den Dialektizismus, bei dem der Mensch als die
Synthese nach Gesellschaft und Geschichte erscheint.

2. Philosophisches Vorfeld

Jegliche denk- und seinsgeschichtliche Auferung entspringt aus Komponenten der
Vorzeit. Solche Analysen sind demnach nicht historisch relevant, sondern sachlich?3,
vor allem wenn es um das Gestern des Heute geht. Es kann allerdings nur auf die
wesentlichsten Grundfaktoren verwiesen werden; es sind dies: Kant, Hegel, Marx
und Freud, die gegenseitig ins Spiel gebracht werden. Kants Anthropozentrik, in der
der Mensch als Subjekt gesehen wird, bildet den Ausgangspunkt dieses Denkens!é.
Es geht um den ,,Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmiindig-
keit!5” Das Subjekt ist in seiner Individualitit auch zugleich in seiner Personalitit
konstituiert; die Gemeinschaft ergibt sich aus den Maximen des und der Einzelnen,
die zur Grundlage des Ganzen werden!®. Fortgefiihrt wird dieser anthropozentrische
Subjektivismus bei Fichte, dessen Ich Ursprung von allem ist. Von Fichte wird Feuer-
bach beeinfluft, der das Ich jedoch von seiner Leiblichkeit her versteht!?.

Anders und keineswegs blo8 das Ende jener oben angefithrten Linie ist der Ausgangs-
punkt Hegels. Nicht das Einzelne, Konkrete oder Personale ist Ziel, sondern das
Ganze, das All. Jedes wird vom groferen Allgemeinen her verstanden. Der Einzelne
von der Gesellschaft (Staat) her, das Einzelne von der Geschichte (politische Ge-
schichte) her. Zentralpunkt ist von Gesellschaft und Geschichte her der Staat.

Die Antwort der Linkshegelianer auf Hegel ist ein Riickblick und Riickgriff auf Kant:
Das Individuum. Das interessierende Individuum ist jenes, das in Not vom Ganzen
(= Gesellschaft und Idealismus) her ist. Nur an ihm kann aller Fortschritt entspringen.
Damit wird einerseits die Klasse zum neuen Vermittlungsprinzip zwischen Individuum
und Gesellschaft und es kommt anderseits zur Absage an allen Idealismus, wozu auch
Religion gehort!8, Da sich jedoch in der Klasse das gesellschaftliche Element stirker
in den Vordergrund schob, konnte die Vermittlung nicht gelingen. Trotz gewollter
Befreiung aus der Totalitaritit der Gesellschaft blieb es bei dieser.

11 M. Horkheimer, Kritische Theorie II, 147.

12 Wihrend der antiidealistische Zug auch dem Existenzialismus eignet, wonach Sein nicht
im BewufBltsein aufgeht, ist das Seinsverstindnis des Existenzialismus jedoch individuali-
stisch, wie der Dezisionismus Heideggers oder der individualistische Hermeneutikbegriff
Gadamers zeigt, bei dem die Spannung zur Gemeinschaft ausgeklammert bleibt.

13 Djeser sachliche Zusammenhang ergibt sich aus einer Reflexion iiber den Begriff der
Zeitgenossenschaft. Vgl. dazu H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tiibingen? 1965, 373.

14 Vgl. dazu: ]. Schwartlinder, Der Mensch ist Person. Kants Lehre vom Menschen, Stutt-
gart 1968.

15 ], Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung? 1783, A 481.

16 Sprechendes Beispiel dafiir ist der ,Kategorische Imperativ”, der in der Formulierung der
JKritik der praktischen Vernunft” (§ 7; A 54) lautet: ,Handle so, dal die Maxime deines
Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten kénne.”

17 Vgl. dazu: J. Mader, Fichte Feuerbach Marx, Leib — Dialog — Gesellschaft, Wien 1968.

18 DaB es um diese Vermittlung geht, ergibt sich nicht nur aus einer Ursprungsanalyse
marxistischen Denkens, auch ein Blik auf den kurz darauffolgenden und von Marx
unabhingigen Neukantianismus macht dies deutlich. So fragt etwa G. Simmel nach den
Bedingungen der Moglichkeit der Gesellschaft auf dem Hintergrund der von Kant fest-
gestellten Individualitit.

214



Y

Das letzte grundlegende Element kam aus Freuds Psychologie. Die eigentlichen Be-
diirfnisse des Menschen finden in der konkret-gegebenen Gesellschaft keine Er-
filllung. Zu &ndern ist aber nicht der Mensch betreffs seiner Bediirfnisse, sondern die
Bedingungen des Lebens. Damit miindet die geschichtliche Analyse beim unmittelbar
gegebenen Problem: menschliche Gestaltung von Gesellschaft und Geschichte.

3. Philosophische Umwelt

Antiidealismus und Antiindividualismus einerseits und das geschichtliche Wechsel-
spiel zwischen Kant — Hegel — Marx — Freud anderseits fiihrten zu jener Klassifizie-
rung, nach der die ,kritische Theorie” eine Unter- und Spielart des Marxismus sei,
wobei der normierende Oberbegriff mehr vom orthodoxen Marxismus her verstanden

wird. W. Post hat dem gegeniiber eine Klassifizierung des Marxismus entworfen, aus
der der Standort der kritischen Theorie deutlich wird?®:

I. Orthodoxer Marxismus dstlicher und westlicher Art.
II. Nichtmarxistische Marxinterpretationen aus weltanschaulichen Perspektiven:

a) Die ontologische Interpretation (J. Hommes).

b) Die existentialistische Interpretation (J. P. Sartre).

¢) Die kosmologisch-eschatologische Interpretation (E. Bloch).

d) Die anthropologisch-philosophische Interpretation (K. Lowith).

e) Die Interpretationen aus katholischer Sicht (Wetter, Reding, Hommes, Calvez)
bis hin zu jenen Modellen, die eine partielle Aneignung des Marxismus innerhalb der
Religion versuchen und die J. Habermas als ,,Montage aus Christentum und Marxis-
mus” bezeichnet®,

f) Die blo8 philosophiegeschichtlichen Interpretationen (Rohrmoser), die bei einer
Reduktion auf Hegel die Eigenart des Marxschen Denkens iibersieht.

III. Innermarxistischer Revisionismus

a) ostlicher Art: Kolakowski, Schaff, Lukacs, Machovec, Prucha;

b) westlicher Art: Dabei geht es um eine Fortfithrung des marxistischen Denkens
auf Grund eines geistigen und historischen Neuansatzes, der den Revisionisten &st-
licher Prigung fehlt. Der Neuansatz im Geistigen stammt aus jener Denkgeschichte,
die direkt miteingeht; der Neuansatz der historischen Bedingungen besteht in der
Situiertheit im nach-nationalsozialistischen Zeitalter. Wie bedeutsam dies ist, wird
klar aus jener Auseinandersetzung von Habermas mit Heidegger. Dieser lief in der
1953 erschienenen , Einfilhrung in die Metaphysik” seine wihrend der NS-Zeit
gemachte Aussage stehen: ,Diese Bewegung hat innere Wahrheit und Grofle, da sie
die Begegnung der planetarisch bestimmten Technik und des neuzeitlichen Menschen
herbeifiihrt.”2! Habermas antwortete darauf in der ,FAZ”: ,Das gilt in unserem
Verstindnis nicht mehr.” Zu den Vertretern dieser Art neuen Philosophierens zihlen:
Theodor W. Adorno, Max Horkheimer, Herbert Marcuse, Jiirgen Habermas.

4. Einzelne Aussagen

Auf dem Hintergrund der allgemeinen Bestimmungen sollen nun an Hand einiger
Schliisseltexte die angesprochenen Autoren selbst zu Wort kommen.

a) M. Horkheimer

Je ernster der Gegenstand, iiber den man spricht, desto weniger gilt Du und Ich, desto
emphatischer das Wir, selbst noch da, wo Schuld und Unschuld in Frage stehen. Es ist der

19 W, Post, Kritik der Religion bei Karl Marx, Miinchen 1969, 16 ff.
20 7, Habermas, Theorie und Praxis, 295.
21 M. Heidegger, Einfilhrung in die Metaphysik, Tiibingen? 1966, 152.

215



jlidische Gedanke des Volkes, nur mit dem Unterschied, da8 am Ende nicht der Messias,
sondern Macht und méglichst unbegrenzte Dauer stehen. Das héchste Ziel, dem sie sich
weihen, ist nicht die ewige Gerechtigkeit oder gar Erldsung, sondern die Nation. Da ein
Endliches, das im Bewufltsein sich zum Unbedingten aufspreizt, notwendig den Charakter
des Ersatzes an sich trigt, selbst wenn Unzihlige mehr oder minder freiwillig fiir es sich
opfern, hat das Bekenntnis zu solchem zweifelhaften letzten Sinn stets zur Wut, zum
Fanatismus tendiert. Gewif8 legt europidische Geschichte Zeugnis davon ab, daB8 auch die im
Grunde nicht geglaubte, sich selbst ersetzende Religion den V&lkermord bewirken kann.
Was Peter von Amiens und Bernhard von Clairvaux jedoch von vilkischen Demagogen und
Fithrern unterscheidet, ist der iibermensdhliche, gigantische Verrat, den jene an dem Worte
iibten, das sie selbst, wenngleich schon zur Unkenntlichkeit verzerrt, verkiindigten, wihrend
die totalitiren Morder solchen Gegensatzes ledig sind. Hier wie dort bedient sich die Gefolg-
schaft dessen, was zutiefst sie selbst nicht glaubt, um die eigene, in Verzweiflung um-
geschlagene Unfihigkeit zur Liebe an den anderen zu richen. Eben deshalb birgt die Ab-
lésung der Wahrheit durch wie immer zeitgemife Ideologien die Gefahr des Massen-
wahns in sich. Die gegenwirtigen Versuche der verschiedenen Konfessionen, ihren Gehalt
so zu formulieren, daf er nicht zum mdrderischen Aberglauben werden kann, entspringen
wahrlich nicht allein dem Trieb zur Selbsterhaltung, sondern objektiver Notwendigkeit, dem
Bewuftsein solcher Gefahr?,”

Das Grundanliegen dieser Schule artikuliert sich im eben zitierten Text in die Rich-

tung der Religion. Horkheimer wendet das Problem aber auch ins Allgemein-
Mensdhliche.

sUnter den Erscheinungen des Riickgangs der Freiheit, von denen auf dem Gebiet der
Wirtschaft, der Familie, der Erziehung, der Politik, des tiglichen Umgangs einige jetzt
angedeutet sind, scheint mir der Ubergang der Subjektivitit vom einzelnen aufs Kollektiv,
auf Clique, Fachschaft, Partei, Nation entscheidend zu sein. Auch die sich zuweilen durch
autoritire Tendenzen behauptenden Konfessionen sind hinzuzurechnen. Die Substitution
des Individuums durchs Kollektiv betrifft die einfachste Begebenheit des Alltags. Das Uber-
queren einer Strafle war um 1900 Angelegenheit der Person. Man schaute nach rechts und
links, horte auf den Hufschlag der Pferde und ging, nach eigenem EntschluB, langsam oder
rasch, gerade oder schrig auf die andere Straflenseite. Heute blicken zwanzig, dreilig Augen-
paare auf die Ampel oder auf den Schutzmann und gehorchen dem Befehl. Der Signale,
denen die Autofahrer gehorchen, sind sehr viel mehr; sie verordnen nicht nur Stillstand
und Bewegung, sondern Tempo, Fahrtrichtung. In groflen Lindern ist die Form der Kurve
abgebildet, in die man einbiegt, so daB der kleinen Zeichnung in den niichsten Sekunden
einfach stattzugeben ist. Die Fuflgiinger sind eine Gruppe so wie die Fahrer, und beide
reagieren auf die Weisung, ohne die sie selber nicht zu denken wiren. Sofern sie auf die
Art der Weisung etwa EinfluR nehmen wollen, miissen sie als Gruppe iiber Gruppen handeln.
Auf allen Gebieten, auch wo, wie im Fall der Autofahrer, der Mensch als Einzelwesen
reagiert, erfihrt er sich als Mitglied, als Vertreter einer Gruppe. Die der gegenwirtigen
Gesellschaft immanente Tendenz tritt in der Postleitzahl hervor. Die Stiddtenamen werden
iiberfllissig, musealer Zusatz. StraBennamen sind schon Last genug. Was fiir Telefon und
Auto selbstverstindlich ist, wird schlieBlich auch aufs Individuum anzuwenden sein. Die
Nummern von Paf, Kennkarte, Sozialversicherung weisen den Weg. Ohne Ausdehnung des
Zeichensystems auf den einzelnen selbst kommt die Verwaltung nicht mehr durch. Was
sozial sich ereignet, wirkt auf die Betroffenen sich aus. Realititsgerecht miissen sie als das
sich erfahren, was sie im gesellschaftlichen Ganzen bedeuten. Die Ideen, die solche Erfahrung
zu relativieren vermdgen, sind letztlich unablésbar von Theologie, mit ihrem Riickgang wird
die Welt der Nummern schlechthin giiltig; die kulturelle Ara, fiir die das einzelne Subjekt
noch einzig war, hat ihr Ende erreicht.’23

Die Problematik der Bedeutung von Religion griff Horkheimer in einem Interview auf,
das unter dem Titel ,Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen” herausgegeben
wurde®. Das Interview geht aus von jenem Satz, den Horkheimer in seinen Auf-
satz ,,Zu Theodor Haeckers, ,Der Christ und die Geschichte’ #/ 1936 geschrieben hat:

»In einer wirklich frejheitlichen Gesinnung bleibt jener Begriff des Unendlichen als Be-
wuBtsein der Endgiiltigkeit des irdischen Geschehens und der unabiinderlichen Verlassenheit

22 M. Horkheimer, Bedrohung der Freiheit, 21 £.
28 M. Horkheimer, a. a. O. 24 f.
24 Siehe Anm. 4.

216

(&Y



des Menschen erhalten und bewahrt die Gesellschaft vor einem bléden Optimismus, vor dem

Aufspreizen ihres eigenen Wissens als einer neuen Religion®.”

Mit der Frage, ob damit iiber Gottes Existenz etwas angedeutet sei, beginnt das Kernstiick

des Interviews.

,Max Horkheimer: Nein, so kann man es nicht sagen. Wir kénnen die Existenz Gottes

nicht beweisen. Das BewuBtsein unserer Verlassenheit, unserer Endlichkeit ist kein Beweis

fiir die Existenz Gottes, sondern es kann nur die Hoffnung hervorbringen, da es ein posi-

tives Absolutes gibt. Angesichts des Leidens auf dieser Welt, angesichts des Unrechts ist es

doch unméglich, das Dogma von der Existenz eines allmichtigen und allgiitigen Gottes zu

glauben. Ausdriicklich gesagt: Das Wissen um die Verlassenheit des Menschen ist nur mog-

lich durch den Gedanken an Gott, aber nicht durch die absolute Gewi8heit Gottes.

H. G.: Was ist das fiir ein Gott, an den zu denken im Menschen das BewuSBtsein der Ver-

lassenheit hervorruft?

Max Horkheimer: Dazu mdchte ich sagen, daB wir iiber Gott eben nichts aussagen kénnen.

Das ist nicht nur, wie Sie vielleicht vermuten werden, eine Behauptung, die auf mein

Judentum zuriidgeht, sondern ein entscheidender Grundsatz der Kritischen Theorie. Wir

konnen das Absolute nicht darstellen, wir kénnen, wenn wir vom Absoluten reden, eigent-

lich nicht viel mehr sagen als dies: Die Welt, in der wir leben, ist eine relative. Aber lassen

Sie mich noch etwas anderes sagen. Hitten wir die absolute GewiBheit, da es einen

Gott gibt, dann wiire unser Wissen von der Verlassenheit des Menschen ein Trug, dann

konnten wir dieses Wissen eigentlich nicht haben.

% G.: ;5ie sprachen vom Judentum. Worin besteht der Zusammenhang mit der Kritischen
eorie

Max Horkheimer: Der fromme Jude zbgert zum Beispiel, wenn er das Wort ,Gott’ schreiben

soll. Er macht dafiir einen Apostroph, weil fiir ihn Gott das ,Unnennbare’ ist, weil sich

,Gott’ nicht einmal in einem Wort darstellen [:i8t.

H. G.: Aber diese Scheu, Gott darzustellen, geht doch zuriick auf das géttliche Gebot, das

nach der Bibel dem Moses auf dem Berge Sinai verkiindet worden ist: Du sollst dir kein

Bild von Gott machen.

Max Horkheimer: Natiirlich ist es das. Aber sollten wir uns nicht fragen, warum es dieses

Gebot gibt? Keine andere Religion auBer dem Judentum kennt diese Vorsdhrift. Ich glaube,

dieses Gebot gibt es deshalb, weil es in der jiidischen Religion nicht so sehr darauf

ankommt, wie Gott ist, sondern wie der Mensdh ist. ..

H. G.: Entscheidend ist also, wenn ich es zuspitzen darf, die eigene Haltung, das Tun;

unwichtig ist, ob es einen Gott gibt, ob ich an ihn glaube oder nicht glaube.

Max Horkheimer: Dialektisch gesehen ist es wichtig und unwichtig zugleich. Unwichtig des-

halb, weil, wie ich schon gesagt habe, wir iiber Gott nichts sagen konnen, und die Lehre

der dhristlichen Religion, daB es einen allmichtigen und allgiitigen Gott gibt angesichts

des Leidens, das seit Jahrtausenden auf dieser Erde herrscht, kaum glaubhaft ist.

Wichtig ist es deshalb, weil hinter allem echten menschlichen Tun die Theologie steht.

Denken Sie daran, was wir, Adorno und ich, in der ,Dialektik der Aufklirung’ geschrieben

haben. Es heifit dort: Politik, die, sei es hochst unreflektiert, Theologie nicht in sich bewahrt,

bleibt, wie geschidkt sie sein mag, letzten Endes Geschift.

H. G.: Was bedeutet hier aber Theologie?

Max Horkheimer: Auf keinen Fall steht Theologie hier fiir die Wissenschaft vom Géttlichen

oder gar fiir die Wissenschaft von Gott. Theologie bedeutet hier das Bewuftsein davon,

daf die Welt Erscheinung ist, daB sie nicht die absolute Wahrheit, das Letzte ist. Theologie

ist — ich driike mich bewuflt vorsichtig aus — die Hoffnung, daB es bei diesem Unrecht,

durch das die Welt gekennzeichnet ist, nicht bleibe, da das Unrecht nicht das letzte Wort

sein moge.

H. G.: Theologie als Ausdruck einer Hoffnung?

Max Horkheimer: Ich moéchte lieber sagen: Ausdruck einer Sehnsucht, einer Sehnsucht da-

nach, daf der Mérder nicht iiber das unschuldige Opfer triumphieren mége.

H. G.: Das ist urchristlich. Auch der Christ hofft auf Gerechtigkeit, auf Bestrafung der

Bosen und die Gliidkseligkeit fiir die Guten®.”

Religion ist so nicht Uberbau, sondern Unterbau menschlichen Lebens. Der Frage-
punkt verlagert sich dadurch von der Frage nach Gott zur Frage nach der gesell-

25 M. Horkheimer, Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen, 54.

26 M. Horkheimer, a. a. O. 56—62. Auf Seite 62 hat sich ein sehr sinnstérender Druckfehler
eingeschlichen. Anstelle ,urchristlich” steht ,unchristlich”. Aus dem Zusammenhang ist die
Fehlerhaftigkeit leicht ersichtlich. Der Verlag hat dem Verfasser dieses Artikels in einem
Brief vom 25. 1. 1971 bestiitigt, da es sich tatsichlich um einen Drudkfehler handeit.

217



schaftlichen Relevanz der Religion, die im Unterschied zur ersten Frage positiv beant-
wortet wird. Fiir Horkheimer ist die Frage nach Gott nur in Parallelitit zur Frage nach
der ,,gesellschaftlichen Funktion der Philosophie”?? zu stellen und zu beantworten.

b) Th. W. Adorno

Wieder kann nur der den Theologen interessierende Grundzug herausgegriffen
werden.

»Der Jargon sikularisiert die deutsche Bereitschaft, den Menschen ein positives Verhiltnis
2ur Religion unvermittelt als Positivum anzurechnen, auch wenn ihre Religion zergangen
und als unwahr durchschaut ist. Die ungeminderte Irrationalitit der rationalen Gesellschaft
ermuntert dazu, Religion zum Selbstzweck ohne Riicksicht auf ihren Gehalt zu erkiiren, als
bloBe Gesinnung, schlieBlich als Beschaffenheit von Subjekten, auf Kosten von Religion
selbst. Man muf nur ein gliubiger Mensch sein, einerlei, woran man glaubt. Solche
Irrationalitidt hat die Funktion von Kitt®s.”

Sehr deutlich wird das Gemeinte in einer kaum beachteten Besprechung von Ludwig
von Fickers ,,Denkzettel und Danksagungen’2®:

»Den Reden und Aufsitzen Ludwig von Fickers eigene Worte voranzustellen, kommt mir
nicht recht zu. Ich durfte den im hdchsten Alter Verstorbenen nicht mehr selbst kennen-
lernen, obwohl wihrend der letzten Jahre, dank einer gemeinsamen Freundin, brieflicher
Kontakt sich hergestellt hatte. Seine und meine Position — ein recht kruder Begriff —
waren weit voneinander entfernt. Fickers Katholizismus, der wie ein selbstverstindlicher
Ather jeden Satz durchdringt, den er geschrieben hat, ist mit dem, was ich zu denken
suche, unvereinbar. Trotzdem fiihlte ich zu Ficker so viel Sympathie, daBl ich vielleicht keine
Grenze iiberschreite, wenn ich etwas iiber ihn sage. Sein Name, und der ,Brenner”, sind
mir seit frithester Jugend vertraut; ich habe gewuflt, da8 er einer der wenigen Freunde
Trakls war, ohne den ich mir meine geistige Existenz nicht vorstellen kann; auch sein
Verhiiltnis zu Karl Kraus war mir gegenwirtig. Vor allem jedoch habe ich in jeder Auferung
von ihm, und in seiner gesamten Haltung, etwas gespiirt, auf das ich ansprach, ohne da8
dadurch die Gegensiitze sich verwischt hiitten. Gerade das, eine Gemeinsamkeit von Extre-
men, die keiner mittleren Toleranz bedarf, ja sie ausschlieBt, zog mich zu ihm hin. Es Jifit
sich das kaum auf einen allgemeinen und vagen Begriff von Humanitiit abdestillieren®.”

Letztlich geht es um die Freiheit, die jedoch durch den ,Jargon” verdeckt und -
verunmdglicht wird.

»Die Totalitit des Scheins von Unmittelbarem, der in der zum bloflen Exemplar gewordenen
Innerlichkeit gipfelt, erschwert es den vom Jargon Berieselten ungemein, ihn zu durch-
schauen. In seiner Urspriinglichkeit aus zweiter Hand finden sie tatsdchlich etwas wie Kon-
takt, vergleichbar dem Gefiihl, in der angedrehten nationalsozialistischen Volksgemeinschaft
sei fiir alle Artgenossen gesorgt, keiner werde vergessen: metaphysische Winterhilfe in
Permanenz’.,”

,Der Jargon der Eigentlichkeit ist Ideologie als Sprache, unter Absehung von allem beson-
deren Inhalt. Sinn behauptet sie durch den Gestus jener Wiirde, mit der Heidegger den Tod
bekleidet. Auch Wiirde ist idealistischen Wesens32.”

¢) H. Marcuse

Bei ihm steht von Anfang an der Mensch in seiner Freiheit bzw. Unfreiheit im
Vordergrund.

,Eine komfortable, reibungslose, verniinftige, demokratische Unfreiheit herrscht in der fort-
geschrittenen industriellen Zivilisation, ein Zeichen technischen Fortschrittes. In der Tat,
was konnte rationaler sein als die Unterdriickung der Individualitit bei der Mechanisierung

27 M. Horkheimer, Kritische Theorie II, 292.

2 Th, W. Adorno, Jargon der Eigentlichkeit, 21.

2 Ludwig von Ficker, Denkzettel und Danksagungen (hg. v. F. Seyr), Miinchen 1967.
30 Nachrichten aus dem Kéosel-Verlag, Folge 26, 6.

3t Th, W. Adorno, Jargon der Eigentlichkeit, 65.

32 Th. W. Adorno, a. a. O. 132,

218



gesellschaftlich notwendiger, aber mithevoller Veranstaltungen; die Konzentration individuel-
ler Unternehmen zu wirksameren, produktiveren Verbiinden; die Regulierung der freien
Konkurrenz zwischen verschiedenen gut ausgestatteten Skonomischen Subjekten; die Be-
schneidung von Prirogativen und nationalen Hoheitsrechten, welche die internationale
Organisation der Ressourcen behindern. Daf diese technische Ordnung eine politische und
geistige Gleichschaltung mit sich bringt, mag eine bedauerliche und doch vielversprechnde
Entwidklung sein3,”

Es ist kennzeichnender Zug der fortgeschrittenen Industriegesellschaft, daB sie diejenigen
Bediirfnisse wirksam drunten hilt, die nach Befreiung verlangen — eine Befreiung auch
von dem, was ertriiglich, lohnend und bequem ist — wihrend sie die zerstorerische Macht und
unterdriickende Funktion der Gesellschaft ,im Uberflufl’ unterstiitzt und freispricht3.”

Den Ausweg aus der institutionalisierten Unfreiheit siecht Marcuse in der Revolution.

»Diese intellektuelle Aufldsung, ja Zerstorung der gegebenen Tatsachen ist die historische
Aufgabe der Philosophie und die philosophische Dimension35.”

d) J. Habermas

Zur Fortfithrung des Revolutionsgedankens in die Praxis der Geschichte kommt es bei
Habermas.

»,Das Wissen um die ,Notwendigkeit’ der Revolution dispensiert nicht von der wissen-
schaftlichen Untersuchung der Bedingungen ihrer Méglichkeit, auch nicht vom wissenschaft-
lichen Nachweis, da8, wann und wo diese Bedingungen historisch existent sind. Die An-
gewiesenheit der Kritik auf Wissenschaft, auf empirische, historische, soziologische und
Skonomische Analysen, ist so unabdingbar, daf sie wissenschaftlich, und — innerhalb der
Theorie — allein wissenschaftlich widerlegt werden kann. Das heifit noch nicht, da8 sie
wissenschaftlich auch zureichend bewiesen werden kénnte. Die wissenschaftlich feststell-
baren Bedingungen der Méglichkeit einer Revolution einmal gesetzt — die Revolution selber
verlangte dariiber hinaus das entschlossene Ergreifen dieser Mdglichkeit, eben die von der Ein-
sicht in die praktische Notwendigkeit der Revolution stimulierte, nicht determinierte Praxis.
Marx unterscheidet zwischen praktischer und theoretischer Notwendigkeit. Diese charak-
terisiert die Kategorien geselfsd\aftlidxer Verinderungen, die sich iiber die Koépfe der
Menschen hinweg ,objektiv’ durchsetzen, mithin ,naturwissenschaftlich treu’ berech-
net und vorausberechnet werden kénnen; jene dagegen, die ganz andere Kategorie
gesellschaftlicher Verinderungen, die sich mit Willen und Bewufltsein der Menschen, nicht
,objektiv’ durchsetzen, mithin nur in ihren objektiven Bedingungen der Méglichkeit, nicht
aber als solche berechnet und vorausberechnet werden kdnnen. Wo indes gar nicht erst der
Gedanke erwogen wird, ob von diesem Ansatz aus eine materialistische Dialektik sinnvoll
entwidkelt werden kann, wird die Verwechslung von praktischer und theoretischer Not-
wendigkeit zur Aporie... Abgesehen einmal vom Proletariat, das als mdglicher, vielleicht
als einziger Revolutionstriger in wissenschaftlicher Analyse der Bedingungen der Méglich-
keit ermittelt, oder auf gleichem Wege bestritten werden kann — die ,Notwendigkeit’ des
Fortschritts und der Revolution, wie immer sie bestimmt worden sind, ist eine praktische
und keine theoretische. Ansonsten wire die historische Dialektik nicht historisch und auch
nicht kontingent, und die Behauptung, Marx habe Hegels Vorwort undiskutiert voraus-
geschickt, behielte recht. Gegeniiber einer solchen Voraussetzung blieben dann alle empiri-
schen Analysen bloBes Nachwort, ihrer eigentlichen Kraft zur Falsifizierung beraubt, ohne die
Wissenschaft keine wissenschaftliche Stringenz erlangt®®.”

5. Kritik und Folgerungen

Dafiir 148t sich ein zweifacher Ausgangspunkt finden. Einmal jener, der diesem
Denken immanent bleibt und es nicht im umfassenden Horizont untersucht. Von hier
aus konnte es geschehen, nach einer Konvergenz oder Divergenz zu Marx zu fragen.
Wird hier Marx ,richtig” verstanden? Wir halten diese systemimmanente Frage fiir
belanglos, ebenso wie jene, ob das Subjekt nicht iiberfordert wurde oder nicht die

33 H, Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 21.
34 H, Marcuse, a. a. O. 27.

38 H, Marcuse, a. a. O 199.

38 J, Habermas, Theorie und Praxis, 289 £,

219



,Natur” vergottlicht wurde oder ob man solchem Fortschrittsglauben huldigen diirfe?
Die Kernfrage liegt u. E. tiefer. Bleiben die bisher angefiihrten Fragen entweder
einer marxistischen oder allgemein philosophischen Kritik immanent, so ist solche
Immanenz auch hinsichtlich der Folgerungen méglich: entweder als Anstreben einer
~Aussshnung” der marxistischen Systeme oder als Hinweisen auf den dialogisch-
revisionistischen und politischen Aspekt allen Philosophierens.

Um zu Kritik und Folgerungen zu kommen, gilt es jene denkgeschichtliche Grund-
frage aufzuspiiren, aus der diese Art des Philosophierens verstehbar wird, um dann
seine Verschrinktheit mit dem iibrigen Denken aufzuzeigen. Die Frage nach Mensdch,
Gesellschaft und Geschichte ist jene ungeldst dahinterliegende Grundfrage. Jene Un-
gelostheit hat ihren Grund in der Geschichte des abendlindischen Seinsdenkens, das
cher dem Apersonalen und Statischen verpflichtet erscheint. So liegt im Denken der
,Kritischen Theorie” das letzte Ende bisherigen Philosophierens vor, das aber auch
Ansatz fiir eine neue Denkentfaltung sein kann. Personologische und dynamologi-
sche Ansiitze verweisen darauf.

Erst aus dieser ,Grundbestimmung” ist die Bedeutung dieses Denkens fiir die
Theologie auszumachen. Personal-du- und wirhaftes und dynamisch-(heils-)geschicht-
liches Denken bestimmen das theologische Denken. Das erwihnte philosophische
Denken fordert solches Denken; mehr vermag die Philosophie allerdings nicht. Das
Gespriich der Theologie mit dieser Philosophie wird also nicht in einer Ubernahme
bestehen, sondern im Aufgreifen jener Fragen, die diese Philosophie bestimmen. Solche
Fragen aufzuwerfen ist die (fundamental-)theologische Bedeutsamkeit der Philosophie.
Méglicherweise liefert diese Philosophie Voraussetzungen fiir ein anthropologisch-
ontologisches Gottverstindnis, das der Tatsache Rechnung trigt, da8 ,Egolatrie”
und ,,Soziolatrie” nur in einer , Theokratie”s? zum Ausgleich kommen kénnen.

37 Diese Begriffe entnehmen wir dem ungedruckten Manuskript von O. Eberz: ,Am Tage
Gregors VIL.”, 26.

RIGOBERT KOPER
Die Lage der katholischen Kirche in Holland

Das hollandische Pastoral-Konzil

Wenn ich iiber Einladung der Redaktion dieses Thema behandle, so gedenke ich,
keinen theologischen Beitrag zur Entwicklung unserer Kirche zu liefern. Ich mdchte
nur von meinem Dienstposten als Bischofsvikar aus einmal verlauten lassen, daf
unsere Gliubigen auf die Zukunft der Kirche vertrauen, trotz allem, was die Presse
oft einseitig iiber Holland berichtet. Uns niederlindischen Katholiken bringt man in
der Welt teils Argwohn und Mifltrauen, teils Bewunderung und Neid entgegen. Bei
uns im eigenen Lande wird die Lage verschieden beurteilt. Den einen geht die Ent-
widdung nicht schnell genug, die anderen erschrecken alle Anderungen, Unstimmig-
keiten und Diskussionen. Beide Extreme kidmpfen oft fanatisch fiir oder wider das
Neue und verhirten die Standpunkte. Dazwischen liegt die wahrscheinlich grofSte
Gruppe derer, die sich kaum vernehmen lassen aus verschiedenen Griinden. Es sind
das die Mitliufer, die weniger Interesse haben, nicht alles begreifen, nicht allem
zujubeln, die aber dodh iiberzeugt sind, daB die Kirche sich erneuern miisse und dar-
um Unruhe, Risiko und Fehler nicht zu vermeiden seien, ja zum Glaubensleben
gehoren. '

220



