
ARL BECK

‚„‚ Krıtische heorı1e‘‘ und T’heologıe
Die on, die die Philosophie der Theologie gegenüber zZ.Uu erfüllen at, ist
gemein vorbereitend, s1e hat jene Voraussetzungen und Verstehensbedingun-
g ermitteln, auf deren AaS1ıs5 eologie verständlich werden kann! Unter Ver-
+ändlichkeit ist dabei jene innere Offenheit gemeint, der Theorie und TaxXıs 1n-
einsfallen. Dies gilt icht für jene philosophischen Richtungen, die sich Von
vornherein alc „christlich” weltanschaulich gebunden deklarieren, sondern
(wenn 25 Philosophie ursprünglich und grundsätzlich mıit Wahrheit hat) für
jedes Philosophieren, scelbst dann, wenn dieses philosophische uchen eine Ablehnung
christlich-theologischen Welt- und Menschenverständnisses einschließt®. Somit impli-
71e7t jedes philosophische Verständnis eine rage die Theologie. Von der Theologie
a betrachtet, ware  , dieses implizite und richtunggebende Bedingungsverhältnis als
die fundamentaltheologische Struktur der Philosophie Zu bezeichnen?.
Im folgenden coll nach der Bedeutung bzw. Bedeutsamkeit der „Kritischen Theorie“

die Theologie gefragt werden‘. einer derartigen Fragestellung die
Tatsache seın, nicht HUr Zeugen 1ner sich rasch ändernden und verändern-
den Welt SIN  d, sondern dabei auch eugen In Revolutionen größeren und
kleineren Ausmaßes SIn  d, die der Autorität einer „NEUEN Philosophie” geschehen.
Wohin führen die Fäden jener „NEeUuUeN Linken”, wıie diese Philosophie SO7zi0Ol0-
gisch-politologisch benennen möchte? Wenn WIr diese rage stellen, stellen WIT SIe
Un einem philosophischen Standort a In rage ctehen weder die gesellschaftlichen
noch die historischen Bedingungen, obwohl eiıne derartige Beeinflussung nich  er
geschlossen werden coll und kann, denn sowohl der Übergang Von einer mehr
agraris strukturierten Gesellschaft ner Industriegesellschaft als auch die histori-
sche Situation nach zwel egen, auf deren Hintergrund sich die übrigen bisherigen
Kämpfe wWwIe Stammesfehden ausnehmen, sind mitbestimmende Faktoren.

Vorläufige Definition
Grund der bisherigen Hinweise ware  + möglich, jegliches kritisch bestimmte

enken, wIıe gerade den intellektuellen Outsider® kennzeichnet, hier einzureihen.
Die Linie der Betroffenen begänne dann beim Kritik übenden Schriftsteller und reichte
über clie Philosophen bis N eologen. Das Gemeinsame al diesen Bewegungen

Vgl dazu: Rahner, Philosophie und Philosophieren In der Theologie: Schriften VIIL, 656
Vat. I1., Pastorale Konstitution über die Kirche in der Welt ün heute Nr. „Ja celbst
die emin} ihrer Gegner und Verfolger, gesteht die Kirche, wWarfr für 61e sehr nützli
und wird PS Jeiben.”
Vgl dazu Beck, Strukturen gegenwartıgen i’hilosophierens : Loid!] ZUum Geburts-
tag, Wien 1970, AT
Als Grundlage der Darstellung dienten fol ende er'! Horkheimer, Kritische Theorie,

und 1L, Frankfurt 19068; ders., Bedro der Freiheit: Über die Freiheit, Eine Vor-
Jesungsreihe des 12. Deutschen Evangelischen Kirchentages, Köln 1965, Stuttgart-Berlin“
1965, 7—26; ders., Die Sehnsucht nach dem Han anderen. Ein nterview mit Kommentar
voan Helmut Gumnior, Hamburg 1970, Horkheimer und Adorno, Dialektik der
Aufklärung, Frankfurt 1969, Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt 19066; ders.,
argon der Eigentlichkeit. Zur R21ischen Ideologie, Frankfurt 1964; ders., Dre: Studien
Hegel, Frankfurt* 1970. Marcuse, Der eindimensionale Mensch, Neuwied-Berlin®? 1969;

Neuwied-Berlin?
ders., Vernunft und Revolution, Neuwied-Berlin? 1970. Habermas, Theorie und PraxIıs,

Auseinandersetzungen it dieser philosophischen Richtung sind Theu-
nıssen, Gesellscha und Geschichte, Berlin 1969 Massing, Adorno und die Folgen,
Neuwied-Berlin 1970.

D Vegl. dazıu: Kraus, Die t+illen Revolutionäre. Mrisse einer Gesellschaft VCdC  < n,
1en 1970. ermann Ulke, Die unerwünschten Aufklärer, Düsseldorf 1970.

212

KARL BECK 

, , Kritische Theorie'' und Theologie 
Die Funktion, die die Philosophie der Theologie gegenüber zu erfiillen hat, ist ganz 
allgemein vorbereitend, d. h. sie hat jene Voraussetzungen und Verstehensbedingun­
gen zu ermitteln, auf deren Basis Theologie verständlich werden kann1• Unter Ver­
ständlichkeit ist dabei jene innere Offenheit gemeint, in der Theorie und Praxis in­
einsfallen. Dies gilt nicht nur für jene philosophischen Richtungen, die sich von 
vornherein als „christlich", d. h. weltanschaulich gebunden deklarieren, sondern 
(wenn es Philosophie ursprünglich und grundsätzlich mit Wahrheit zu tun hat) für 
jedes Philosophieren, selbst dann, wenn dieses philosophische Suchen eine Ablehnung 
christlich-theologischen Welt- und Menschenverständnisses einschlie.ßt2• Somit impli­
ziert jedes philosophische Verständnis eine Frage an die Theologie. Von der Theologie 
aus betrachtet, wäre dieses implizite und richtunggebende Bedingungsverhältnis als 
die fundamentaltheologische Struktur der Philosophie zu bezeichnen3• 

Im folgenden soll nach der Bedeutung bzw. Bedeutsamkeit der „Kritischen Theorie" 
für die Theologie gefragt werden4• Anlaß einer derartigen Fragestellung kann die 
Tatsache sein, daß wir nicht nur Zeugen einer sich rasch ändernden und verändern­
den Welt sind, sondern daß wir dabei auch Zeugen von Revolutionen größeren und 
kleineren Ausmaßes sind, die in der Autorität einer „neuen Philosophie" geschehen. 
Wohin führen die Fäden jener „neuen Linken", wie man diese Philosophie soziolo­
gisch-politologisch benennen möchte? Wenn wir diese Frage stellen, so stellen wir sie 
von einem philosophischen Standort aus. In Frage stehen weder die gesellschaftlichen 
noch die historischen Bedingungen, obwohl eine derartige Beeinflussung nicht aus­
geschlossen werden soll und kann, denn sowohl der Obergang von einer mehr 
agrarisch strukturierten Gesellschaft zu einer Industriegesellschaft als auch die histori­
sche Situation nach zwei Kriegen, auf deren Hintergrund sich die übrigen bisherigen 
Kämpfe wie Stammesfehden ausnehmen, sind mitbestimmende Faktoren. 

1. Vorläufige Definition 

Auf Grund der bisherigen Hinweise wäre es möglich, jegliches kritisch bestimmte 
Denken, wie es gerade den intellektuellen Outsider5 kennzeichnet, hier einzureihen. 
Die Linie der Betroffenen begänne dann beim Kritik übenden Schriftsteller und reichte 
über die Philosophen bis zum Theologen. Das Gemeinsame in all diesen Bewegungen 

1 Vgl. dazu: K. Rahner, Philosophie und Philosophieren in der Theologie: Schriften VIII, 66 ff. 
2 Vat. II., Pastorale Konstitution über die Kirche in der Welt von heute. Nr. 44: ,,Ja selbst 

die Feindschaft ihrer Gegner und Verfolger, so gesteht die Kirche, war für sie sehr nützlich 
und wird es bleiben." . 

3 Vgl. dazu K. Beck, Strukturen gegenwärtigen Philosophierens: FS. F. Loidl zum 65. Geburts­
tag, 2. Bd., Wien 1970, 31 ff. 

4 Als Grundlage der Darstellung dienten folgende Werke: M. Horkheimer, Kritische Theorie, 
Bd. I und II, Frankfurt 1968; ders., Bedrohung der Freiheit: Ober die Freiheit, Eine Vor­
lesungsreihe des 12. Deutschen Evangelischen Kirchentages, Köln 1965, Stuttgart-Berlin2 

1965, 7-26; ders., Die Sehnsucht nach dem ganz anderen. Ein Interview mit Kommentar 
von Helmut Gumnior, Hamburg 1970. M. Horkheimer und Th. W. Adorno, Dialektik der 
Aufklärung, Frankfurt 1969. Th. W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt 1966; ders., 
Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie, Frankfurt 1964; ders., Drei Studien zu 
Hegel, Frankfurt4 1970. H. Marcuse, Der eindimensionale Mensch, Neuwied-Berlin8 1969; 
ders., Vernunft und Revolution, Neuwied-Berlin3 1970. ]. Habermas, Theorie und Praxis, 
Neuwied-Berlin3 1969. 
An Auseinandersetzungen mit dieser philosophischen Richtung sind zu nennen: M. Theu­
nissen, Gesellschaft und Geschichte, Berlin 1969. 0. Massing, Adorno und die Folgen, 
Neuwied-Berlin 1970. 

11 Vgl. dazu: W. Kraus, Die stillen Revolutionäre. Umrisse einer Gesellschaft von morgen, 
Wien 1970. ]. Hermann/ K. D. Ulke, Die unerwünschten Aufklärer, Düsseldorf 1970. 

212 

i 



ıst zugleich auch das Thema, WOTUuHL 25 der rage stehenden Philosophie geht
Gesellschaft und Geschichte ihrer gegenseitigen Verschränkung zZzu verstehen und

gestalten. Das Neue dieser Philosophie besteht gerade Abzielen auf die enNn-
seıtige Verschränkung der beiden Determinanten. Philosophisch gesehen WIT: damit
eine Aufgabe angegangen, 1e sich bisher nich!  er stellte, da das Viele und das Wer-
den wohl einzeln bedachte, icht aber der gegenseitigen rägung®.
Machen „Gesellschaft und Geschichte” die erste Bestimmung dieses Philosophierens
d ist „Verstehen und Gestalten“ das 7weıte Verständnismoment. Das Faktisch-
Gegebene ist das Entgegenstehende. Abermals ird arın eın Grundzug der Philoso-
phie sichtbar, da diese ımmer  < den „Zeitvorstellungen” entgegensteht?. Unter solchem
Gesichtspunkt ıst ede 7 heorie dem en entgegenstehend. An diesem Punkt
hebt sich jedoch die „‚kritische Theorie“ VCdC der ‚„klassischen Theorie” aAb Die
„klassische Theorie”, WIe 61e VO Aristoteles entwickelt und 1m abendländi-
schen enken vorherrschend w  vv  Jal und blieb, hat die Intention, der Theorie jenen
„Kosmos” aufzuspüren, der hinter dem Faktischen liegt, um darnach das Faktische
Zu gestalten. Die Ordnung ıst eiw:; Vorgegebenes, und geht darum, diese
Vorgegebenheit Licht ZUuU bringen. Fin idealisierend-idealistischer Dualismus
dann die Endphase dieses Denkansatzes. Die T1  ng der klassischen Theorie ist  .
also retrospektiv und t+ranszendental. Im Geiste wird reproduziert, W  /as  S Kosmos
gegeben ist.
Anders bei der kritischen T heorie. Der Kosmosgedanke wird als unvollziehbar auf-
gegeben®. Der Findruck des Negativen und haotischen ist überwiegend?®. Damit
wandeilt sich auch das Verständnis der Theorie selbst, da diese die Ordnung sowohl
zu entwerfen als auch zu gestalten hat, jedoch S sich das Erreichte auf rund
des transitorisch-historischen Charakters celber wieder dem Prozeß der Kritik Zu
unterwerfen hat. Die Kennzeichen der itischen Theorie sind sSOom\! TAaX1S- und
Zukunftsgerichtetheit. War bei Aristoteles das Leben des Menschen das Zu-Ordnende,

sind 1e5 jetzt erstens clie Geschichte pannung und Abhebung Von der
atur, wcd Notwendigkeit und nich  me Freiheit herrscht und zweitens die Gesellschaft

pannung und Abhebung vVvonı Individuum!®, 1  A  a Macht und abermals nicht Frei-
eit das Bestimmende ist.
Es kann demnach nich  er wundernehmen, W die kritische Theorie sich durch eben
diese Kritik definiert, da der formalen Sicht die Kritik für das material (‚emeinte
der Freiheit steht Ausdruck fand dies einer Definition Horkheimers: pP'  1e Gelbst-
erkenntnis des Menschen der Gegenwart ist edoch icht die mathematische Natur-

Erstmals 1ese Verschränktheit ganz allgemein thematisiert haben, ist das Verdienst
Hartmanns. Vgl dazu Hartmann, Philosophie der Natur, Berlin 1950, 3582 ff.

Hartmann handelt er bei der Kategorie des Prozesses. Vegl. dazu Beck, Prozeß,
Substanz, Determination. Eine Ergänzung der scholastischen Kategorienlehre durch Nicolai
Hartmann FZTIhPh 15 (1968) 443

7 G34 gab Gadamer aıner seiner chriften einen diesen Tatbestand bezeichnenden
usdruck als 0!  0, da 21n oethewort vorausstellte: „Wer philosophiert, ist mit den
Vorstellungen SeiNner eit G- s  einig.

die Auswirkung dieser Tatsache auf die „Möglichkeiten der Gotteserfahrung heute“”
hat Kasper hingewiesen: GulL 42 (1969) 37270
Abgesehen davon, daß das t*homasische auf Grund seiner technomorphen Struktur
keineswegs ohne Dynamik verständli ist, ist auch auf jenen historischen Tatbestand zZUu
verweisen, daß Entstehung und Blüte der radikaldualistischen Lehre der Albigenser gerade
ın die eit der Begründung der optimistisch-orientierten Kosmosmetaphysik der Hoch-
scholastik £ällt. Die „Häresie” bildet den usglei| und das Gegengewicht ZUT verkürzten
Sicht der „Orthodoxie”.

War 21n Übersehen der bisherigen eologie, die personalistische Denkweise 1Nes  D Duns
Skotus und die Unterscheidung zwischen Individuum und Person, WIe S1€e Günther
aufwies, nıcht Auswirkung gebracht en Vgl dazu Mühlen, Sein und VPerson,
Wer|l 1954, und Beck, Offenbarung und Glaube bei Anton Günther, Wien 1968.

213

ist zugleich auch das Thema, worum es der in Frage stehenden Philosophie geht: 
Gesellschaft und Geschichte in ihrer gegenseitigen Verschränkung zu verstehen und 
zu gestalten. Das Neue dieser Philosophie besteht gerade im Abzielen auf die gegen­
seitige Verschränkung der beiden Determinanten. Philosophisch gesehen wird damit 
eine Aufgabe angegangen, die sich bisher nicht stellte, da man das Viele und das Wer­
den wohl einzeln bedachte, nicht aber in der gegenseitigen Prägung6• 

Machen „Gesellschaft und Geschichte" die erste Bestimmung dieses Philosophierens 
aus, so ist „Verstehen und Gestalten" das zweite Verständnismoment. Das Faktisch­
Gegebene ist das Entgegenstehende. Abermals wird darin ein Grundzug der Philoso­
phie sichtbar, da diese immer den „Zeitvorstellungen" entgegensteht7• Unter solchem 
Gesichtspunkt ist jede Theorie dem Faktischen entgegenstehend. An diesem Punkt 
hebt sich jedoch die „kritische Theorie" von der „klassischen Theorie" ab. Die 
,,klassische Theorie", wie sie von Aristoteles entwickelt und im ganzen abendländi­
schen Denken vorherrschend war und blieb, hat die Intention, in der Theorie jenen 
„Kosmos" aufzuspüren, der hinter dem Faktischen liegt, um darnach das Faktische 
zu gestalten. Die Ordnung ist etwas Vorgegebenes, und es geht n_µr darum, diese 
Vorgegebenheit ans Licht zu bringen. Ein idealisierend-idealistischer Dualismus bildet 
dann die Endphase dieses Denkansatzes. Die Blickridttung der klassischen Theorie ist 
also retrospektiv und transzendental. Im Geiste wird reproduziert, was im Kosmos 
gegeben ist. 
Anders bei der kritischen Theorie. Der Kosmosgedanke wird als unvollziehbar auf­
gegeben8. Der Eindruck des Negativen und ·Chaotischen ist überwiegend9• Damit 
wandelt sich auch das Verständnis der Theorie selbst, da diese die Ordnung sowohl 
zu entwerfen als auch zu gestalten hat, jedoch so, daß sich das Erreichte auf Grund 
des transitorisch-historischen Charakters selber wieder dem Prozeß der Kritik zu 
unterwerfen hat. Die Kennzeichen der kritischen Theorie sind somit Praxis- und 
Zukunftsgerichtetheit. War bei Aristoteles das Leben des Menschen das Zu-Ordnende, 
so sind dies jetzt erstens die Geschichte - in Spannung und Abhebung von der 
Natur, wo Notwendigkeit und nicht Freiheit herrscht und zweitens die Gesellschaft -
in Spannung und Abhebung vom Individuum10, wo Macht und abermals nicht Frei­
heit das Bestimmende ist. 
Es kann demnach nicht wundernehmen, wenn die kritisdte Theorie sich durch eben 
diese Kritik definiert, da in der formalen Sicht die Kritik für das material Gemeinte 
der Freiheit steht. Ausdruck fand dies in einer Definition Horkheimers: ,,Die Selbst­
erkenntnis des Menschen in der Gegenwart ist jedoch nicht die mathematische Natur-

6 Erstmals diese Verschränktheit ganz allgemein thematisiert zu haben, ist das Verdienst 
N. Hartmanns. Vgl. dazu: N. Hartmann, Philosophie der Natur, Berlin 19S0, 382 ff. 
Hartmann handelt darüber bei der Kategorie des Prozesses. Vgl. dazu: K. Bedc, Prozeß, 
Substanz, Determination. Eine Ergänzung der scholastischen Kategorienlehre durch Nicolai 
Hartmann: FZThPh 15 (1968) 443 ff. 

7 1934 gab H. G. Gadamer einer seiner Schriften einen diesen Tatbestand bezeichnenden 
Ausdruck als Motto, da er ein Goethewort vorausstellte: ,,Wer philosophiert, ist mit den 
Vorstellungen seiner Zeit nicht einig." 

8 Auf die Auswirkung dieser Tatsache auf die „Möglichkeiten der Gotteserfahrung heute" 
hat W. Kasper hingewiesen: Gul 42 (1969) 329 ff. 

11 Abgesehen davon, daß das thomasische Weltbild auf Grund seiner technomorphen Struktur 
keineswegs ohne Dynamik verständlich ist, ist auch auf jenen historischen Tatbestand zu 
verweisen, daß Entstehung und Blüte der radikaldualistischen Lehre der Albigenser gerade 
in die Zeit der Begründung der optimistisch-orientierten Kosmosmetaphysik der Hoch­
scholastik fällt. Die „Häresie" bildet den Ausgleich und das Gegengewicht zur verkürzten 
Sicht der „Orthodoxie". 

10 Es war ein Obersehen der bisherigen Theologie, die personalistische Denkweise eines Duns 
Skotus und die Unterscheidung zwischen Individuum und Person, wie sie A. Günther 
aufwies, nicht zur Auswirkung gebracht zu haben. Vgl. dazu: H. Mühlen, Sein und Person, 
Werl 1954, und K. Bedc, Offenbarung und Glaube bei Anton Günther, Wien 1968. 

213 



wissensch die ewiger Logos erscheint, sondern die S Interesse VeT -

nünft igen Zuständen durchherrschte kritische Theorie der bestehenden Gesellschaft11.”
Damit hat Analyse der Definition ihre anfängliche Vorläufigkeit überwunden.
Von außen her betrachtet ist eser Richtung eine bestimmte Akzentuierung fosct-
stellbar, die die weltere Bewertung wichtig wird. ıst ese Philosophie anti-
idealistisch ausgerichtet, S S1e die Nähe des Materialismus bringt, weiters ist
antiindividualistischer Zug eser Richtunggebung entsprechend!® Antiidealismus
und Antiindividualismus münden in den Dialektizismus, bei dem der ens:! als die
Synthese nach Gesellschaft und Geschichte erscheint.

2 Philosophisches Vorfeld
Jegliche und seinsgeschichtliche Äußerung entspring Komponenten der
Vorzeit. Analysen ecind demnach nıicht historisch relevant, sondern sachlich!?,

allem S ul das Csestern des Heute geht. Es kann allerdings Ur auf die
wesentlichsten Grundfaktoren verwıesen werden: cin! dies Kant, Hegel, Marx
und Freud, gegenseıltig Spiel gebracht werden. Kants Anthropozentrik, 1n der
der Mensch Subjekt gesehen wird, bildet den Ausgangspunkt dieses Denkens!®

geht um den „Ausgang des Menschen seiner celbstverschuldeten nmündig-
keit15 “ Das Subjekt ist seiner Individualität auch zugleich seiner Personalität
konstituiert:; Gemeinsch. ergibt sich den Maximen des und der Einzelnen,
die ZUr Grundlage des CGanzen werden!s Fortgeführt wird dieser anthropozentrische
Subjektivismus Fichte, dessen rsprung n allem ist. Von Fichte ird Feuer-
bach beeinflußt, der das jedoch S seiner Leiblichkeit her versteht!?.
Anders und keineswegs bloß das Ende T oben angeführten Linie ist der Ausgangs-
punkt egels. icht das Einzelne, Konkrete oder Personale ist Ziel, sondern das
Ganze, das Jedes wird S  > größeren Allgemeinen her verstanden. Der inzelne

der Gesellschaft (Staat) her, das Einzelne V«( der Geschichte (politische (Ge-
schichte) her. Zentralpunkt ist Gesellschaft und Geschichte her der Staat.
Die Antwort der Linkshegelianer auf ege. ist eın Rückblick und Rückgriff auf Kant
Das ndividuum. Das interessierende Individuum ist jenes, das Not 5  > Ganzen

Gesellschaft und Idealismus) her ist. Nur kann aller Fortschritt entspringen.
Damit wird einerseits die Klasse ] Vermittlungsprinzip zwischen Individuum
und Gesellschaft und 5 kommt anderseits ZUu Absage allen Idealismus, WO auch
Religion gehört!8, Da sich edoch der Klasse das gesellschaftliche Element ctärker

den Vordergrund schob, konnte die Vermittlung nich:  r gelingen Trotz gewollter
Befreiung der Totalitarität der Gesellschaft blieb bei dieser.

11 Horkheimer, Kritische Theorie I, 147.
ähren! der ealistische Zug auch dem Existenzialismus eignet, wonach Sein -  Pr
im Bewußtsein aufgeht, ist das Ceinsverständnis des Existenzialismus jedo: viduali-
stisch, wie der Dezisionismus Heideggers oder der individualistische Hermeneutikbegriff
Gadamers zeigt, bei dem die Spannung Gemeinschaft ausgeklammert bleibt.

18 Dieser sachliche Zusammenhang er sich B  iner Reflexion e  ber den Begriff der
14

Zeitgenossenschaft, Vgl dazu Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen* 1965, 373
5 dazu Schwartländer, Der ensch Person. Kants Lehre Menschen, Stutt-

gart 1968.
15 Kant, Beantwortung der Frage: Was arung 1783, 481

Sprechendes Beispiel da:  e ist der „Kategorische Imperativ“”, der der Formulierung der
„Kritik der praktischen Vernunft“” 54) lautet: „Handle S! die Maxime deines
Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne.  &s

17 Vgl dazu Mader, Fichte Feuerbach Marx, Leib Dialog Gesellschaft, Wien 1968
Daft un diese Vermittlung geht, ergibt sich B-  Pr NUur US uıner  i Ursprungsanalyse
marxistischen Denkens, auch eın Blick auf den kurz darauffolgenden und K
unabhängigen Neukantianismus macht dies deutlich. Co fragt etwa iImme.| nach den
Bedingungen der Möglichkeit der Gesellschaft auf dem Hintergrund der Vo Kant fest-
gestellten vidualität

214

wissenschaft, die als ewiger Logos erscheint, sondern die vom Interesse an ver­
nünftigen Zuständen durc:hherrschte kritische Theorie der bestehenden Gesellschaft11 .'' 

Damit hat die Analyse der Definition ihre anfängliche Vorläufigkeit überwunden. 
Von au8en her betrachtet ist an dieser Richtung eine bestimmte Akzentuierung fest­
stellbar, die für die weitere Bewertung wichtig wird. Einmal ist diese Philosophie anti­
idealistisch ausgerichtet, was sie in die Nähe des Materialismus bringt, weiters ist ein 
antiindividualistisdter Zug dieser Richtunggebung entsprechend12. Antiidealismus 
und Antiindividualismus münden in den Dialektizismus, bei dem der Mensch als die 
Synthese nach Gesellschaft und Geschichte erscheint. 

2. Philosophisdies Vorfeld 

Jegliche denk- und seinsgeschichtliche Äußerung entspringt aus Komponenten der 
Vorzeit. Solche Analysen sind demnach nicht historisch relevant, sondern sachlich13, 
vor allem wenn es um das Gestern des Heute geht. Es kann allerdings nur auf die 
wesentlichsten Grundfaktoren verwiesen werden; es sind dies: Kant, Hegel, Marx 
und Freud, die gegenseitig ins Spiel gebracht werden. Kants Anthropozentrik, in der 
der Mensch als Subjekt gesehen wird, bildet den Ausgangspunkt dieses Denkens14• 

Es geht um den „Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündig­
keit16 ." Das Subjekt ist in seiner Individualität auch zugleich in seiner Personalität 
konstituiert; die Gemeinschaft ergibt sich aus den Maximen des und der Einzelnen, 
die zur Grundlage des Ganzen werden16• Fortgeführt wird dieser anthropozentrische 
Subjektivismus bei Fichte, dessen Ich Ursprung von allem ist. Von Fichte wird Feuer­
bach beeinßu8t, der das Ich jedoch von seiner Leiblichkeit her versteht17• 

Anders und keineswegs bloß das Ende jener oben angeführten Linie ist der Ausgangs­
punkt Hegels. Nicht das Einzelne, Konkrete oder Personale ist Ziel, sondern das 
Ganze, das All. Jedes wird vom größeren Allgemeinen her verstanden. Der Einzelne 
von der Gesellschaft (Staat) her, das Einzelne von der Geschichte (politische Ge­
schichte) her. Zentralpunkt ist von Gesellschaft und Geschichte her der Staat. 
Die Antwort der Linkshegelianer auf Hegel ist ein Rückblick und Rückgriff auf Kant: 
Das Individuum. Das interessierende Individuum ist jenes, das in Not vom Ganzen 
( = Gesellschaft und Idealismus) her ist. Nur an ihm kann aller Fortschritt entspringen. 
Damit wird einerseits die Klasse zum neuen Vermittlungsprinzip zwischen Individuum 
und Gesellschaft und es kommt anderseits zur Absage an allen Idealismus, wozu auch 
Religion gehört18. Da sich jedoch in der Klasse das gesellschaftliche Element stärker 
in den Vordergrund schob, konnte die Vermittlung nicht gelingen. Trotz gewollter 
Befreiung aus der Totalitarität der Gesellschaft blieb es bei dieser. 

11 M. Horkheimer, Kritische Titeorie II, 147. 
11 Während der antüdealistische Zug auch dem Existenzialismus eignet, wonach Sein nicht 

im Bewußtsein aufgeht, ist das Seinsverständnis des Existenzialismus jedoch individuali­
stisch, wie der Dezisionismus Heideggers oder der individualistische Hermeneutikbegriff 
Gadamers zeigt, bei dem die Spannung zur Gemeinschaft ausgeklammert bleibt. 

13 Dieser sachliche Zusammenhang ergibt sich aus einer Reflexion über den Begriff der 
Zeitgenossenschaft. Vgl. dazu H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen2 1965, 373. 

14 VgL dazu: ]. Sdiwartländer, Der Mensch ist Person. Kants Lehre vom Menschen, Stutt­
gart 1968. 

15 ]. Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? 1783, A 481. 
16 Sprechendes Beispiel dafür ist der „Kategorische Imperativ", der in der Formulierung der 

„Kritik der praktischen Vernunft" (§ 7; A 54) lautet: ,,Handle so, daß die Maxime deines 
Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne." 

11 Vgl. dazu:]. Mader, Fichte Feuerbach Marx, Leib - Dialog- Gesellschaft, Wien 1968. 
18 Daß es um diese Vermittlung geht, ergibt sich nicht nur aus einer Ursprungsanalyse 

marxistischen Denkens, auch ein Blick auf den kurz darauffolgenden und von Marx 
unabhängigen Neukantianismus macht dies deutlich. So fragt etwa G. Simmel nach den 
Bedingungen der Möglichkeit der Gesellschaft auf dem Hintergrund der von Kant fest­
gestellten Individualität. 

214 

..; 



Das letzte grundlegende Element kam 3 'euds sychologie. Die eigentlichen Be-
dürfnisse des Menschen finden der konkret-gegebenen Gesellschaft keine Er-
füllung. Zu ändern ist aber nicht der Mensch betreffs seiner Bedürfnisse, sondern clie
Bedingungen des Lebens Damiit mündet die ges.  e yse e1m unmittelbar
gegebenen Problem: menschliche Gestaltung S Gesellschaft und Geschichte
3 Philosophische MWe:
Hidealismus und Antiindividualismus einerseits und das geschichtliche echsel-
spiel zwischen Kant ege Marx Freud anderseits zZzu jener Klassifizie-

3
nach der die „kritische The  Ore  44 eine Unter- und Spielart des Marxismus sel,

wob:  e1 der normierende Oberbegriff mehr vom orthodoxen Marxismus her verstanden
wird Post hat dem gegenüber eine Klassifizierung des Marxismus entworfen,
der der der Theorie deutlich wird1?

Orthodoxer Marxismus östlicher und westlicher
Il Nichtmarxistische Marxinterpretationen weltanschaulichen Perspektiven:
a) Die ontologische Interpretation Hommes).,

Die existentialistische Interpretation Sartre)
C) Die kosmologisch-eschatologische Interpretation Bloch)

Die anthropologisch-philosophische Interpretation Löwith).
e) Die Interpretationen katholischer Sicht (Wetter, Reding, Hommes, Calvez)
bis ZU jenen Modellen, die e1ne partielle ÄAneignung des Marxismus innerhalb der
Religion versuchen und die Habermas „Montage 3 Christentum und Marxis-
MUS  ‚I4 bezeichnet®?,

Die bloß philosophiegeschichtlichen Interpretationen (Rohrmoser), die bei einer
Reduktion auf Hegel die Eigenart des arxschen Denkens übersieht.
117 nnermarxistischer Revisionismus
a) Ööstlicher Kolakowski, Sch;  F Lukäcs, Machovec, Prucha;

westlicher abei geht PS Ül eıne Fortführung des marxistischen Denkens
auf Grund eines geistigen und historischen Neuansatzes, der den Revisionisten Ost-
licher rTägung fehlt Der Neuansatz Geistigen stammt jener Denkgeschichte,

direkt miteingeht; der Neuansatz der historischen Bedingungen besteht der
Situiertheit nach-nationalsozialistischen Zeitalter. Wie bedeutsam dies ist, wird
klar jener Auseinandersetzung vVvon Habermas mıiıt Heidegger. Dieser ließ@ der

erschienenen „Einführung die Metaphysik” seine ährend der NS-7Zeit
emachte Aussage cstehen: „Diese Bewegung hat innere ahrheit und TOLe, da S1e
die Begegnung der planetarisch bestimmten Technik und des neuzeitlichen Menschen
herbeiführt.‘ 21 Habermas antwortete darauf der „rAZ“ „Das gilt
Verständnis nich:; mehr.“” Zu den Vertretern dieser . Philosophierens zählen:
Theodor Adorno, Max orkheimer, Herbert Marcuse, ürgen Habermas.

Einzelne Aussagen
Auf dem Hintergrund der allgemeinen Bestimmungen sollen HU  — Han eımiger
Schlüsseltexte die angesprochenen Autoren celbst zu Wort kommen.
a) Horkheimer
„Je ernster der Gegenstand, über den spricht, desto weniger Du und esto
emphatischer MT, noch da, W{ Schuld rage ste| Fe ist der

Post, Kritik der Religion bei Karl! Marx, München 1969,
20 Habermas, Theorie und Praxis, 295

Heidegger, Einführung die Metaphysik, Tübingen? 1966, 152.,

215

Das letzte grundlegende Element kam aus Freuds Psychologie. Die eigentlichen Be­
dürfnisse des Menschen finden in der konkret-gegebenen Gesellschaft keine Er­
füllung. Zu ändern ist aber nicht der Mensch betreffs seiner Bedürfnisse, sondern die 
Bedingungen des Lebens. Damit mündet die geschichtliche Analyse beim unmittelbar 
gegebenen Problem: menschliche Gestaltung von Gesellschaft und Geschichte. 

3. Philosophische Umwelt 
Antiidealismus und Antiindividualismus einerseits und das geschichtliche Wechsel­
spiel zwischen Kant - Hegel - Marx - Freud anderseits führten zu jener Klassifizie­
rung, nach der die „kritische Theorie" eine Unter- und Spielart des Marxismus sei, 
wobei der normierende Oberbegriff mehr vom orthodoxen Marxismus her verstanden 
wird. W. Post hat dem gegenüber eine Klassifizierung des Marxismus entworfen, aus 
der der Standort der kritischen Theorie deutlich wird19 : 

I. Orthodoxer Marxismus östlicher und westlicher Art. 
II. Nichtmarxistische Marxinterpretationen aus weltanschaulichen Perspektiven: 

a) Die ontologische Interpretation O. Hommes). 
b) Die existentialistische Interpretation (J. P. Sartre). 
c) Die kosmologisch-eschatologische Interpretation (E. Bloch). 
d) Die anthropologisch-philosophische Interpretation (K. Löwith). 
e) Die Interpretationen aus katholischer Sicht (Wetter, Reding, Hommes, Calvez) 
bis hin zu jenen Modellen, die eine partielle Aneignung des Marxismus innerhalb der 
Religion versuchen und die J. Habermas als „Montage aus Christentum und Marxis­
mus" bezeichnet2°. 
f) Die bloß philosophiegeschichtlichen Interpretationen (Rohrmoser), die bei einer 
Reduktion auf Hegel die Eigenart des Marxschen Denkens übersieht. 

III. Innermarxistischer Revisionismus 

a) östlicher Art: Kolakowski, Schaff, Lukacs, Machovec, Prucha; 
b) westlicher Art: Dabei geht es um eine Fortführung des marxistischen Denkens 
auf Grund eines geistigen und historischen Neuansatzes, der den Revisionisten öst­
licher Prägung fehlt. Der Neuansatz im Geistigen stammt aus jener Denkgeschichte, 
die direkt miteingeht; der Neuansatz der historischen Bedingungen besteht in der 
Situiertheit im nach-nationalsozialistischen Zeitalter. Wie bedeutsam dies ist, wird 
klar aus jener Auseinandersetzung von Habermas mit Heidegger. Dieser ließ in der 
1953 erschienenen „Einführung in die Metaphysik" seine während der NS-Zeit 
gemachte Aussage stehen: ,,Diese Bewegung hat innere Wahrheit und Größe, da sie 
die Begegnung der planetarisch bestimmten Technik und des neuzeitlichen Menschen 
herbeiführt."21 Habermas antwortete darauf in der „FAZ": ,,Das gilt in unserem 
Verständnis nicht mehr." Zu den Vertretern dieser Art neuen Philosophierens zählen: 
Theodor W. Adorno, Max Horkheimer, Herbert Marcuse, Jürgen Habermas. 

4. Einzelne Aussagen 
Auf dem Hintergrund der allgemeinen Bestimmungen sollen nun an Hand einiger 
Schlüsseltexte die angesprochenen Autoren selbst zu Wort kommen. 

a) M. Horkheimer 
„Je ernster der Gegenstand, iiber den man spricht, desto weniger gilt Du und Ich, desto 
emphatischer das Wir, selbst noch da, wo Schuld und Unschuld in Frage stehen. Es ist der 

11 W. Post, Kritik der Religion bei Karl Marx, München 1969, 16 ff. 
zo ]. Habermas, Theorie und Praxis, 295. 
11 M. Heidegger, Einführung in die Metaphysik, Tiibingen3 1966, 152. 

215 



jüdische des Volkes, NUur mit dem Unterschied, Ende 9-  _n der Megssias,
sondern Macht und möglichst unbegrenzte Dauer stehen. Das höchste Ziel, dem SI sich
weihen, ist 9-  en die ewige Gerechtigkeit oder Erlösung, sondern die On. Da eın
Endliches, das 1m Bewußtsein csich Un  ingten aufspreizt, notwendig den arakter
des Ersatzes sich trägt, celbst wenn Unzählige mehr oder minder freiwillig 6i  <
opfern, hat das Bekenntnis zu solchem zweifelhaften letzten Sinn ctets ZUTr Wult, S
Fanatismus tendiert, ewiß egt europäische Geschichte Zeugnis davon ab, 1a6 ayıch die nm
runde B-  pa geglaubte, sich celbst ersetzende Religion den ölkermord ewirken kannn
Was eter von ÄAmiens und Bernhard () Clairvaux edoch VO:  3 VOo.  en Demagogen und
Führern unterscheidet, ist der übermenschliche, gigantische errat, den jene i dem Woeorte
übten, das 61e selbst, wenngleich schon Unkenntlichkeit verzerrTt, verkündigten, end

totalitären Mörder solchen Gegensatzes ledig sind. Hier wıe dort bedient sich die olg-
schaft dessen, zutiefst s1e selbst nicht glaubt, un d eigene, 3  in Verzwei umm-
geschlagene er ır Liebe den anderen rächen. Eben deshalb birgt die Ab-
lösung der ahrheit durch wıe immer zeitgemäße Ideologien die Gefahr des Massen-
ahns sich. Die gegenwartigen Versuche der verschiedenen Konfessionen, ihren Gehalt

zZu ormulieren, €  PI $ mörderischen Aberglauben werden kann, entspringen
wahrlich nicht dem rieb ir Selbsterhaltung, sondern objektiver Notwendigkeit, dem
Bewußtsein solcher era  K

Das Grundanliegen dieser Schule artikuliert sich eben ıtıerten ext die Rich-
der Religion. Horkheimer wendet das Problem aber auch 1ns Allgemein-

Menschliche.

„Unter den Erscheinungen des Rückgangs der Freiheit, VCd(C  = denen auf dem Gebiet der
irtschaft, der Familie, der Erziehung, der Politik, des täglichen Umgangs einige jetzt
angedeutet sind, scheint MuUTr der £‘|!4 der Subjektivität VO: einzelnen aufs Kolilektiv,
ayuf Clique, Fachschaft, Partei, on entscheidend sein. Auch die sich zuweilen durch
autoritäre  ‚.w Tendenzen ehauptenden Konfessionen sind hinzuzurechnen. Die Substitution
des ndividuums durchs betrifft d einfachste Begebenheit des ltags. Das Über-
queren einer Gtraße E 8 gelegenheit der Person. Man schaute nach rechts und
links, hörte auf den Hufschlag der Pferde und g1ing, nach eigenem Entschluß, Jangsam oder
rasch, gerade oder schräg auf die andere Straßenseite. eute blicken zwanzig, dreißig Augen-

auf die mpe: oder auf den Schutzmann und gehorchen dem erfe. Der Signale,
denen die Autofahrer gehorchen, sind schr viel mehr:; S1e verordnen nicht S{anı
und Bewegung, sondern empo, ahrtrichtung. In großen Ländern ist die Form der uUurve
abgebildet, in die ın einbiegt, laß der kleinen Zeichnung d den na:  .  chsten Sekunden
einfach stattzugeben ist. Fußgänger sind eine ruppe wıe die Fahrer, und beide
reagieren auf Weisung, ohne celber nich:  . denken wären. Sofern sI1e auf die
Art der Weisung etwa nehmen wollen, mussen sie als Gruppe über Gruppen handeln.

allen Gebieten, auch W wıe im Fall der Autofahrer, der ens: als Finzelwesen
reagiert, erfährt sich als tg' als Vertreter iner Gruppe. Die der gegenwärtigen
Gesellschaft immanente enz {1] in der Postleitzahl hervor. Die Städtenamen werden
überflüssig, musealer Zusatz Straßennamen cin!  C schon Last BENUS. Was Telefon und
Auto selbstverständlich ist, W:  rd schließlich auch aufs Individuum anzuwenden senin. Die
Nummern S Paß, Kennkarte, Sozialversicherung welsen den Weg Ohne usdehnung des
Zeichensystems auf den einzelnen selbst kommt die Verwaltung nicht mehr durch. Was
sozial sich ereignet, wirkt auf die Betroffenen sich aus5, Realitätsgerecht mMlLSSenN G1E als das
sich erfahren, vV Gcie gesellschaftlichen Ganzen bedeuten. Die Ideen, die SO} Erfahrung

relativieren vermögen, sind etztlich blösbar VvVonmn Theologie, mit ihrem Rückgang wird
die Welt der Nummern gültig; die AÄra, für die das inzelne ubjekt
noch eiNZIg Wi hat Ende erreicht.‘ z

Die Problematik der Bedeutung Religion griff Horkheimer nterview auf,
das unter dem Äitel IID  1e Sehnsucht nach dem ganz Anderen“” herausgegeben
wurde*t Das Interview geht AUS V«([” em Satz, den Horkheimer seinen Auf-
Satz „Zu Theodor Haeckers, ‚Der Christ und die Geschichte‘ S 1936 geschrieben hat
llln einer wirklich freiheitlichen Gesinnung bleibt jener Begriff des Unendlichen als Be-
wußtsein der dgültigke: des rdischen Geschehens und der unabänderlichen Verlassenheit

Horkheimer,
Horkheimer, Bedrohung der Freiheit, 21

Siehe

216

jüdische Gedanke des Volkes, nur mit dem Unterschied, daß am Ende nicht der Messias, 
sondern Macht und möglichst unbegrenzte Dauer stehen. Das höchste Ziel, dem sie sich 
weihen, ist nicht die ewige Gerechtigkeit oder gar Erlösung, sondern die Nation. Da ein 
Endliches, das im Bewußtsein sich zum Unbedingten aufspreizt, notwendig den Charakter 
des Ersatzes an sich trägt, selbst wenn Unzählige mehr oder minder freiwillig für es sich 
opfern, hat das Bekenntnis zu solchem zweifelhaften letzten Sinn stets zur Wut, zum 
Fanatismus tendiert. Gewiß legt europäische Geschichte Zeugnis davon ab, daß auch die im 
Grunde nicht geglaubte, sich selbst ersetzende Religion den Völkermord bewirken kann. 
Was Peter von Amiens und Bernhard von Oairvaux jedoch von völkischen Demagogen und 
Führern unterscheidet, ist der übermenschliche, gigantische Verrat, den jene an dem Worte 
übten, das sie selbst, wenngleich schon zur Unkenntlichkeit verzerrt, verkündigten, während 
die totalitären Mörder solchen Gegensatzes ledig sind. Hier wie dort bedient sich die Gefolg­
schaft dessen, was zutiefst sie selbst nicht glaubt, um die eigene, in Verzweiflung um­
geschlagene Unfähigkeit zur Liebe an den anderen zu rächen. Eben deshalb birgt die Ab­
lösung der Wahrheit durch wie immer zeitgemäße Ideologien die Gefahr des Massen­
wahns in sich. Die gegenwärtigen Versuche der verschiedenen Konfessionen, ihren Gehalt 
so zu formulieren, daß er nicht zum mörderischen Aberglauben werden kann, entspringen 
wahrlich nicht allein dem Trieb zur Selbsterhaltung, sondern objektiver Notwendigkeit, dem 
Bewußtsein solcher Gefahr22.'' 

Das Grundanliegen dieser Schule artikuliert sich im eben zitierten Text in die Rich­
tung der Religion. Horkheimer wendet das Problem aber auch ins Allgemein­
Menschliche. 

„Unter den Erscheinungen des Rückgangs der Freiheit, von denen auf dem Gebiet der 
Wirtschaft, der Familie, der Erziehung, der Politik, des täglichen Umgangs einige jetzt 
angedeutet sind, scheint mir der Obergang der Subjektivität vom einzelnen aufs Kollektiv, 
auf Clique, Fachschaft, Partei, Nation entscheidend zu sein. Auch die sich zuweilen durch 
autoritäre Tendenzen behauptenden Konfessionen sind hinzuzurechnen. Die Substitution 
des Individuums durchs Kollektiv betrifft die einfachste Begebenheit des Alltags. Das über­
queren einer Straße war um 1900 Angelegenheit der Person. Man schaute nach rechts und 
links, hörte auf den Hufschlag der Pferde und ging, nach eigenem Entschluß, langsam oder 
rasch, gerade oder schräg auf die andere Straßenseite. Heute blicken zwanzig, dreißig Augen­
paare auf die Ampel oder auf den Schutzmann und gehorchen dem Befehl. Der Signale, 
denen die Autofahrer gehorchen, sind sehr viel mehr; sie verordnen nicht nur Stillstand 
und Bewegung, sondern Tempo, Fahrtrichtung. In großen Ländern ist die Form der Kurve 
abgebildet, in die man einbiegt, so daß der kleinen Zeichnung in den nächsten Sekunden 
einfach stattzugeben ist. Die Fußgänger sind eine Gruppe so wie die Fahrer, und beide 
reagieren auf die Weisung, ohne die sie selber nicht zu denken wären. Sofern sie auf die 
Art der Weisung etwa Einfluß nehmen wollen, müssen sie als Gruppe über Gruppen handeln. 
Auf allen Gebieten, auch wo, wie im Fall der Autofahrer, der Mensch als Einzelwesen 
reagiert, erfährt er sich als Mitglied, als Vertreter einer Gruppe. Die der gegenwärtigen 
Gesellschaft immanente Tendenz tritt in der Postleitzahl hervor. Die Städtenamen werden 
überflüssig, musealer Zusatz. Straßennamen sind schon Last genug. Was für Telefon und 
Auto selbstverständlich ist, wird schließlich auch aufs Individuum anzuwenden sein. Die 
Nummern von Paß, Kennkarte, Sozialversicherung weisen den Weg. Ohne Ausdehnung des 
Zeichensystems auf den einzelnen selbst kommt die Verwaltung nicht mehr durch. Was 
sozial sich ereignet, wirkt auf die Betroffenen sich aus. Realitätsgerecht müssen sie als das 
sich erfahren, was sie im gesellschaftlichen Ganzen bedeuten. Die Ideen, die solche Erfahrung 
zu relativieren vermögen, sind letztlich unablösbar von Theologie, mit ihrem Rückgang wird 
die Welt der Nummern schlechthin gültig; die kulturelle Ära, für die das einzelne Subjekt 
noch einzig war, hat ihr Ende erreicht."23 

Die Problematik der Bedeutung von Religion griff Horkheimer in einem Interview auf, 
das unter dem Titel „Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen" herausgegeben 
wurde24• Das Interview geht aus von jenem Satz, den Horkheimer in seinen Auf­
satz „Zu Theodor Haeckers, ,Der Christ und die Geschichte'" 1936 geschrieben hat: 
,,In einer wirklich freiheitlichen Gesinnung bleibt jener Begriff des Unendlichen als Be­
wußtsein der Endgültigkeit des irdischen Geschehens und der unabänderlichen Verlassenheit 

22 M. Horkheimer, Bedrohung der Freiheit, 21 f. 
23 M. Horkheimer, a. a. 0. 24 f. 
H Siehe Anm. 4. 

216 



des en! und bewahrt esellschaf‘! VOrTr einem blöden Optimismus, dem
Aufspreizen ihres eigenen Wissens als einer E  n Religion*®,”

der Frage, ob B über Gottes Existenz etwas angedeutet sel, beg;  innt das Kernstück
des EeWSs.
„Max Horkheimer: Nein, €  PS nicht können Existenz es
nicht beweisen. Das Bewußtsein UNsSsSerer Verlassenheit, ist kein Beweis
für die Sstenz Gottes, sondern kann HUr die Hoffnung hervorbringen, ©5 ein DOSi-
tives Absolutes gibt. gesichts des Leidens auf dieser Welt, angesichts des Unrechts @56
doch unmöglich, das Dogma S der Existenz —  1INes Allmäch D und allgütigen es
glauben. Ausdrücklich gesagt: Das Wissen E die Verlassenheit des Menschen ıst 3 mög-
lich durch den Gott, aber -  Pn durch die absolute CW Gottes.

Was ist Ir ein Gott, den enken ]  im ens: das ewußtsein der Ver-
Jlassenheit ervor
Max Horkheimer: Dazı möchte ich SagenN, WIr über ott ben nichts können.
Das .  ist nicht In wıe Sie vielleicht vermuten werden, eıne Be auptung, die auf mein
Judentum zurückgeht, sondern eın entscheidender Grundsatz der Kritischen Theorie. Wır
onnen  .. das Absolute nicht darstellen, wir können, wenn soluten reden, eigent-
lich nicht viel mehr Sd; als dies Die Welt, der WIr leben, ıst eine relative., Aber lassen

mich noch etwas anderes H absolute Gewißheit, ©5 einen
‚Ott gibt, dann waäare  y unser Wissen von der Verlassenheit des Menschen ein Trug, dann
könnten WIT dieses 1ssen eigentlich 3  . haben.

Sie sprachen S Judentum. Worin esteht der Zusammenhang mi+t der Kritischen
Theorie?
Max Horkheimer: Der fromme Jude zögert m Beispiel, <  S das Wort ‚Gott‘’ schreiben
coll ] B-  en einen Apostroph, weil ihn ott das ‚Unnennbare‘ ist, weil sich
‚Gott‘ B-  Pr in einem Wort stellen läßt

ber d;  1ese Scheu, ott darzustellen, geht doch zurück auyf das göttliche Gebot, das
nach der Bir dem Moses ayıf dem Berge 11a Ver'! worden ist Du collst dir kein
=S Gott machen.
Max Horkheimer: Natürlich das Aber sollten WIr nicht fragen, m ©5 25e5
Gebot gibt? Keine andere Religion ußer dem Judentum kennt diese Vorschrift. glaube,
eses gibt es!| weil in der Ju«  dischen Reli:  gion  x nicht GO0 sehr darauf
ankommt, wıe Gott ist, sondern wıe der ensch ist

Entscheidend ist 5O, S zuspitzen darf, die eigene Haltung, das un;
unwichtig ist, ob 5 einen ott gibt, ob glaube oder nicht glaube.
Max Horkheimer: gesehen ist wichtig und unwichtig zugleich. Unwichtig des-
halb, weil, wıe ich schon gesagt habe, WIr über Gott nichts Sarı können, und die Lehre
der TISTlıchen Religion, einen gen und gütigen ott gibt angesichts
des Leidens, das ceit Jahrtausenden ayf dieser Erde herrscht, kaum glaubhaft ist.
Wichtig ist es5 deshalb, weil hinter allem echten menschlichen Tun die Theologie steht.
Denken Sie daran, A WIr, Adorno und ich, der ‚Dialektik der Aufklärung‘ geschrieben
en. heißt dort Politik, die, cei x höchst unreflektiert, eologie nicht ın sich ewahrt,
bleibt, wie geschickt Sie csein Mag, letzten Endes Geschäft.
sa Was deutet hier aber eologie

Horkheimer: keinen Fall steht Theologie hier Wissenschaft en
oder CL Wissenschaft Vo:  » ott. Theologie edeutet hier das Bewußtsein davon,
daf C  die Welit Erscheinung ist, daf 6]e Q absolute ahrheit, das Letzte ist. eologie
ist ich bewußt vorsichtig au5 Hoffnung, 05 bei diesem Unrecht,
durch das die Welt gekennzeichnet ist, nicht Jeibe, S das Unrecht nicht das letzte Wort
sein möge

eologie als Us: B  iner Hoffnung?
M Horkheimer: Ich Ööchte lieber Sapel: usdruck einer ehnsucht, B:  ıner da-
nach, daf  Q der Mörder nicht ® das unschuldige pter triumphieren möge.

Das ist urchristlich. Auch der Christ hofft auf Gerechtigkeit, auf Bestrafung der
Bösen und Glückseligkeit die Guten® *

Religion ist nich  Pr UÜberbau, sondern Unterbau menschlichen Lebens. DDer rage-
punkt verlagert csich dadurch Von der Frage nach Gott rage nach der gesell-

Horkheimer, Die ehnsucht nach dem ganz Anderen,
Horkheimer, a. Auf GSeite hat sich ein sehr sinnstörender ruckfehler

eingeschlichen. stelle „urchristlich” steht „unchris Aus dem Zusammenhang ist die
Fehlerhaftigkeit leicht ersichtlich. Der Verlag hat dem Verfasser eses tikels 1ın ‚8i  inem
Brieft > 25,. 19  - bestätigt, 5 sich atsächlich E einen ruckfehler handelt.

217

des Menschen erhalten und bewahrt die Gesellschaft vor einem blöden Optimismus, vor dem 
Aufspreizen ihres eigenen Wissens als einer neuen ReligionU." 
Mit der Frage, ob damit über Gottes Existenz etwas angedeutet sei, beginnt das Kernstück 
des Interviews. 
„Max Horkheimer: Nein, so kann man es nicht sagen. Wir können die Existenz Gottes 
nicht beweisen. Das Bewußtsein unserer Verlassenheit, unserer Endlichkeit ist kein Beweis 
für die Existenz Gottes, sondern es kann nur die Hoffnung hervorbringen, daß es ein posi­
tives Absolutes gibt. Angesichts des Leidens auf dieser Welt, angesichts des Unrechts ist es 
doch unmöglich, das Dogma von der Existenz eines allmächtigen und allgütigen Gottes zu 
glauben. Ausdrücklich gesagt: Das Wissen um die Verlassenheit des Menschen ist nur mög­
lich durch den Gedanken an Gott, aber nicht durch die absolute Gewißheit Gottes. 
H. G.: Was ist das für ein Gott, an den zu denken im Menschen das Bewußtsein der Ver­
Jassenheit hervorruft? 
Max Horkheimer: Dazu möchte ich sagen, daß wir über Gott eben nichts aussagen können. 
Das ist nicht nur, wie Sie vielleicht vermuten werden, eine Behauptung, die auf mein 
Judentum zurückgeht, sondern ein entscheidender Grundsatz der Kritischen Theorie. Wir 
können das Absolute nicht darstellen, wir können, wenn wir vom Absoluten reden, eigent­
lich nicht viel mehr sagen als dies: Die Welt, in der wir leben, ist eine relative. Aber lassen 
Sie mich noch etwas anderes sagen. Hätten wir die absolute Gewißheit, daß es einen 
Gott gibt, dann wäre unser Wissen von der Verlassenheit des Menschen ein Trug, dann 
könnten wir dieses Wissen eigentlich nicht haben. 
H. G.: Sie sprachen vom Judentum. Worin besteht der Zusammenhang mit der Kritischen 
Theorie? 
Max Horkheimer: Der fromme Jude zögert zum Beispiel, wenn er das Wort ,Gott' schreiben 
soll. Er macht dafür einen Apostroph, weil für ihn Gott das ,Unnennbare' ist, weil sich 
,Gott' nicht einmal in einem Wort darstellen läßt. 
H. G.: Aber diese Scheu, Gott darzustellen, geht doch zurück auf das göttliche Gebot, das 
nach der Bibel dem Moses auf dem Berge Sinai verkilndet worden ist: Du sollst dir kein 
Bild von Gott machen. 
Max Horkheimer: Natürlich ist es das. Aber sollten wir uns nicht fragen, warum es dieses 
Gebot gibt? Keine andere Religion außer dem Judentum kennt diese Vorschrift. Ich glaube, 
dieses Gebot gibt es deshalb, weil es in der jüdischen Religion nicht so sehr darauf 
ankommt, wie Gott ist, sondern wie der Mensch ist .•. 
H. G.: Entscheidend ist also, wenn ich es zuspitzen darf, die eigene Haltung, das Tun; 
unwichtig ist, ob es einen Gott gibt, ob ich an ihn glaube oder nicht glaube. 
Max Horkheimer: Dialektisch gesehen ist es wichtig und unwichtig zugleich. Unwichtig des­
halb, weil, wie ich schon gesagt habe, wir über Gott nichts sagen können, und die Lehre 
der christlichen Religion, daß · es einen allmächtigen und allgütigen Gott gibt angesichts 
des Leidens, das seit Jahrtausenden auf dieser Erde herrscht, kaum glaubhaft ist. 
Wichtig ist es deshalb, weil hinter allem echten menschlichen Tun die Theologie steht. 
Denken Sie daran, was wir, Adorno und ich, in der ,Dialektik der Aufklärung' geschrieben 
haben. Es heißt dort: Politik, die, sei es höchst unrefiektiert, Theologie nicht in sich bewahrt, 
bleibt, wie geschickt sie sein mag, letzten Endes Geschäft. 
H. G.: Was bedeutet hier aber Theologie? 
Max Horkheimer: Auf keinen Fall steht Theologie hier für die Wissenschaft vom Göttlichen 
oder gar für die Wissenschaft von Gott. Theologie bedeutet hier das Bewußtsein davon, 
daß die Welt Erscheinung ist, daB sie nicht die absolute Wahrheit, das Letzte ist. Theologie 
ist - ich driidce mich bewußt vorsichtig aus - die Hoffnung, daß es bei diesem Unrecht, 
durch das die Welt gekennzeichnet ist, nicht bleibe, daß das Unrecht nicht das letzte Wort 
sein möge. 
H. G.: Theologie als Ausdruck einer Hoffnung? 
Max Horkheimer: Ich möchte lieber sagen: Ausdruck einer Sehnsucht, einer Sehnsucht da­
nach, daß der Mörder nicht über das unschuldige Opfer triumphieren möge. 
H. G.: Das ist urchristlich. Auch der Christ hofft auf Gerechtigkeit, auf Bestrafung der 
Bösen und die Glückseligkeit für die Guten28.'' 

Religion ist so nicht Oberbau, sondern Unterbau menschlichen Lebens. Der Frage­
punkt verlagert sich dadurch von der Frage nach Gott zur Frage nach der gesell-

15 M. Horkheimer, Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen, 54. 
H M. Horkheimer, a. a. 0. 56-62. Auf Seite 62 hat sich ein sehr sinnstörender Druckfehler 

eingeschlichen. Anstelle „urchristlich" steht „unchristlich". Aus dem Zusammenhang ist die 
Fehlerhaftigkeit leicht ersichtlich. Der Verlag hat dem Verfasser dieses Artikels in einem 
Brief vom 25. 1. 1971 bestätigt, daß es sich tatsächlich um einen Druckfehler handelt. 

217 



schaftlichen Relevanz der eligion, die Unterschied ZUT €e] rage positiv eant-
worte! wird b Horkheimer ist die Trage nach Gott NUuTr Parallelität rage nach
der „gesellschaftlichen Funktion der Philosophie”®7 zZzu stellen und beantworten.

Adorno
Wieder der den eologen interessierende Grundzug herausgegriffen
werden.
„Der argon siert die deutsche Bereitschaft, den Menschen ein positives Verhältnis

Religion unvermittelt Pos:  itivum anzurechnen, auch “  [} ihre Religion
und alc unwahr Ur  au ist. Die ungeminderte Irrationalität der rationalen Gesellscha:

Religion Selbstzweck ohne Rücksicht auf ren Gehalt zu erküren,  s als
bloße Gesinnung, schließlich als Beschaffe  eit von Subjekten, auf Kosten von Religion
selbst. Man IN l IJ ‘3 NUr ein gläubiger Mensch sein, einerlei, aml n glaubt. Solche
Irrationalität hat die Funktion von

Sehr deutlich wird das Gemeinte einer kaum beachteten Besprechung udwig
VO Fickers „Denkzettel und Danksagungen““?:
„Den Reden und Autsätzen Ludwig von Fickers eigene orte voranzustellen, kommt mMIr
nicht recht ZUu., den höchsten Alter Verstorbenen nicht mehr selbst kennen-
Jernen, WO. während der letzten Jahre, iner gemeinsamen Freundin, brieflicher
Kontakt sich hergestellt hatte GSeine und meine Position eın recht kruder Begriff
W  W  VJaren weift voneinander entfernt. Fickers Katholizismus, der wie eın selbstverständlicher
Ather jeden Satz gt, den geschrieben hat, mit dem, S ich zZzu denken
suche, unvereinbar. Trotzdem £ühlte z.u Ficker 60 viel Sympathie, ich vielleicht keine
Grenze überschreite, G ’WAas über ihn Sape. Sein Name, und der „Brenner“, sind
mır ceit frühester ugend vertraut habe gewußt, Q einer der wenigen Freunde
rTakls W ohne den ich meine geistige 'enz nicht vorstellen kann: auch sSeıin
Verhältnis zu arl Kraus gegenwärtig. Vor allem habe ich in jeder ußerung
VOo ihm, und seiner gesamten Haltung, q_‘A ges auf das ansprach, ohne

die Gegensätze 37  D- verwischt hätten. Gerade das, Gemeinsamkeit VO:  j Extre-
hin. } 13RrmMen, die ke  ıner  s mittleren Toleranz edarf, Ja 561e ausschließt, zZüß mich zu

Si|  - das kaum auf einen allgemeinen und en Begriff£ Von Humanıitat abdestillieren®®.”

Letztlich seht um die Freiheit, die jedoch durch den „Jargon” verdeckt und
verunmöglich: wird

„Die Totalität des eıns vonmn Unmil  arem, der der N bloßen Exemplar gewordenen
Innerlichkeit gipfelt, erschwert den vVom Jargon Berieselten ungemeın, zu durch-
schauen. In seiner rsprünglichkeit zweiter Hand finden sie tatsächlich etwas wiıe Kon-
takt, vergleichbar dem Gefühl, der angedrehten nationalsozialistischen Volksgemeinschaft
sSe1 Für alle Artgenossen gesorgt, keiner werde VeErISeCSSECN:; metaphysische Winterhilfe
Permanenz®1,““
„Der Jargon der Eigentlichkeit ıst eologıe als Sprache, unter Absehung VO allem £2e50N1-
deren Inhalt. Sinn behauptet G1e durch den estus Würde, mit der Heidegger den Tod
ekleide‘ Auch Würde ist ealistische: Wesens5*.”

C) AFYCUSEP
Bei steht von Anfang der Mensch sSeiner Freiheit bzw. Untfreiheit
Vordergrund.
„Eine omfortable, reibungslose, vernünftige, demokratische Unfreiheit herrscht der £gort-
geschrittenen industriellen Zivilisation, eın Zeichen technischen Fortschrittes. In der Tat,

könnte rationaler sein als Unterdrückung der Individualität bei der Mechanisierung
7 Horkheimer, Kritische Theorie IL,

Adorno, argon der Eigentlichkeit, 21.
G  S  S Ludwig Ü Ficker, Denkzettel und Danksagungen (hg V, SeyrT), München 1967.

Nachrichten USs dem Kösel-Verlag, Folge 26,
Adorno, Jargon der Eigentlichkeit, 65,

@» Adorno, 132.

schaftlichen Relevanz der Religion, die im Unterschied zur ersten Frage positiv beant­
wortet wird. Für Horkheimer ist die Frage nach Gott nur in Parallelität zur Frage nach 
der „gesellschaftlichen Funktion der Philosophie"27 zu stellen und zu beantworten. 

b) Th. W. Adorno 
Wieder kann nur der den Theologen interessierende Grundzug herausgegriffen 
werden. 
„Der Jargon säkularisiert die deutsche Bereitschaft, den Menschen ein positives Verhältnis 
zur Religion unvermittelt als Positivum anzurechnen, auch wenn ihre Religion zergangen 
und als unwahr durchschaut ist. Die ungeminderte Irrationalität der rationalen Gesellschaft 
ermuntert dazu, Religion zum Selbstzweck ohne Rücksicht auf ihren Gehalt zu erküren, als 
bloße Gesinnung, schließlich als Beschaffenheit von Subjekten, auf Kosten von Religion 
selbst. Man muß nur ein gläubiger Mensch sein, einerlei, woran man glaubt. Solche 
Irrationalität hat die Funktion von Kitt28." 

Sehr deutlich wird das Gemeinte in einer kaum beachteten Besprechung von Ludwig 
von Fickers „Denkzettel und Danksagungen1129

: 

„Den Reden und Aufsätzen Ludwig von Fickers eigene Worte voranzustellen, kommt mir 
nicht recht zu. Ich durfte den im höchsten Alter Verstorbenen nicht mehr selbst kennen­
lernen, obwohl während der letzten Jahre, dank einer gemeinsamen Freundin, brieflicher 
Kontakt sich hergestellt hatte. Seine und meine Position - ein recht kruder Begriff -
waren weit voneinander entfernt. Fickers Katholizismus, der wie ein selbstverständlicher 
Äther jeden Satz durchdringt, den er geschrieben hat, ist mit dem, was ich zu denken 
suche, unvereinbar. Trotzdem fühlte ich zu Ficker so viel Sympathie, daß ich vielleicht keine 
Grenze überschreite, wenn ich etwas über ihn sage. Sein Name, und der „Brenner", sind 
mir seit frühester Jugend vertraut; ich habe gewußt, daß er einer der wenigen Freunde 
Trakls war, ohne den ich mir meine geistige Existenz nicht vorstellen kann; auch sein 
Verhältnis zu Karl Kraus war mir gegenwärtig. Vor allem jedoch habe ich in jeder Äußerung 
von ihm, und in seiner gesamten Haltung. etwas gespürt, auf das ich ansprach, ohne daß 
dadurch die Gegensätze sich verwischt hätten. Gerade das, eine Gemeinsamkeit von Extre­
men, die keiner mittleren Toleranz bedarf, ja sie ausschließt, zog mich zu ihm hin. Es läßt 
sich das kaum auf einen allgemeinen und vagen Begriff von Humanität abdestillieren30.'' 

Letztlich geht es um die Freiheit, die jedoch durch den „J argen" verdeckt und 
verunmöglicht wird. 

„Die Totalität des Scheins von Unmittelbarem, der in der zum bloßen Exemplar gewordenen 
Innerlichkeit gipfelt, erschwert es den vom Jargon Berieselten ungemein, ihn zu durch­
schauen. In seiner Ursprünglichkeit aus zweiter Hand ßnden sie tatsächlich etwas wie Kon­
takt, vergleichbar dem Gefühl, in der angedrehten nationalsozialistischen Volksgemeinschaft 
sei für alle Artgenossen gesorgt, keiner werde vergessen: metaphysische Winterhilfe in 
Permanenz31." 

,,Der Jargon der Eigentlichkeit ist Ideologie als Sprache, unter Absehung von allem beson­
deren Inhalt. Sinn behauptet sie durch den Gestus jener Würde, mit der Heidegger den Tod 
bekleidet. Auch Würde ist idealistischen Wesens32.'' 

c) H. Marcuse 
Bei ihm steht von Anfang an der Mensch in seiner Freiheit bzw. Unfreiheit im 
Vordergrund. 

,,Eine komfortable, reibungslose, vernünftige, demokratische Unfreiheit herrscht in der fort­
geschrittenen industriellen Zivilisation, ein Zeichen technischen Fortschrittes. In der Tat, 
was könnte rationaler sein als die Unterdrückung der Individualität bei der Mechanisierung 

17 M. Horkheimer, Kritische Theorie II, 292. 
28 Th. W. Adorno, Jargon der Eigentlichkeit, 21. 
29 Ludwig von Ficker, Denkzettel und Danksagungen (hg. v. F. Seyr), München 1967. 
30 Nachrichten aus dem Kösel-Verlag, Folge 26, 6. 
31 Th. W. Adorno, Jargon der Eigentlichkeit, 65. 
32 Th. W. Adorno, a. a. 0. 132. 

218 



ges!  ich notwendiger, aber munhnevoller Veranstaltungen; die Konzentrati individuel-
ler Unternehmen wirksameren, produktiveren er!  en: Regulierung der Ffreien
Konkurrenz zwischen verschiedenen gut ausgestatteten ökonomischen Subjekten; die Be-
schneidung von äarogativen und nationalen Hoheitsrechten, We) die internationale
Organisation der Kessourcen ehindern. 5 diese t+echnische Ordnung eiıne politische und
geistige leichschaltung m sich bringt, bedauerliche und doch vielversprechnde
Entwicklung Ge1in‘  +  33 4
„ESs ist ennzeichnender Zug, der fortgeschrittenen Industriegesellschaft, dafß S1e diejenigen
Be:  S5Se wirksam ten t, die nach Befreiung verlangen ıine Befreiung auch
VC  5 dem, erträglich, lohnend und bequem ist während sie die zerstörerische Macht und
unterdrückende Funktion der Gesellschaft Überfluß‘ unters' und freispricht**,“”
Den Ausweg aus der institutionalisierten Unfreiheit cieht Marcuse der Revolution.
„Diese intellektuelle Auflösung, ja Zerstörung der gegebenen Tatsachen ist die historische
Aufgabe der hilosophie und die philosophische Dimension$.”

Habermas
Zur Fortführung des Revolutionsgedankens die Pra:  X15 der Geschichte ommt @5 bei
Habermas.

„Das Wissen umm die ‚Notwendigkeit‘ der Revolution dispensiert - Vo der Wissen-
schaftlichen Untersuchung der Bedingungen ihrer Möglichkeit, auch icht S wissenschaft-
lichen Nachweis, vv  innn und v  <  a e5e Bedingungen S{IOTFIS:! existent sind. < AÄAn-
gewiesenheit der Kritik auf Wissenschaft, auf empirische, historische, soziologische und
ökonomische Analysen, ist unabdingbar, 61@e  - wissenschaftlich, und nnerha. der
Theorie alle:  1n  s wissenschaftli: widerie: werden kann. Das heißt noch nicht, daß S1e
wissenschaftlich auch eichend bewiesen werden könnte. Die wissenschaftlich eststell-
baren Bedingungen der Möglichkeit einer Revolution einmal gesetzt die Revolution celber
verlangte darüber hinaus das entschlossene Ergreifen dieser Möglichkeit, eben die der Ein-
sicht in die praktische Notwendigkeit der Revolution stimulierte, G-  ö determinierte Prax1s.,
Marx unterscheidet zwischen praktischer und theoretischer Notwendigkeit. Diese charak-
terisiert die Kategorien gesellschaftlicher Veränderungen, die sich 1!  8  ber die Köpfe der

mithin erech-Menschen hinweg ‚objektiv‘ durchsetzen, ‚naturwissenschaftlich treu‘
neil Uun!: vorausberechnet werden können;: jene dagegen, die 5AIlZ andere Kategorie
gesellschaftlicher Veränderungen, die sich mıit Willen und Bewußtsein der Menschen, nicht
‚objektiv” durchsetzen, mithin NUur hren objektiven Bedingungen der Möglichkeit, nicht
aber ale So. berechnet un! vorausberechnet werden können. Wo indes ar nicht erst der
Gedanke CIWOBSEN wird, ob von diesem Ansatz ine materialistische 1ale sinnvoll
entwickelt werden kann, wı  rd die Verwechslung VO:  ”3 praktischer und theoretischer Not-
wendigkeit Aporie Abgesehen e1NM.: Vom Proletariat, das als möglicher, vielleicht
alg ger Revolutionsträger in wissenschaftlicher Analyse der Bedingungen der Möglich-
keit ermittelt, oder auf leichem Wege bestritten werden kannn die ‚Notwendigkeit’ des
Fortschritts und der Revolution, w1ie immer 651e bestimmt worden SIN  d, ist ei1ne praktische
und ke:  1Nne theoretische. Ansonsten waäre die 1storische Dialektik nicht historisch und auch
nich‘  . kontingent, und die Behauptung, Marx habe Hegels orwort undiskutiert VOTaus-
geschickt, ehnleite T' Gegenüber iner S0. Voraussetzung lieben dann alle empiri-
schen Analysen bloßes Nachwort, ihrer eigentlichen Kraft Falsifizierung beraubt, ohne die
Wissenschaft keine wissens:!  £tliche genz erlangtf'."

Kritik und Folgerungen
$ G1 zweifacher Ausgangspunkt finden. Einmal jener, der diesem

en immanen! bleibt und nich  mn 1m umfassenden Horizont untersucht. Von hier
uSs könnte © geschehen, nach eiıner Konvergenz oder Divergenz Marx ZU fragen
Wird jer Marx „richtig” verstanden? Wir halten diese systemimmanente rage
belanglos, ebenso wıe jene, ob das Subjekt nicht überfordert wurde oder icht die

Marcuse, Der eindimensionale Mensch,
34 Marcuse, 27

Marcuse, a. 199
30 Habermas, Theorie und Praxis,

219

gesellschaftlich notwendiger, aber mühevoller Veranstaltungen; die Konzentration individuel­
ler Unternehmen zu wirksameren, produktiveren Verbänden; die Regulierung der freien 
Konkurrenz zwischen verschiedenen gut ausgestatteten ökonomischen Subjekten; die Be­
schneidung von Prärogativen und nationalen Hoheitsrechten, welche die internationale 
Organisation der Ressourcen behindern. Daß diese technische Ordnung eine politische und 
geistige Gleichschaltung mit sich bringt, mag eine bedauerliche und doch vielversprechnde 
Entwicklung sein33•

11 

„Es ist kennzeichnender Zug der fortgeschrittenen Industriegesellschaft, daß sie diejenigen 
Bedürfnisse wirksam drunten hält, die nach Befreiung verlangen - eine Befreiung auch 
von dem, was erträglich, lohnend und bequem ist - während sie die zerstörerische Macht und 
unterdrückende Funktion der Gesellschaft ,im Oberßuß' unterstützt und freisprichtM/' 

Den Ausweg aus der institutionalisierten Unfreiheit sieht Marcuse in der Revolution. 

„Diese intellektuelle Auflösung, ja Zerstörung der gegebenen Tatsachen ist die historische 
Aufgabe der Philosophie und die philosophische Dimension315 ." 

d) J. Habermas 
Zur Fortführung des Revolutionsgedankens in die Praxis der Geschichte kommt es bei 
Habermas. 

,,Das Wissen um die ,Notwendigkeit' der Revolution dispensiert nicht von der wissen­
schaftlichen Untersuchung der Bedingungen ihrer Möglichkeit, auch nicht vom wissenschaft­
lichen Nachweis, daß, wann und wo diese Bedingungen historisch existent sind. Die An­
gewiesenheit der Kritik auf Wissenschaft, auf empirische, historische, soziologische und 
ökonomische Analysen, ist so unabdingbar, daß sie wissenschaftlich, und - innerhalb der 
Theorie - allein wissenschaftlich widerlegt werden kann. Das heißt noch nicht, daß sie 
wissenschaftlich auch zureichend bewiesen werden könnte. Die wissenschaftlich feststell­
baren Bedingungen der Möglichkeit einer Revolution einmal gesetzt - die Revolution selber 
verlangte darüber hinaus das entschlossene Ergreifen dieser Möglichkeit, eben die von der Ein­
sidtt in die praktisdte Notwendigkeit der Revolution stimulierte, nicht determinierte Praxis. 
Marx untersdteidet zwischen praktisdter und theoretisdter Notwendigkeit. Diese charak­
terisiert die Kategorien gesellschaftlidter Veränderungen, die sidt über die Köpfe der 
Mensdten hinweg ,objektiv' durdtsetzen, mithin ,naturwissenschaftlidt treu' berech­
net und vorausberechnet werden können; jene dagegen, die ganz andere Kategorie 
gesellsdtaftlidter Veränderungen, die sich mit Willen und Bewußtsein der Menschen, nicht 
,objektiv' durchsetzen, mithin nur in ihren objektiven Bedingungen der Möglichkeit, nicht 
aber als solche berechnet und vorausberechnet werden können. Wo indes gar nidtt erst der 
Gedanke erwogen wird, ob von diesem Ansatz aus eine materialistische Dialektik sinnvoll 
entwickelt werden kann, wird die Verwechslung von praktischer und theoretischer Not­
wendigkeit zur Aporie ... Abgesehen einmal vom Proletariat, das als möglicher, vielleicht 
als einziger Revolutionsträger in wissenschaftlidter Analyse der Bedingungen der Möglich­
keit ermittelt, oder auf gleichem Wege bestritten werden kann - die ,Notwendigkeit' des 
Fortschritts und der Revolution, wie immer sie bestimmt worden sind, ist eine praktische 
und keine theoretische. Ansonsten wäre die historische Dialektik nicht historisch und auch 
nicht kontingent, und die Behauptung, Marx habe Hegels Vorwort undiskutiert voraus­
geschickt, behielte recht. Gegenüber einer solchen Voraussetzung blieben dann alle empiri­
schen Analysen bloßes Nachwort, ihrer eigentlichen Kraft zur Falsifizierung beraubt, ohne die 
Wissenschaft keine wissenschaftliche Stringenz erlangt38." 

S. Kritik und Folgerungen 
Dafür läßt sich ein zweifacher Ausgangspunkt finden. Einmal jener, der diesem 
Denken immanent bleibt und es nicht im umfassenden Horizont untersucht. Von hier 
aus könnte es geschehen, nach einer Konvergenz oder Divergenz zu Marx zu &agen. 
Wird hier Marx „richtig" verstanden? Wir halten diese systemimmanente Frage für 
belanglos, ebenso wie jene, ob das Subjekt nicht überfordert wurde oder nicht die 

33 H. Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 21. 
34 H. Marcuse, a. a. 0. 27. 
315 H. Marcuse, a. a. 0 199. 
38 J, Habermas, Theorie und Praxis, 289 f. 

219 



„Natur“” vergöttlicht wurde oder ob iNnan solchem Fortschrittsglauben huldigen dürfe?
@ Kernftrage liegt tiefer. Bleiben die bisher angeführten Fragen entweder
einer marxistischen oder allgemein philosophischen Kritik immanent, ist colche
Immanenz auch hinsichtlich der Folgerungen Ööglich entweder Anstreben einer
„Aussöhnung‘  ‚I4 der marxistischen Systeme oder Hinweisen auf den ogisch-
revisionistischen und politischen Aspekt allen Philosophierens.
Um zu und Folgerungen zu ommen, jene denkgeschichtliche Grund-
age aufzuspüren, aus der diese des Philosophierens verstehbar wird, dann
seine Verschränktheit mit dem übrigen enken aufzuzeigen. Die Frage nach ensch,
Gesellschaft und Geschichte ist jene ungelöst dahinterliegende Grundfrage ene Un-
gelöstheit hat ihren Grund der Geschichte des aAbendländischen Seinsdenkens, das
eher dem Apersonalen und Statischen verpflichtet erscheint. Go jegt 1m Denken der
„Kritischen Theorie“” das letzte Ende bisherigen Philosophierens VOIL, das aber auch
Ansatz eine n  ue Denkentfaltung Se1INn kann Personologische und dynamologi-
sche Ansäa:;  N verweısen darauf£.
Erst dieser „Grundbestimmung” ist die Bedeutung dieses Denkens die
Theologie auszumachen. Personal-du- und wirhaftes und dynamisch-(heils-)zeschicht-
liches en bestimmen das theologische Denken. Das erwähnte philosophische

fordert solches en; mehr die Philosophie allerdings nicht. Das
Gespräch der Theologie mıit dieser Philosophie wird also icht einer Übernahme
bestehen, sondern AufgreifenT Fragen, die diese hilosophie bestimmen. Solche
Fragen aufzuwerfen ist die (fundamental-)theologische Bedeutsamkeit der Philosophie.
Möglicherweise liefert ese Philosophie Voraussetzungen Für ein anthropologisch-
ontologisches Gottverständnis, das der Tatsache Rechnung tragt, „Egolatrie”“
und „Soziolatrie” nur einer „Theokratie 437 Mn Ausgleich kommen können.

Diese Begriffe entnehmen dem ungedruckten Manuskript von Eberz „Am Tage
Gregors VI1.“”,

Die Lage der katholischen Kırche in Holland
Das holländısche Pastoral-Konzil
Wenn ich über Einladung der on eses Thema behandle, gedenke ich,
inen theologischen Beitrag ZUrC Entwicklung irche liefern. möchte
NUr S meiınem Dienstposten Bischofsvikar einmal verlauten lassen, laß
uUuNnseTe Gläubigen auf die Zukunft der Kirche vertrauen, trotz allem, S die Presse
oft einseitig über olland berichtet. Uns niederländischen Katholiken bringt 1arı
der Welt Argwohn und ißtrauen, Bewunderung und Neid entgegen. Bei
unNns eigenen Lande wird die Lage verschieden beurteilt. Den eınen  W geht die Ent-
wicklung nicht eNUu die anderen rschrecken alle Anderungen, Unstimmig-
eiten und ‚kussionen. Beide Extreme kämpfen oft £tanatisch oder wider
Neue und verhärten die Standpunkte. Dazwischen liegt die wahrscheinlich größte
Gruppe derer, cie sich kaum ernehmen lassen VEeTrS!  enen Gründen Es sind
das die Mitläufer, die weniger nteresse haben, nicht alles begreifen, nich  er allem
zujubeln, die aber überzeugt sind, daß die Kirche sich ..  se und dar-
um Unruhe, Risiko und Fehler nicht Zu vermeiden seilen, ja Glaubensleben
gehören.
220

„Natur" vergöttlicht wurde oder ob man solchem Fortschrittsglauben huldigen dürfe 7 
Die Kernfrage liegt u. E. tiefer. Bleiben die bisher angeführten Fragen entweder 
einer marxistischen oder allgemein philosophischen Kritik immanent, so ist solche 
Immanenz auch hinsichtlich der Folgerungen möglich: entweder als Anstreben einer 
,,Aussöhnung" der marxistischen Systeme oder als Hinweisen auf den dialogisch­
revisionistischen und politischen Aspekt allen Philosophierens. 
Um zu Kritik und Folgerungen zu kommen, gilt es jene denkgeschichtliche Grund­
frage aufzuspüren, aus der diese Art des Philosophierens verstehbar wird, um dann 
seine V ersdtränktheit mit dem übrigen Denken aufzuzeigen. Die Frage nach Mensdt, 
Gesellschaft und Geschichte ist jene ungelöst darunterliegende Grundfrage. Jene Un­
gelöstheit hat ihren Grund in der Geschichte des abendländischen Seinsdenkens, das 
eher dem Apersonalen und Statischen verpflichtet erscheint. So liegt im Denken der 
„Kritischen Theorie" das letzte Ende bisherigen Philosophierens vor, das aber auch 
Ansatz für eine neue Denkentfaltung sein kann. Personologische und dynamologi­
sche Ansätze verweisen darauf. 
Erst aus dieser „Grundbestimmung" ist die Bedeutung dieses Denkens für die 
Theologie auszumachen. Personal-du- und wirhaftes und dynamisch-(heils-)geschidtt­
liches Denken bestimmen das theologische Denken. Das erwähnte philosophische 
Denken fordert solches Denken; mehr vermag die Philosophie allerdings nicht. Das 
Gespräch der Theologie mit dieser Philosophie wird also nidtt in einer Obernahme 
bestehen, sondern im Aufgreifen jener Fragen, die diese Philosophie bestimmen. Solche 
Fragen aufzuwerfen ist die (fundamental-)theologische Bedeutsamkeit der Philosophie. 
Möglicherweise liefert diese Philosophie Voraussetzungen für ein anthropologisch­
ontologisches Gottverständnis, das. der Tatsache Rechnung trägt, daß „Egolatrie" 
und „Soziolatrie" nur in einer „Theokratie"37 zum Ausgleich kommen können. 

37 Diese Begriffe entnehmen wir dem ungedrudden Manuskript von 0. Eberz: ,,Am Tage 
Gregors VII.'', 26. 

RIGOBERT KOPER 

Die Lage der katholischen Kirche in Holland 

Das holländische Pastoral-Konzil 
Wenn ich über Einladung der Redaktion dieses Thema behandle, so gedenke idt, 
keinen theologischen Beitrag zur Entwid<lung unserer Kirche zu liefern. Ich möchte 
nur von meinem Dienstposten als Bischofsvikar aus einmal verlauten lassen, daß 
unsere Gläubigen auf die Zukunft der Kirche vertrauen, trotz allem, was die Presse 
oft einseitig über Holland berichtet. Uns niederländisdten Katholiken bringt man in 
der Welt teils Argwohn und Mißtrauen, teils Bewunderung und Neid entgegen. Bei 
uns im eigenen lande wird die . Lage verschieden beurteilt. 'Pen einen geht die Ent­
wid<lung nidtt sdtnell genug, die anderen erschrecken alle Änderungen, Unstimmig­
keiten und Diskussionen. Beide Extreme kämpfen oft fanatisdt für oder wider das 
Neue und verhärten die Standpunkte. Dazwischen liegt die wahrscheinlich größte 
Gruppe derer, die sich kaum vernehmen lassen aus verschiedenen Gründen. Es sind 
das die Mitläufer, die weniger Interesse haben, nidtt alles begreifen, nidtt allem 
zujubeln, die aber doch überzeugt sind, daß die Kirche sich erneuern müsse und dar­
um Unruhe, Risiko und Fehler nidtt zu vermeiden seien, ja zum Glaubensleben 
gehören. 

220 


